# جامع الاسرار و منبع الاتوار

به انضمام رساله نقد الثقود في معرفة الوجود

> از تستفات شیخ سید حیدر آملی

با تصحیحات و دو ملنده هنری گزیبن و عشمان اسماعیل یحی

> ترجمه فارسی مشتمعه از سید جواد طیاطیاتی

اجر ارتشانی وات ر شرک تشارات طبی رومنگی

## جامع الاسرار ومنبع الانوار

#### زیرنظر هنری کربین از همین سلسله انتشارات قبلا ً منتشر شده :

ا حكشف المحجوب ، رساله در آئين اسماعيلي از قرن چهارم هجري ، تصنيف ابو يعقوب سجستاني با مقدمه بزبان فرانسوى بقلم هنري كربين . ـ ١٣٢٧/١٩٤٩ . ٢ ـ مجموعة دوم مصنفات شيخ اشراق شهاب الدين يحيي سهروددى مشتمل بر: ١ ـ حكمة الاشراق (متن عربي) . ـ ٢ ـ رساله في اعتقاد الحكماء (متن عربي) . ـ ٣ ـ قصة

۳ کتاب جامع الحکمتین، تصنیف **ناصر خسر و** قبادیانی مروزی یمکانی، مؤلف بسال ۲۹۶ هجری قمری ، بتصحیح ومقدمهٔ فارسی وفرانسوی هنری کربین ومحمد معین .\_\_ ۱۳۳۲/۱۹۰۳

**٩ و٥ \_ ابن سينا** وتمثيل عرفاني ، بقلم هنري كربين \_ . ٤ ه ١ ٩ ٩ ١ ١٩٥٧

۳ـ شرح قصیدهٔ فارسی خواجه ابو الهمیشم احمد بن حسن جرجانی منسوب به محمد بن سرخ نیشاپوری (قرن چهارم و پنجم هجری) بتصحیح ومقدمهٔ فارسی و فرانسوی هنری کربین ومحمد معین . ـ . ۱۳۳٤/۱۹۵ .

۷ مجموعه در ترجمهٔ احوال شاه نعمت الله ولى كرمانى مشتمل بر : ١ ـ رسالهٔ عبد العزيز واعظى ، بتصحيح عبد الرزاق كرمانى . ـ ٢ ـ فصلى از جامع مفيدى . ـ ٣ رسالهٔ عبد العزيز واعظى ، بتصحيح ومقدمهٔ ژان اوبن . ـ ٢ - ١٣٣٥/١٩٥٦ .

۸- کتاب عبهر العاشقین ، تصنیف شیخ روزبهان بقلی شیر ازی (۲۲ه/۲۰ ه.) بحث در تصوف بفارسی، بتصحیح ومقدمهٔ فارسی وفرانسوی و ترجمهٔ فصل اول بزبان فرانسوی هنری کربین ومحمد معین . \_ ۱۳۳۷/۱۹۵۸

٩- ایران ویمن یعنی سه رسالهٔ اسماعیلی مشتمل بر: ١-کتاب الینابیع از ابویعقوب سجستانی . ـ ۲ ـ رسالهٔ المبداء والمعاد از سیدنا الحسین بن علی . ـ ۳ ـ بعضی از تأویلات کلشن راز . بتصحیح و ترجمه و شرح فرانسوی هنری کربین . ـ ۱۳۶۰/۱۹۶۱

۱۰ - کتاب المشاعر صدر الدین محمد شیرازی (ملا صدرا) ، متن عربی با ترجمهٔ فارسی بدیع الملك میرزا عماد الدوله وترجمه ومقدمهٔ فرانسوی هنری كربین . ــ
 ۱۳۶۲/۱۹۶۶

۱۱ \_مجموعة رسائل مشهور به كتاب الانسان الكامل، تصنيف عزيز الدين نسفى بتصحيح ومقدمة ماريژان موله . \_۱۹۲۰/۱۹۹۲

۱۲ ـ شرح شطحیات **شیخ روزبهان بقلی شیرازی** ( ۲۲ه/۲۰ ه . ) ، متن فارسی بتصحیح ومقدمهٔ فرانسوی هنری کربین . ــ۱۳۶۶/۱۹۶۳

**۱۳ ـ** اشعار پراکندهٔ قدیمترین شعرای فارسی زبان با تصحیح ومقابله وترجمه ومقدمه بزبان فارسی بکوشش ژیلبر لازار . ـ ۱۳٤۲/۱۹٦٤

۱۴\_ شاهنامهٔ حقیقت ( تاریخ منظوم پیران اهل حق ) از حاج نعمهٔ الله مجرم مکری . ـ مکری جیحون آبادی با مقدمه وتصحیحات ویادداشتها وتفاسیر دکتر محمد مکری . ـ ۱۳۶۲/۱۳۶۸ بخش اول : متن شاهنامه . ـ ۱۳۶۲/۱۹۶۸

۱۶ جامع الأسرار ومنبع الانوار به انضمام رسالة نقد النقود في معرفة الوجود ،
 از تصنیفات شیخ سیدحید آملی ، با تصحیحات ودو مقدمه هنری کربین وعثمان یحیی –
 ۱۳٤٧/۱۹٦۹

زير چاپ

🗘 \_ شاهنامهٔ حقیقت ... بخش دوم .

۱۷ \_ مجموعهٔ آثار فارسی شهاب الدین یحیی سهر وردی شیخ اشراق ، با تصحیحات سید حسین نصر و مقدمهٔ فرانسوی هنری کربین .

### كنجينة نوشته هاى ايراني

19

Jāmi af asrar

## جامع الاسرار ومنبع الانوار

به انضمام

رسالة نقد النقود في معرفة الوجود

از تصنیفات

شیخ سید حیدر آملی

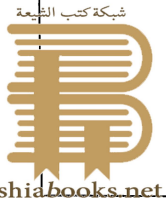
با تصحیحات و دو مقدمه و فهرستهای

و

عثمان اسماعیل بحیی

هنری کر بین پروفسور در سربن

تهران قسمت ایران شناسی انستیتو ایران وفرانسه پژوهشهای علّمی خیابان فرهنگ ، ۲۰۰۰ ۱۹۹۹ / ۱۳۲۷



## پیش گفتار

فلسفهٔ تشیع امروزه بیشاز بیش طرف توجه قرار کرفته الهام بخش تحقیقاتی شده است که خود نموداری از تجدید حیات آن میباشند . ما به نوبه خود به الزام این تجدید حیات قائل هستیم . لازمست که فلسفهٔ تشیع با وفاداری کامل به اصول خود پیامی را که تاکنون اغلب فلاسفهٔ مختلف جهان از آن بیخبر مانده اند، بگوش برساند . لازمست که این فلسفه در مقابل مسائل کنونی فلاسفه قد علم کند، البته نه بمنظور انطباق باجریان فعلی امور، بلکه برای ارزش دادن وفعلیت بخشیدن به نظر گاه اصلی خود که از هدف عالی واز سنت گذشته آن ناشی میشود .

به دلائل فوق مفتخریم که با این کتاب اولین چاپ دو اثر از آثار سید حیدر آملی یکی از بزرگترین متفکرین مذهب تشیعرا عرضه میداریم . این متفکر به سال ۲۷ هجری متولد شده است . نام او شهرت دارد ولی آثار او که تا بدینروز به صورت نسخ خطی باقی مانده بود ناشناخته اند ، و حتی هنوز محل اغلب نسخه های خطی رسائل این متفکر بزرگ برای ما پوشیده است . ازخوانندگان خواهش داریم که در باره زندگی وهمچنین در باره فهرست آثار اصیل این متفکر به مقدمه عربی وفرانسه کتاب حاضر رجوع فرمایند. ما درین مقدمات مشکلاتی را که درضمن تحقیق در پیش داشته ایم مطرح کرده ایم ، وعلل تفصیل بیش از انتظار غلط نامه را شرح داده ایم .

درینجا لازم میدانیم از تمام دوستان ایرانی که توجهی به چاپ این کتاب داشتهاند تشکر بکنیم ، همچنین از تمام کسانیکه محل نسخ خطی ناشناخته این متفکررا بما اطلاع خواهند داد ازقبل سپاس گزاریم. البته منظور نسخ خطی رسائل شناخته شده که در دو مقدمه کتاب ذکر کرده ایم نیست، بلکه منظور رسائلی است که نسخ خطی آنها تاکنون بدست نیامده است. بدینوسیله خوانندگان بما کمك خواهند کرد تا به احیای کامل آثار سید حیدرآملی که یکی از ارکان فلسفه ومعنویت مذهب تشیع دوازده امامی است ، نائلآئیم .

### الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى

## تصدير عام

#### الآثار العلمية للشيخ الآملي

يعتبر الانتاج العقلى لشيخ آمل، السيد حيدر بن على بن حيدر العلوى الحسيني، من قمم التفكير الاسلامي في القرن الثامن للهجرة . فمؤلفاته التي حفظها لنا الزمن وأمكن الاطلاع على بعضها ، تصور نضوج الحكمة العرفانية في الاسلام ، وانتظامها سائر النشاط الفكرى والديني على السواء . وهذه الآثار العلمية الفذة ، مع نظائرها في نفس عصر الشيخ الآملي وما يليه ، ان في شرق العالم الاسلامي أو في غربه ، عمر الشيخ الآملي وما يليه ، ان في شرق العالم الاسلامي أو في غربه ، الزاعم بفقدان الاصالة في الروح الاسلامية وانتاجها العلمي ، ابتداء من أواخر القرن السادس للهجرة حتى الوقت الحاضر .

وغرضنا الاخص في هذا التصدير العام لكتابين ينشران لاول مرة، هو اقامة ثبت شامل لجميع ما خطته يراع شيخ آمل في حقول المعارف الانسانية والآداب الاسلامية. ولكن يجب أن نصرح، قبل كلّ شيء، أن محاولتنا هذه ليست نهائية، بل بالاحرى هي في طور البداية، كما أنها ليست قطعية، ولكن ظنية يشوبها الغموض والحدس والافتراض. وعذيرنا في ذلك كلّه، أن الجانب الاعظم من انشاء هذا المفكر الاسلامي

الكبير، لايزال حتى الآن مفقوداً، أو على الاقل غير معروف. وجميع الذين ترجموا له لم يأتوا بما يشفى الغليل، في هذا السبيل. فنحن، مثلاً، لا نعلم عن تكوينه العقلى والروحى الا لمحات ضئيلة، من خلال كتب التراجم والتاريخ، لا تشبع مطلقاً رغبة الباحث المتعطش. كما أنّ السمات الخاصة لحياته ونشأته الزمنية، هي مجهولة لنا في خطوطها الكبرى.

ومهما يكن في الامر من شيء فان بعض النصوص التي تركها لنا شيخ آمل عن حياته الفكرية والزمينة وعن آثاره العلمية ، كانت بمثابة النبراس في هذا الطريق المظلم ، وهي \_ أعنى هذه النصوص الخاصة \_ بالاضافة الى الذين ترجموا له من قدامي ومعاصرين(١) ، ستكون عمدتنا في هذه المحاولة الاولى لارساء الحجر الاساسي في هيكل انتاجه العلمي الخصيب ، وصياغة الاطار العام لآثاره الخالدة .

(1)

### المصادر المباشرة لنواليف الشيخ الآملي

في مطلع المقدمة العامة لكتاب « نص النصوص في شرح الفصوص» سجل لنا شيخ آمل ، بخط يده ، واحداً وعشرين كتاباً من تصانيفه السابقة على شرحه الكبير لفصوص الحكم للشيخ ابن العربي الحاتمي . وهما يضفي على هذه الوثيقة الخاصة من أهمية تاريخية وقيمة علمية ، أن المصنف ذاته ، حين تعداده مؤلفاته السابقة ، أرفق ذكر كل كتاب أو رسالة له بوصف موجز عن موضوعه ومسائله ، وذكر بعض القرائن الزمنية لذلك

الكتاب أو تلك الرسالة. من أجل هذا ، فقد رأينا في مستهل هذا التصدير العام، أن نثبت نص هذه الوثيقة الهامة بحذافيره. وهو في الحقيقة فهرس مفصل لعدد كبير من آثار الشيخ. وهذا النص مستخرج من مخطوط خزانة جار الله ، احدى خزائن دار كتب السليمانية العامرة في مدينة اسطنبول ، ورقمه ١٠٠٣، وهو ثابت في ورقتين ، رقمهما : ٢ ب ٣ لفي من المخطوط المذكور. وسنراعي في تعداد مصنفات الشيخ الآملي نفس الترتيب الوضعي الذي ورد في مطلع مقدمة « نص النصوص في شرح الفصوص ».

(التوحيد وأسراره ومنبع الانواد (۲): في التوحيد وأسراره وحقائقه وما يتعلّق به من تعريفه وتقسيمه وشكوكه وشبهاته ونكانه ورموزه واشاراته ؛ \_ وبيان أنه منحصر في (التوحيد) الالوهي و(التوحيد) الوجودي لا غير ؛ (وأنه) منقسم (أيضاً) الى (التوحيد) الذاتي والوصفي والفعلي ، او (التوحيد) العلمي والعيني والحقي ؛ \_ وما يتبعه من بحث النبوة والرسالة والولاية ؛ وبحث الشريعة والطريقة والحقيقة ، وبحث الاسلام والايمان والايقان ((n)) ؛ \_ وامثال ذلك .

**٣) « رسالة الوجود فى معرفة المعبود:** وما يتعلّق به ( اى الوجود) من اطلاقه وبداهته ووجوبه ووحدته وظهوره وكثرته ؛ \_ واثبات أنّه (أى الوجود) واجب [ ورقة ٣ الف] الوجود لذاته وممتنع العدم لذاته ، وليس فى الخارج غيره (٤) ؛ \_ « وهو الاول والآخر والظاهر والباطن وهى بكلّ شئ عليم » (٥) .

- ") « رسالة المعاد في رجوع العباد : وما يتعلّق به ( أى المعاد ) من القيامات الثلاث وتحقيقها ، التي هي ( القيامة ) الصغرى والوسطى والكبرى ؛ \_ واثبات أنها (أى القيامات) تنقسم الى اثنى عشر (كذا) قيامة ، صورية ومعنوية ، بحكم التطبيق (أى المطابقة والموافقة ) بين (عالم) الآفاق و(عالم) الانفس .
- \*\*) « كتاب الاصول والاركان في تهذيب الاصحاب والاخوان: المشتمل على الاصول الخمسة، الدايرة (كذا) كل واحدة (كذا) منها على مراتب ثلاث: من الشريعة والطريقة والحقيقة ؛ \_ وعلى الفروع الخمسة، الدايرة (٦) (كذا) كل واحدة (كذا) منها على مراتب ثلاث كذلك.
- ( كذا ) والحكيم ( كذا ) والمتكلم (٧) ( كذا ) ؛ \_ وبيان موضوع كل علم منهم ( كذا ) ومحموله، مع مسائله ومباديه وما يتعلّق بذلك من الابحاث الدقيقة والنكات الشريفة .
- (۶) « رسالة العقل والنفس: والفرق بينهما بحسب الكلّى والجزئى ، وغير ذلك من الابحاث المتعلقة بهما.

- (۱۵) « رسالة الحجب وخلاصة الكتب: في تحقيق قوله تعالى « نمّ في سلسلة ذرعها سبعون (٩) ذراعاً » وقول نبيه \_ صلى الله عليه وآله وسلم: « انّ لله تعالى سبعين ألف حجاب من نور وظلمة (١٠) » \_ الحديث؛ فانّ التطبيق (أى التوفيق) بين هذين القولين في غاية الصعوبة ، (لا) سيما على حسب الكلّى والجزئى ؛ \_ وتعبيرهما (أى القرآن والسنة) بألف سنة ، وخمسين ألف سنة ، وثلاث ماية ألف سنة لقولهم (أى بعض العارفين ) : « أنا أقل من ربّى بسنتين » ولقولهم : « ليس بيني وبين ربّي فرق الا أنى تقدمت بالعبودية (١١) » .
- ٩) « رسالة الفقر وتحقيق الفخر: والتطبيق (أى التوفيق) بين الاحاديث الثلاثة الواردة فيه، لقوله \_ عليه السلام: (الفقر فخرى وبه أفتخر على سائر الانبياء والمرسلين (١٢)» ولقوله: «الفقر سواد الوجه في الدارين»، ولقوله: «كاد الفقر أن يكون (١٣) كفراً».
- 10) « رسالة الاسماء الالهية وتعيين المظاهر لها من الاشخاص الانسانية: من آدم الى محمد \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وما بينهما من الانبياء والرسل عليهم السلام.
- (۱۱) « رسالة النفس في معرفة الرب : بحكم قوله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ « من عرف نفسه فقد عرف (۱٤) ربّه » ، وبمقتضى التنزيل ، بقوله تعالى «وهو معكم أينما كنتم (۱۵) » ، «وفي أنفسكم أفلا تبصرون (۱۲) ؟ »
- (كذا ) منها مع أهلها ، لقوله \_ صلى الله عليه وآله وسلم « الشريعة

- أقوالى والطريقة أفعالى والحقيقة أحوالى (١٧) ، ولقوله تعالى : « ولكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا (١٨) » ، ولقوله تعالى : « كنتم أزواجاً ثلاثة (١٩) » .
- ( كذا ) ، وعلى الموسومة بمدادج السالكين في مراتب العارفين: المشتملة على الماية من المقامات الاصولية ( كذا ) ، وعلى الالف من المراتب الفروعية ( كذا ) ، لدوران الماية ، في الاقسام العشرة ، عشر مرات .
- ۱۴ « نقد النقود في معرفة الوجود: المنتخب من رسالة الوجود لنا .
- (١٥) « نهاية التوحيد في بداية التجريد: المنتخب من مجمع الاسرار ومنبع الانوار لنا.
- (15) « منتقى المعاد في مرتقى العباد: المنتخب من كتاب المعاد لنا .
  - 17) « رسالة التنبيه في التنزيه: بالنسبة الى الله تعالى .
- **١٨) « أمثلة التوحيد وأبنية التجريد :** في مقابلة « اللمعات » للعراقي (٢٠) .
  - ١٩) « رسالة كنز الكنوذ وكشف الرموذ .
- (٢٠) « كتاب تعيين الاقطاب والاوتاد : وحصرهم في تسعة عشر لا غير ، دون الثلاث ماية ، والاربعين ، والسبعة ، والثلاثة ، والواحد ، \_ الراجعة عند التحقيق الى التسعة عشر ، التي هي الاصل في الكل ». \_ بعد أن جرّد الشيخ الآملي هذا الجزء من ثبت مصنفاته ، على قدر ما وعته ذا كرته في ذلك الحين ، ختم هذا الفهرست بذكر آخر كتاب له ، قبل

شروعه في شرحه الكبير الذي وضعه على فصوص الحكم للشيخ ابن العربي. غير أنه استطرد فذكر ، فيما بين ذلك ، أشياء خاصة لها صلة بحيانه في العراق وتواليفه فيها ، فقال: «وأمثال ذلك (من الكتب والرسائل التي يبلغ تعدادها) الى نحو أربعين كتاباً ورسالة ، عربية وعجمية . ثمّ بعد الكلّ ، في هذه المدّة الطويلة ، التي هي ثلاثون سنة كاملة (التي قضاها الشيخ في العراق وفي المشاهد المقدسة) تفرغ لوضع تأويل القرآن الموسوم:

(۲۱) « المحيط الاعظم والطود الاشم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم: المرتب على سبع مجلدات كبار ، بازاء تأويل الشيخ الاعظم نجم الدين رازى ، المعروف بدايه (۲۱) \_ قدّس الله سرّه \_ فانه رتب كتابه على ست مجلدات كبار ، بعد تسميته « ببحر الحقايق ومنبع الدقايق ». ونحن أردنا أن يكون لنا ( كناب ) على قرنه ، من كل الوجوه . \_ وبمقتضى الحديث الوارد فيه ايضاً : « انّ للقرآن ظهراً وبطناً ، الى سبمة أبطن » ؛ \_ واشتماله على السبعات المعلومة (۲۲) ، وغير ذلك مما أوجب ترتيبه عليها . واشتهر ذلك ( التفسير ) في الاقاليم والبلدان ، وتحقق ( كذا ) صورته عند واشتهر ذلك ( التحقيق والعرفان ، وتقرر بينهم أنه عديم المثل والنظير ( لا ) سيّما في علوم القرآن ، وانّه ليس بكسب ولا اجتهاد ، بل افاضة غليبية ، بطريق الكشف من حضرة الرحمن » .

(٢٢) « نص النصوص في شرح الفصوص: جعلته هدية الى حضرة السلطان العالم العادل، والملك الفاضل الكامل، سلطان سلاطين العرب والعجم ... ممهد الفواعد الدينية والقوانين الاسلامية على الطريق المستقيم ...

مطاع ايران وتوران ، صاحب قران الادوار والاكوان ، محيى دولة جنكز قان ، انوشروان الاوان ، اسكندر الزمان ... السلطان بن السلطان ، الفان بن الفان ... أحمد بهادُر ْ خان ... (۲۳) » (ورقة ۲ ألف ـ ۲ ب ) .

هذه الوثيقة الخاصة بمؤلفات الشيخ الآملي ، على الرغم من أهميتها الكبرى ، تثير بعض المشاكل التاريخية بالنسبة الى قسم من مصنفات شيخ آمل وترتيبها الزمني (٢٤). وسنتعرض الى هذه المسألة المعقدة ، بشىء من التفصيل ، فيما بعد .

وفى نطاق المصادر المباشرة لمصنفات شيخ آمل ، يجب أن نذكر أيضاً ما عثرنا عليه من أسماء آثار علمية له ذكرها فى كتابيه: «جامع الاسرار ومنبع الانوار » و« رسالة نقد النقود فى معرفة الوجود » ، اللذين ينشران الاول مرة ، مع الرجاء أن يكونا باكورة طيبة لنشر جميع آثار هذا المفكر الايرانى العظيم .

ان كتاب « جامع الاسرار ومنبع الانوار » \_ وهو من اوائل تواليف الشيخ الآملى في العراق \_ يذكر ثمانية كتب سابقة له . وهي ، على حسب ترتيبها الابجدى لا على حسب ورودها في الكتاب السالف الذكر : أسرار الشريعة وأنوار الحقيقة ، وأمثلة التوحيد ، وجامع الحقايق ، ورسالة الاركان ، ورسالة الامانة ، ورسالة التنزيه ، ورسالة التوحيد ، وأخيراً رسالة منتخب التأويل : \_ أمّا في « رسالة نقد النقود في معرفة الوجود » التي دبجها الشيخ بالمشهد الشريف « الغروى » بعد كتابه الكبير «جامع الاسرار ... » فيتعرض لذكر أربعة من آثاره العلمية ، وهي : كتاب جامع الاسرار ، ورسالة الامانة ، ورسالة الوجود ، ورسالة منتخب التأويل .

بناء على ما تقدم، يكون عدد الكتب والرسائل التي عرفت للشيخ الآملى، عن طريق مصنفاته ذاتها ، ستاً وعشرين كتاباً ورسالة . وذلك بعد حذف المكرّر منها .

 $(\Upsilon)$ 

## المصادر فير المباشرة لتواليف الشيخ الآملي

نقصد بذلك طائفة من كتب التراجم والتاريخ التي تعرضت لذكر شيخ آمل وسرد حياته وتعداد مصنفاته . نذكر منها: كتاب الفوائد الرضوية ، ومعجم المؤلفين ، وايضاح المكنون ، وريحانة الادب ، ومجالس المؤمنين ، وأعيان الشيعة ، وروضة الجنات ، وطرائق الحقائق ، و الذريعة الى تصانيف الشيعة . \_ ومن بين الدراسات المعاصرة (٢٥) \_ وهي وحيدة في بابها \_ يجب أن ننوه بصورة خاصة بالابحاث الهامة التي اضطلع بها استاذنا الكبير هنري كربين حول هذه الشخصية العلمية ، والذي يرجع اليه الفضل حقاً في معرفتنا بحياة شيخ آمل وآثاره الفكرية ، كما أنّ اليه الفضل حقاً في معرفتنا بحياة شيخ آمل وآثاره الفكرية ، كما أنّ اليه المود فكرة نشر هذبن الكتابين للشيخ الآملي .

ومجموعة الكتب والرسائل المستخرجة من هذه المصادر غير المباشرة يبلغ تعدادها ثمانية عشر . وهي: المحيط الاعظم في تفسير القرآن ، وفص الفصوص في شرح فصوص الحكم لابن العربي ، وجامع الاسرار ومنبع الانوار ، وتلخيص اصطلاحات الصوفية ، والبحر الخضم في تفسير القرآن الكريم ، والكشكول فيما جرى على آل الرسول ، ومنتخب التأويل ، والتأويلات ، ورسالة العلوم العالية ، والاركان في فروع شرايع أهل الايمان ، ورسالة رافعة الخلاف ، ورسالة في الامانة ، ورسالة التنزيه ، والمسائل

الآملية، واصطلاحات الصوفية، وجامع الحقائق، ونص النصوص، ومنتخبات أنوار الشريعة .

وكذلك يكون ثبت تواليف شيخ آمل، بالنسبة الى مصادرها المباشرة وغير المباشرة، مكوّنا من أربع وأربعين كتاباً ورسالة. واذا ما أسقطنا من هذا المجموع ما هو مكرر أو متعدد الرواية، يكون ما نعرفه اليوم عن عدد مؤلفاته هو خمس وثلاثون كتابا ورسالة. وهذا رقم يقرب جداً مما يذكره الشيخ نفسه في مستهل مقدماته لشرح الفصوص وفي آخرها كذلك.

#### (4)

## النرنبب الزمني لمؤلفات الشبخ الآملي

كما أبقى لنا شيخ آمل فى ثنايا كتبه ورسائله ، دلالات واضحة استطعنا على ضوئها تشييد صرح تواليفه وآثاره العلمية ، كذلك لقد ترك لنا ، من خلال كتبه ورسائله أيضاً ، مجموعة طيبة من النصوص ، من شأنها أن تعين الباحث على تتبع مجرى حياته وتطوّره الروحى ، وبصورة خاصة على ما له صلة مباشرة بانتاجه العلمى وتأريخه الزمنى . وسنقتصر فى هذا المقام على نص واحد ، مستخرج من أواخر مقدماته على شرح الفصوص ، نذكره بتمامه . وهذا النص وقمه فى مخطوط جار الله : ١٠٧ الفصوص ، نذكره بتمامه . وهذا النص وقمه فى مخطوط جار الله . ١٠٧ ب.

« انّ الله تعالى لمّا أمرنى بترك ما سواه ، والتوجّه اليه حقّ التوجّه ، ألهمنى بطلب (كذا) مقام ومنزل أسكن فيه وأتوجّه الى عبادته وطاعته ،

بموجب أمره واشارته ، \_ (مكان ) لا يكون أعلى منه ولا أشرف ، في هذا العالم.

« فتوجهت الى مكة \_ شرّفها الله تعالى \_ بعد ترك الوزارة والرياسة والمال والجاه والوالد والوالدة ، وجميع الاقارب والاخوان والاصحاب . ولبست خرقة ملقاة خلقاً ، لا قيمة لها . وخرجت من بلدى الذى هو الآمل (٢٦) والطبرستان ، من طرف خراسان .

«وكنت وزيراً للملك الذى (هو) بهذا البلد. وكان من أعظم ملوك الفرس، لانّه كان من اعظم أولاد كسرى . وكان اسمه الملك السعيد فخر الدولة بن الملك المرحوم شاه كتخدا ـ طاب (كذا) الله ثراهما وجعل الجنة مثواهما ـ وكان عمرى في هذه الحالة ثلاثين سنة .

« وقد جرى على "الى حين الوصول الى مكة ، فى هذه الصورة ، انواع من البليات ، وأصناف من المجاهدات ، لا يمكن شرحها الا بمجلّدات . ومع ذلك كان أكثر الحالات جارياً على لسانى قول الله \_ جل ذكره : «ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع على الله وكان الله غفوراً رحيماً » ، وقول العارف المشتاق مثلى ، وهو قوله :

« تركت الخلق طرا فى رضاكا وأيتمت العيال لكى أراكا فلو قطعتنى أربا فأرباً

لما حنّ الفؤاد الى سواكا

«وعلى الجملة، (ما زال هكذا شأنى) حتى وصلت الى مكة . وحججت وجوباً . وقمت بالفرائض والنوافل، من المناسك وغيرها، سنة احدى وخمسين وسبع ماية من الهجرة . وأردت المجاورة بها، فحصل لى شوق الى المجاورة بالمدينة ؛ فانى ما كنت زرت رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ولا أولاده وأصحابه .

« فتوجّهت الى المدينة . وزرت رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وعزمت على المجاورة . فحصل لى أيضاً مانع من الموانع ، أعظمها المرض ( ورقة ١٠٧ ب ) الصورى ، بحيث وجب الرجوع الى العراق ، و ( الى ) المكان المألوف الذى هو المشهد الغروى المقدس \_ سلام الله على مُشرّفه .

« فرجعت بالسلامة اليه . وسكنت فيه ، مشتغلاً بالرياضة والخلوة والطاعة والعبادة ، التي لا يمكن ( أن يكون ) أبلغ منها ، ولا أشدّ ولا أعظم . ففاض على قلبي من الله تعالى ، و( من ) حضراته الغيبية ، في هذه المدّة ، غير ما قلته من تأويل القرآن وشرح الفصوص ، من المعاني والمعارف والحقائق والدقائق ، التي لا يمكن تفصيلها بوجه من الوجوه ، لانها من كلمات الله الغير القابلة للحصر والعدّ والانتهاء والانقطاع .

« فأمرنى (الحقّ تعالى) باظهار بعض ذلك على عبيده الخواص لله . فشرعت فى تصنيف كناب فى التوحيد وأسراره على ما ينبغى ، فكتبته فى أدنى مدّة وسميته « بجامع الاسرار ومنبع الانوار » . ثمّ بعده (شرعت) فى « رسالة الوجود فى معرفة المعبود » . ثمّ بعدها فى « رسالة المعاد فى رجوع العباد » ثمّ بعد ها فى رسائل و كتب الى أن بلغت أربعين

رسالة وكتاباً ، عربية وعجمية .

« ثمّ أمرنى (الحقّ تعالى بعد ذلك) بتأويل القرآن الكريم ، فكتبته بعد هذا كلّه . فجاء في سبع مجلدات كبار ؛ وسميته « بالمحيط الاعظم والطود الاشمّ في تأويل كتاب الله العزيز المحكم . » وكذلك خرج (هذا الكتاب) في غاية الحسن والكمال ، وظهر في نهاية البلاغة والفصاحة ، بعناية الملك ذي العزة والجلال ، بحيث ما سبقني أحد مثله بمثله ، لا ترتيباً ولا تحقيقاً ولا تلفيقاً (اقرأ: توفيقاً) . \_ وقد سبق بيانه في الفهرست أيضاً .

« ثمّ أمرنى (الحقّ تمالى) « بشرح فصوص الحكم » ، الذى هو منسوب الى رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وأعطاه للشيخ الاعظم محيى الدين الاعرابي (كذا) \_ قدّس الله سره \_ في النوم ، وقال له : أوصله الى عباد الله ، المستحقّين المستعدّين كما بيّنّاه في الفهرست .

« فشرعت في شرحه هذا ، بموجب ما تقدم تقريره ، وسبق تحقيقه . وهذا كان بعد مجاورتي بالمشهد المقدّس المذكور ثلاثين سنة ، على الوجه المذكور . وكان الابتداء فيه سنة احدى وثمانين وسبع ماية من الهجرة ، والانتهاء سنة اثنين وثمانين وسبع مائة أعنى (أنّه) تمّ في سنة واحدة ، وبل (كذا) أقلّ منها . وكان عمرى في هذه الحالة ثلاثاً وستين سنة .»

على ضوء هذا النص الهام والمفصّل ، ومع الاستعانة بنصوص أخرى للمصنف ذاته في كتبه الاخرى ، نستطيع أن نتلمس الخطوط الكبرى لحياة

شيخ آمل ، وبالتالى يكمننا تحديد الاطار العام لتواليفه وآثاره العلمية ، في ترتيبها الزمني المتلاحق.

كانت ولادة شيخنا في بلدة آمل ، حوالي سنة ١٩٥٩ أو سنة ٢٧٠ ما يزيد للهجرة . والحقبة الممتدة من هذا التاريخ حتى سنة ٢٥١ ،أى ما يزيد قليلاً على ثلاثين عاماً ، هذه الحقبة الخاصة من وجود الشيخ يمكن تسميتها بالدور الفارسي الاول ، لنشأته الزمنية . وفي خلال هذه الفترة المحددة أتم شيخ آمل تكوينه الفكري وثقافته الاسلامية في المراكز العلمية الفارسية ، ولا سيما بأصبهان ، احدى عواصم الفكر الاسلامي الخالد ، على ممر الاجيال . وفي هذه الفترة أيضاً ، وبتعبير أكثر دقة في مستهل شبابه المتفتح ، مارس شيخنا بعض الوظائف الاجتماعية المرموقة ، وهي ، على حد قوله ، تصدره للرياسة والوزارة ، ومن المحتمل أن يكون هذا في حدود عام ٧٤٠ ـ ٧٥١ للهجرة .

وفى المراحل الاخيرة من حياة الشيخ الاولى بايران، بدأت تغشاه بعض الظواهر النفسية والوجدانية ، التي هي بمثابة الارهاصات لا تجاهه الصوفي والعقلى في المستقبل. ولنترك هنا أيضاً شيخنا يحدثنا عن نفسه بنفسه : « اعلم أنّى كنت في حالة السلوك بأصفهان. وكنت عازماً (على السفر) الى بغداد لزيارة المشاهد المقدسة للائمة ... وزيارة بيت الله الحرام ، على سبيل الوجوب والمجاورة . فرأيت ليلة من الليالى ، في النوم ، أنّى واقف في وسط سوق البزازين به (كذا) ، وأشاهد جسمي على الارض ... ممدوداً بالطول ، وهو ميت ، ملفوف بالكفن وأشاهد جسمي على الارض ... ممدوداً بالطول ، وهو ميت ، ملفوف بالكفن وأشاهد جسمي على الارض ... ممدوداً بالطول ، وهو ميت ، ملفوف بالكفن وأنا أواقف ،

وكيف أنا ميت مرمى ؟ (ولا زلت على هذه الحالة) حتّى انتبهت . » ( مخطوط جار الله ، نص النصوص فى شرح الفصوص ، رقم ١٠٣٣ ورقه ٢١ ب . )

« ورأيت مرّة أخرى أيضاً ، في اصفهان ، أنّى قاعد على دكان بعض الاصحاب ... وعلى كتفى ظرف من الرصاص المذهب ، كظرف بعض السقائين الذين هم يدورون على الناس ويسقونهم ... وأنا أسقى الحاضرون (كذا) هناك ، وأتفرج على نفسى ... » ( نفس المصدر والورقة ) .

كما أنه أثناء وجود الشيخ بايران يمكن القول أنّ الرسائل والكتب (٢٧) الوارد ذكرها في «جامع الاسرار»، هي في معظمها، ان لم يكن كلّها، من نتاج هذه الفترة الخاصة، في حياة شيخنا. ودليلنا على هذا التقدير، هو أنّ هذا المصنّف كان من بواكير تواليفه في العراق، كما صرح بذلك مرتين في مقدماته على شرح فصوص الحكم (٢٨). فالكتب والرسائل المذكورة فيه تكون اذاً بمجموعها أو بمعظمها سابقة على هذه الفترة . ويمكن الافتراض أن هذه الفترة تتراوح بين عام ٧٤٧ وعام ٧٥٧ للهجرة، أي في الوقت الذي كان شيخنا يستقبل حياته الشابة الفتية وهو في السن الثاني والعشرين والثلاثين.

من أجل هذا ، يتحتم علينا أن لا نأخذ الترتيب الوضعى لفهرس مؤلفات الشيخ الآملى الذى أثبته فى صدر شرحه لفصوص الحكم ، على علانه ، كما أشرنا الى ذلك فيما سبق . فان بعض الكتب والرسائل الواردة فى هذا الفهرست (٢٩) ، والتى جاء ذكرها بعد كتاب جامع الاسرار (٣٠) ، هى فى الحقيقة من المصنفات السابقة عليه .

وابتداء من عام ٧٥١ للهجرة حتى عام ٧٨٢ ، او بعده بقليل ، برز دور جديد من حياه الشيخ ، وهى فترة تتراوح بين احدى وثلاثين سنة قضاها شيخنا كلها فى العراق وفى المشاهد المقدسة . ويمكن تسمية هذا الجزء من حياة شيخ آمل بالحقبة العراقية ؛ وفيها أنجز الشطر الاعظم من آثاره العلمية . وهذه الحقبة من حياة الشيخ يمكن تجزئتها أيضاً الى قسمين : القسم الاول ، يمتد من عام ٧٥١ الى عام ٧٦٨ ، وهو تاريخ تأليف كتابه « نقد النقود فى معرفة الوجود (٣١) » ؛ القسم الثانى ، يمتد من هذا التاريخ حتى عام ٧٨٢ وفيه أنم بصورة خاصة وضع تفسيره الكبير للقرآن الكريم وشرحه المفصل لفصوص الحكم لابن العربى الحاتمي (٣٢) .

أمّّا الكتب والرسائل التي كان تأليفها في القسم الاول من حياته في العراق فالذي نعلم منها على وجه التحديد: كتاب جامع الاسرار ومنبع الانوار ، ورسالة الوجود في معرفة المعبود ، ورسالة المعاد في مرتقى العباد ، ونهاية التوحيد في بداية التجريد ، ومنتقى المعاد في مرتقى العباد ، ونقد النقود في معرفة الوجود (٣٣). \_ أمّّا آثار الشيخ في القسم الثاني من حياته العراقية ، فلا نعلم منها على وجه التحديد سوى كتاب نص النصوص في شرح الفصوص ، الذي أنهاه عام ٧٨٧ للهجرة ، وتفسيره الكبير للقرآن الذي كان أتمه قبيل هذا التاريخ ، وعلى الغالب ، كان ذلك بين عام ٧٧٧ \_ ٧٨٧ للجهرة (٣٤).

هذا ، وينبغى قبل أن نغادر هذا الموطن ، أن نشير الى أن «رسالة رافعة الخلاف ... » \_ على ما يرى الاستاذ كربين ، هي من تصانيف الفترة

العراقية الاولى ، اذ هي قد أنشئت أثر وصول الشيخ الى العراق ، بناء على رغبة الشيخ فخر المحققين محمّد بن الحسن بن المطهر الحلى المتوفى عام ٧٧١ للهجرة ، كما أنّ رسالة « العلوم العالية » ، في رأى الاستاذ كربين ، تاريخ تحريرها سنة ٧٨٧ ، أى في الفترة الاخيرة من حماته (٣٧) .

(4)

### النرتيب الموضوعي المؤلفات الشبخ الأملي

مادام الجانب الاعظم من تصانيف شيخ آمل لا يزال مجهولاً لدينا، فاته لمن الصعوبة بمكان اقامة مخطط شامل، يحدد بدقة موضوعات آثاره العلمية ومسائلها وغاياتها ولكن ما تيسر لنا الاطلاع عليه من تواليف الشيخ، بالاضافة الى وصفه التحليلي لمنشآته في فهرسه، والى ما استشهد به مراراً من آثاره السابقة في ثنايا كتابيه « جامع الاسرار » و « نقد النقود » ، \_ كل هذا ، كان من شأنه أن أتاح لنا تسهيل غرضنا البدائي في هذا السبيل وفي السطور التالية بيان موجز ونسبي عن الموضوعات العامة لآثار الشيخ الآملي .

الطابع العام لتواليف شيخ آمل هو الحكمة العرفانية. وهذا نمط أو منهج في التفكير يتميز تماماً عن علم الكلام والفلسفة. وهذه النزعة الخاصة تسيطر على آثار شيخنا كلها، حتى على كتبه النادرة في التاريخ والجدل. والحكمة العرفانية عند الشيخ ، كما هي عند جميع العرفاء قبله وبعده، طريقة كلية متكاملة، أساسها وحدة الحقيقة ووحدة الوجود « الايجادى » وهي تنتظم جميع ضروب النشاط العقلي

والروحى ، من المهيات وشرعيات ونفسانيات وأخلاقيات ، وغير ذلك . على ضوء ما تقدم ، يمكن أن نحدد نسبياً آثار الشيخ الآملى في الموضوعات التالية .

- ١) نقد المعرفة: رسالة العلم وتحقيقه ؛ العلوم العالية .
- الفلسفة الدينية: رسالة التوحيد؛ كتاب الاصول والاركان . . . .
   رسالة الامانة الالهية . . . ؛ اسرار الشريعة و أنوار الحقيقة ؛ جامع الحقايق ؛ رسالة كنز الكنوز . . . ؛ جامع الاسرار . . . ؛ نهاية التوحيد . . .
   نص النصوص . . . ؛ أمثلة التوحيد . . .
- ٣) الالميات: رسالة الاسماء الالمية . . . ؛ رسالة التنبيه في التنزيه ؛
   رسالة الحجب الالمية .
- ٤) الفلسفيات: رسالة الوجود في معرفة المعبود؛ رسالة نقد النقود ... ؛
   رسالة العقل والنفس . . .
- الروحانيات: رسالة المعاد في مرتقى العباد؛ رسالة النفس في معرفة الرب؛ مدارج السالكين . . . ؛ منتقى المعاد . . .
  - ٦) السرّيات: كتاب تعيين الاقطاب والاوتاد...
- التأويلات: منتخب التأويل . . . ؛ المحيط الاعظم . . . ؛ البحر الخضم . . .
  - ۸) التاریخیات: الکشکول فیما جری علی آل الرسول.
    - ٩) الجدليات : رسالة رافعة الخلاف . . .
  - ١٠) اللغويات: اصطلاحات الصوفية ؛ تلخيص اصطلاحات الصوفية .

#### (a)

### الفهرس العام لمؤلفات الشبخ الآملي

الاركان = رسالة الاركان.

#### ١ \_ الاركان في فروغ شرايع أهل الايمان

مذكور ضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣ وايضاح المكنون ١٩٣/٢ ، ٤٩٣ ومجالس المؤمنين ٢٥/١٥ ـ ٥٤ ومعجم المؤلفين ١٩٧٤ والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ رضا الاميني مدير مكتبة الامام أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ العامة بالنجف الاشرف ) . و انظر فيما بعد رسالة الاركان و كتاب الاصول والاركان . . .

#### ٢ ـ أسراد الشريعة وأنواد الحقيقة

مذكور في جامع الاسرار ومنبع الانوار ص ٨٨، ٣٧٧ وفي نص النصوص مخطوط جارالله ١٠٣٣ ورقة ٣ الف. \_ وانظر وصف الكتاب فيما سبق: المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، كتاب رقم ١٢.

الاسماء الآلهية = رسالة الاسماء الآلهية.

#### ٣ ـ اصطلاحات الصوفية

مذكور ضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣، وايضاح المكنون ٢٩/٢٥ ، ومعجم المؤلفين المكنون ١٩٢/٢ ، ومعجم المؤلفين ٩١/٤، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ (بارشاد الاستان الكبير الشيخ رضا الاميني ).

**الاصول** والاركان في تهذيب الاصحاب والاخوان = كتاب الاصول والاركان . . .

الأمانة الآلَهية في تعيين الخلافة الربانية = رسالة الامانة الآلهية . . .

#### ٣ ـ أمثلة التوحيد وأبنية التجريد

مذكور في «جامع الاسرار» ص ٦٦٤، وفي نص النصوص ورقة ٣ ألف، و ضمن ترجمة المؤلف بعنوان «رسالة أمثلة التوحيد» في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣، وايضاح المكنون ١٩٣/٢، ٣٩٥، ومجالس المؤمنين ١٩٥٥ ـ ٥٥، ومعجم المؤلفين ٩١/٤، والفوائد الرضوية ص١٩٥ (بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني، وفي بحث الاستاذ كربين عن الآملي، ٦) . \_ انظر وصف الكتاب فيماسبق: المصادر المباشرة لتواليف الآملي، كتاب رقم ١٨٠ . \_ ويصرح المصنف في « جامع الاسرار » بأنّ هذا الكتاب ألف بالفارسية حيث كان طالبوه أعجاماً.

#### ٥ ـ البحر الخضم في تفسير القرآن

مذكور ضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، ومجالس المؤمنين ٢٥/٥ ـ ٥٥، ومعجم المؤلفين ٩١/٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الاميني ). \_ و يقارن هذا العنوان بعنوان الكتابين الآتيين : المحيط الاعظم في تفسير القرآن الكريم ، والمحيط الاعظم والطود الاشم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم .

التأويلات = رسالة منتخب التأويل.

تعيين الاقطاب والاوتاد = كتاب تعيين الاقطاب والاوتاد.

#### ٦ \_ تلخيص اصطلاحات الصوفية

مذكور ضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣ ،

و ايضاع المكون ١٩٢/٢، ١٩٣١، و مجالس المؤمنين ٥١/٢ ـ ٥٥، و معجم المؤلفين ٥١/٤، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الاميني).

التنبية في التنزيه = رسالة التنبيه في التنزيه.

التنزيه = رسالة التنبيه في التنزيه.

التوحيد = رسالة التوحيد.

#### ٧ \_ جامع الاسرار ومنبع الانوار

مذكور في رسالة نقد النقود للمصنف ص 797، ونص النصوص 797 ونص النصوص 797 وبعنوان «مجمع الاسرار . . . ») وبحث الاستاد كربين عن الآملي رقم 797 وضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة 797 797 ، و ايضاح المكنون 797 ، 997 ، و مجالس المؤمنين 797 197 ، ومعجم المؤلفين 997 ، والفوائد الرضوية ص 997 ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الامنيي ) ، وريحانة الادب 797 رقم 797 .

النسخ الموجودة: ١) مكتبة الامام أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ العامة بالنجف الاشرف ، الرقم العام ١١٧٥ ، قياسه ٢١/٥ سم  $\times$  ١١٥ سم ، عدد أوراقه ٢٣٦ ورقة ، بخط محمد باقر بن محمد كاظم القائينى الخراسانى ، كتبه بطهران بتاريخ ١٣ صفر سنة ١٢٦٤ هجرية ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الامينى) . \_  $\times$  مكتبة المجلس بطهران ، رقم الاستان الكبير الشيخ الامينى ) . \_  $\times$  مكتبة المجلس بطهران ، رقم ١٤١٠ ورقة ١٦٦٨ ورقة ١ مسطرته ٢٠ سطراً ، بخط نسخ كتابخانه ملّى طهران ، رقم ٢٦٦ ورقة ١ ح ٣١٨ مسطرته ٢٠ سطراً ، بخط نسخ واضح ، عليه تعليقات . \_  $\times$  كتابخانه دانشگاه طهران فهرست  $\times$  ،  $\times$  الاستان كربين فى بحثه عن الآملى ، رقم  $\times$  و يضيف الاستان ( نقلا عن الاستان كربين فى بحثه عن الآملى ، رقم  $\times$  و يضيف الاستان

كربين بأن للكتاب نسختين محفوظتين في مدينة مشهد في مكتبة الامام الرضا عليه السلام).

أنظر وصف الكتاب فيما سبق ، المصادر المباشرة لتواليف الآملي ، رقم ١ وفي مقدمة الكتاب نفسه . \_ هذا ويحتوى الكتاب على أشياء هامة خاصة عن حياة المصنف ودراساته وآثاره السابقة : ٣ ، ٤ \_ ٥ ، ٧ ، هامة خاصة عن حياة المصنف ودراساته وآثاره السابقة : ٣ ، ٤ \_ ٥ ، ٧ ، ٨ ، ١٠٨ ، ١٠٤ \_ ٥ ، ٢٥٥ ، ٢٥٥ ، ٢١٤ . و للكتاب مختصر من وضع المصنف نفسه بعنوان « نهاية التوحيد في بداية النجريد » انظره فيما يأتي رقم ٣٥ .

#### ٨ - جامع الحقائق

مذكور في كتاب «جامع الاسرار » للمصنف ص ٦١٤، وفي بحث الاستاذ كربين عن الآملي ، رقم ٥ . ويذكر المؤلف أنّ الكناب وضع باللغة الفارسية حيث كان طالبو تأليفه أعجاماً ( جامع الاسرار ص ١١٤) .

الجداول الموسومة بمدارج السالكين = رسالة الجداول الموسومة بمدارج السالكين . . .

الحجب و خلاصة الكتب = رسالة الحجب وخلاصة الكتب.

رافعة الخلاف عن وجه سكوت أمير المؤمنين عن الاختلاف =
رسالة رافعة...

#### ٩ \_ رسالة الاركان

مذكور في «جامع الاسرار» ص ٣ وفي بحث الاستاذ كربين عن الآملي، رقم ٢ . \_ وموضوع الكتاب: « بيان الاركان الدينية الخمسة: الزهد، الصلاة، الصوم والزكاة والحج والجهاد، شريعة وطريقة وحقيقة»

(جامع الاسرار ، ص ٣ ) . \_ يقارن هذا العنوان بما تقدم رقم ٢ ، وبما يأتي ، رقم ٢٧ = كتاب الاصول والاركان . . .

#### 10 \_ رسالة الاسماء الالهية

مذكور في كتاب نص النصوص للمؤلف ، ورقة ٣ ألف ( مخطوط جارالله ١٠٣٣). والعنوان الكامل: رسالة الاسماء الالهية وتعيين المظاهر لها من الاشخاص الانسانية من محمد الى آدم ... (والكتاب بهذا العنوان وعلى هذا الوصف ، شبيه بفصوص الحكم لابن العربي الحاتمي ).

رسالة الامانة = رسالة الامانة الالهية في تعيين الخلافة الربانية.

رسالة الامانة في الخلافة = رسالة الامانة الالهية في تعيين الخلافة . . .

#### ١١ \_ رسالة الامانة الالهية في تعيين الخلافه الربانية

مذكور في جامع الاسرار ص ٣، ٢٢ ( بعنوان رسالة الامانة في الخلافة)، وفي رسالة نقد النقود . . . ص ٢٩٣ ( بعنوان رسالة الامانة ) وفي نص النصوص ورقة ٣ ألف وفي بحث الاستاذ كربين عن الآملي، رقم ٣ ( بعنوان « رسالة الامانة » ) وضمن ترجمة المؤلف ( بعنوان « رسالة في الامانة » ) وضمن ترجمة المؤلف ( بعنوان « رسالة في الامانة » ) في أعيان الشيعة ٢٥/٢ \_ ٣٣ ، وايضاح المكنون ٢٩٢/٢ ، وهعجم المؤلفين ١٩٢/٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني ) .

ويصف المؤلف هذا الكتاب بجامع الاسرار بمثل الوصف المذكور ، ويصف المؤلف هذا الكتاب بجامع الاسرار المباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، في نص النصوص انظر ما تقدم: المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي كتاب رقم ٧ و انظر تحليل فكرة المصنف في Spirituel du Shî'isme, (Eranos-Jahrbuch 30) Zurich 1962, tout le chapitre III.

رسالة أمثلة التوحيد = أمثلة التوحيد وأبنية التجريد. 17 ـ رسالة التنبيه في التنزيه

مذكور في نص النصوص ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣) وفي بحث وفي جامع الاسرار ص ٣ ، ٦١٤ ( بعنوان رسالة التنزيه ) وفي بحث الاستان كربين عن الآملي ( نفس العنوان السابق ) رقم ٤ ، وضمن ترجمة المؤلف ( نفس العنوان السابق أيضاً ) في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ - ٣٣ ، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، ٩٣٤ ، ومجالس المؤمنين ٢١/٥ - ٥٤ ، ومعجم المؤلفين ١٩٨٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ المؤلفين ١٩٨٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الاميني ) . \_ انظر وصف الكتاب فيما سبق : المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، كتاب رقم ١٧ . ويذكر المصنف في جامع الاسرار ( ص ١٩٤٤ ) بأن الكتاب حرر باللغة الفارسية لكون طالبي كتابه أعجاماً .

رسالة التنزيه = رسالة التنبيه في التنزيه .

#### ١٣ \_ رسالة التوحيد

مذكور في جامع الاسرار ... ص ٥٥١ وورد ذكره في هذا الكتاب بخصوص التمييز الذي يجب أن يراعي في الالوهية من حيث هي هي ، أي بالنسبة الى ذاتها ، ومن حيث أسماؤها و صفاتها ، أي بالنسبة الى مظاهرها و تنزلانها في أطوار الوجود . ـ هذا ، ويقارن موضوع هذا الكتاب بعنوان مصنفين له : « أمثلة التوحيد وأبنية التجريد » الذي تقدم فيما سبق ، و « نهاية التوحيد في بداية التجريد » الذي سيأتي فيما بعد .

## 14 \_ رسالة الجداول الموسومة بمدارج السالكين في مراتب العارفين

مذكور في نص النصوص، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣). انظر وصف الكتاب فيما سبق: المصادر المباشرة ... كتاب رقم ١٠٠٠ هذا وتقارن هذه الرسالة بكتاب منازل السائرين لعبد الله الانصاري الهروى، المتوفى عام ٤٨١ للهجرة .

#### ١٥ \_ رسالة الحجب وخلاصة الكتب

مذكور في نص النصوص، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣)... وانظر وصف الرسالة فيما تقدم: المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي، كتاب رقم ٨.

## 19 ـ رسالة دافعة الخلاف عن وجه سكوت أمير المؤمنين عن الاختلاف

مذكور في بحث الاستاذ كربين عن الآملي ، كتاب رقم ٧ ؛ وضمن ترجمة المؤلف بعنوان « رسالة رافعة الخلاف » في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ \_ ٥٣ ، وسمال المؤمنين ٢٥/٥ \_ ٥٤ ، ومجالس المؤمنين ٢٥/٥ \_ ٥٤ ، ومعجم المؤلفين ٤٩/٤ ، والفوائد الرضوية ص١٩٥ ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني ) . \_ ويذكر الاستاذ كربين ان هذه الرسالة ألفها الشيخ الآملي في العراق ، أثر مجيئه اليها اجابة لرغبة الشيخ فخر المحققين المحمد بن الحسن بن المطهر الحلي ( المتوفى عام ٧٧١ للهجرة ) .

#### ١٧ ـ رسالة العقل والنفس

مذكور في نص النصوص ، ورقة ٣ ألف ( مخطوط جار الله ١٠٣٣ ). ــ وانظر وصف الرسالة فيما سبق : المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، كتاب رقم ٣ .

#### ١٨ \_ رسالة العلم وتحقيقه

مذكور في نص النصوص، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣). ـ وانظر وصف الرسالة فيما سبق: المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي، كتاب رقم ٥ .

#### 19 \_ رسالة العلوم العالية

مذكور في بحث الاستاذ كربين عن الآملي ، كتاب رقم ١٠ ؛ وضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢ ـ ٣٣ ، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، وجمة المؤلفين ١٩٢/٤ ، والفوائد ١٩٠٤ ، ومجالس المؤمنين ٢٥/٥ ـ ٥٥ ، ومعجم المؤلفين ١٩١٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني) . \_ ويذكر الاستاذ كربين في بحثه السابق ، نقلاً عن ريحانة الادب (٤٩٨/٢ ترجمة رقم ٢٩٨) أن الرسالة ألفت في حدود عام ٧٨٧ للهجرة .

#### ٢٠ ـ رسالة الفقر وتحقيق الفخر

مذكور في نص النصوص ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣). \_ وانظر وصف الرسالة فيما سبق: المصادر المباشرة لنواليف الشيخ الآملي، كتاب رقم ٩.

#### ٢١ ـ رسالة كنز الكنوز وكشف الرموز

مذكور في نص النصوص ورقة ٣ ألف ( مخطوط جار الله ١٠٣٣ ).

#### ٢٢ ـ رسالة المعاد في رجوع العباد

مذكور في نص النصوص ورقة ٣ ألف وورقة ١٠٧ ب (مخطوط جار الله ١٠٣). وانظر وصف الرسالة فيما سبق: المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي، كتاب رقم ٣.

## ٢٣ ـ رسالة منتخب التأويل في بيان كتاب الله وحروفه وكلماته وآياته

مذكور في جامع الاسرار ص ٣ ، ١٠٨ ، ١٩٦ ، ١٩٥ ( بعنوان «رسالة منتخب التاويل»)؛ وفي نقد النقود ص ١٩٥ ؛ وفي بحث الاستاذ كربين عن الآملي ، كتاب رقم ١ ( بعنون « التأويلات» أو «منتخب التأويل») ؛ وضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ ـ ٣٣ ، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، ١٩٥ ، ومجالس المؤمنين ١٩٠٥ ـ ٥٤ ، ومعجم المؤلفين ١٩٨٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ المؤلفين ١٩٠٤ ، وفي هذه المراجع: «منتخب التأويل» و«التأويلات» مذكوران الأميني ) . \_ وفي هذه المراجع: «منتخب التأويل» و«التأويلات» مذكوران لكنابين مستقلين .

#### ٢٣ ـ رسالة النفس في معرفة الربّ

#### ٢٥ ـ رسالة نقد النقود في معرفة الوجود

مذكور في نص النصوص ، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣). \_ انظر وصف الرسالة فيما سبق: المصادر المباشرة ... كتاب رقم ١٠٠ \_ والرسالة تمّ انشاؤها في المشهد الشريف الغروى عام ٧٦٨ ( انظر آخر الرسالة ). \_ النسخ الموجودة: مخطوط دانشگاه تهران (جلد هشتم ص ٣٨٥) ، بخط ديواني مسطرتة ٢١ سطراً ، بقلم دقيق ، عسيرالقراءة ، مطموس بعض الاحرف والسطور ، منقول عن أصل المصنف . \_ والرسالة المتقدمة هي اختصار لكتاب الوجود ، للمؤلف نفسه ، كما صرّح بذلك في المقدمة .

رسالة الوجود = رسالة الوجود في معرفة المعبود **٧٧ ـ رسالة الوجود في معرفة المعبود** 

مذكور في نص النصوص، ورقة ٢ ب و١٠٧٧ (مخطوط جار الله ١٠٣٣)، و في نقد النقود ص ٦٢٩، ٦٢٩، ١٩٩٠. انظر وصف الرسالة فيما سبق: المصادر المباشرة . . . كتاب رقم ٢، وفي مقدمة رسالة نقد النقود . . وفي جامع الاسرار يذكر المؤلف أنه سيكتب رسالة في بحث الوجود (ص ١٢٥) مما يدل على أن هذا الكتاب متأخر عن جامع الاسرار كما أنه متقدم على نقد النقود ، لان هذه الرسالة الاخيرة هي اختصار له .

العقل والنفس = رسالة العقل والنفس العلم وتحقيقه = رسالة العلم وتحقيقه العلوم العالية = رسالة العلوم العالية

فص الفصوص في شرح فصوص الحكم = نص النصوص في شرح الفصوص

الفقر و تحقيق الفخر = رسالة الفقر وتحقيق الفخر ٢٧ ـ كتاب الاصول والاركان في تهذيب الاصحاب والاخوان مذكور في نص النصوص، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣). ـ انظر وصف المخطوط فيما سبق: المصادر المباشرة ... كتاب رقم ٤ . ـ انظر ما تقدم أيضاً ، الفهرس العام ... رقم ١ ورقم ٩ .

#### ۲۸ ـ كتاب تعيين الاقطاب والاوتاد

مذكور في نص النصوص ، ورقة ٣ ألف ( مخطوط جار الله ... مذكور ) . ـ انظر وصف الكتاب فيما سبق : المصادر المباشرة ...

کتاب رقم ۲۰.

#### ٢٩ ـ الكشكول فيما جرى على آل الرسول

مذكور في بحث الاستاذ كربين عن الآملي، كتاب رقم ١١ (نقلاً عن ريحانة الادب ٤٩٨/٢ بعنوان « الكشكول ... على آل محمّد » ) ؛ وضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة 70/7-70 ومعجم المؤلفين ١٩٨/٢ م ١٩٣٢، ومعجم المؤلفين ١٩٨/٤ والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستاذ الشيخ الاميني ) . وفي بروكلمان ، الذيل 70/7 ، ترجمة رقم 70 .

النسخ الموجودة : ١) مكتبة الامام أمير المؤمنين \_ عليه السلام\_ العامة ، بالنجف الاشرف ، الرقم العام ٢١٣٦ ، قياسه ١٩/٥ سم 🗴 ١٣ سم، عدد أوراقه ١١٥ ورقة بخط محمّد باقر بن هاشم، كتبه سنة ١٢٦٤ هجرية ؛ \_ ٢ ) نسخة أخرى في نفس المكتبة ، بعنوان الكشكول ، الرقم العام ١٥٨ ، قياس 2 imes 7 imes 4 سم عدد أوراقه ٥٥ ورقة بخط القاضى عبد الرحيم ، بدون تاريخ ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني). \_ وفي رسالة الشيخ الاميني لنا ، يذكر الاستان \_ حفظه الله \_ بأن للكتاب نسخة مكتوبة في الفرن الثامن ، محفوظة في مكتبة الاستاذ عبدالحميد مولوى ، في مدينة من خراسان . \_ والكتاب مطبوع في النجف الاشرف عام ١٩٥٣/١٣٧٢ ( بحث الاستاذ كربين عن الأملي ص ١٣ رقم ١١). \_ هذا ويبدى الاستاذ كربين تحفظاً بخصوص نسبة الكتاب الى الآملي، ومما يؤيد هذا التحفظ أنّ الكتاب ألف سنة ٧٣٥، أي في الوقت الذي كان فيه شيخنا لا يزال فتى في الخامسة عشرة من عمره . ـ ونجد في « أمل الآمل » للشيخ محمد بن الحسن الحر" العاملي أنّ الكتاب منسوب، مع الشك في ذلك ، الى الشيخ جمال الدين الحسن بن يوسف بن على بن المطهر الحلّى ( ٨٥/٢ ، ٣٦٥ \_ ٣٦٥ ؛ ط. بغداد سنة ١٣٨٥ ). ولا شك أن هذه النسبة أيضاً غير صحيحة ، لان الشيخ جمال الدين متوفى سنة ٢٢٦ هجرية ، أي قبل تأليف الكتاب بتسع سنوات .

**الكشكول** فيما جرى على آل محمد = الكشكول فيما جرى على آل الرسول.

كنز الكنوز و كشف الرموز = رسالة كنز الكنوز و كشف الرموز .

مجمع الاسراد ومنبع الانواد = جامع الاسرار ومنبع الانوار .

المحيط الاعظم في تفسير القرآن الكريم = المحيط الاعظم والطور الاشم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم .

٣٠ ـ المحيط الاعظم والطود الاشم في تأويل كتاب الله
 العزيز الحمكم

مذكور في نص النصوص، ورقة ٣ ألف وورقة ٢٨ ألف \_ ٢٨ ب وورقة ٢٨ ألف \_ ٢٨ ب وورقة ٢٨ ألف \_ ٢٨ ب وورقة ٢٨ ب ( مخطوط جار الله ٢٠٣٣ ) ؛ وضمن ترجمة المؤلف ( بعنوان « المحيط الاعظم في تفسير القرآن الكريم » ) في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ \_ ٣٣ ، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، ومجالس المؤمنين ٢١٠٥ \_ ٤٥ ، ومعجم المؤلفين ٤١/٤ ، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ ، ( بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الاميني ) . \_ وقد جاء في رسالة الشيخ الاميني لنا بأنّ للكتاب نسخة محفوظة بمدينة قمّ في المكتبة العامة التي أسسها العالم الحجة السيد الشهاب الدين المرعشي . انظر ما تقدم وصف هذا التفسير الحجة السيد الشهاب الدين المرعشي . انظر ما تقدم وصف هذا التفسير

الكبير : مصادر مباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، كتاب رقم ٢١ . \_ وقد جاء وصف هذا الكتاب في نص النصوص أيضاً على النحو الآتي: « وأمَّا الذي لنا (من الكتب) فذلك أيضاً كتابان: الفائض علينا والصادر منا. أمًّا الفائض علينا ، فهو التأويلات للقرآن الكريم المشتمل على العلوم والمعارف الالهية القرانية من أنفسها و أشرفها ، المحتوى على الرموز والكنايات المصطفوية ، والدقايق والحقايق المحمّديّة ، الصادق عليها ما قال الحقّ في حقّ بعض عبيده الخواص : « أعددت عبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ٤. ومن هنا صار (هذا الكتاب) موسوماً بالمحيط الاعظم والطود الاشمُّ في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، وصار مرتباً على مجلدات سبعة تبركاً بسبعة من الانبياء الكبار، وبسبعة من الاقطاب، وبسبعة من الابدال؛ بحيث تكون مقدماته مع الفاتحة مجلداً واحداً ، وكل سدس منه ( أي من القرآن ) مجلد آخر . وهذا (التفسير لنا) كالفصوص بالنسبة الى الشيخ (ابن العربي الحاتمي) وكالقرآن بالنسبة الى النبي. وترتيبه أنه (أي التفسير المذكور) مقدم على تسعة عشر من المقدمات والدوائر، لأن المقدمات سبعة، والدوائر (اثنا) عشر ، تطبيقاً ( = مطابقة ) بالعالم الصورى والمعنوى ، والكتاب الانفسى والكتاب الآفاقي ، فانّ كلّ واحد من هذه العوالم منحصرة (كذا) في تسعة عشر» (نص النصوص ورقة ٢٨ ألف \_ ٢٨ ب، مخطوط جارالله ١٠٣٣) . وقارن هذا النص بنص آخر ، في نفس المعنى والمورد ورقة ١٠٧ ب من المخطوط السالف الذكر).

مدارج السالكين في مراتب العارفين = رسالة الجداول الموسومة بمدارج السالكين .

#### ٣١ \_ المسائل الآملية

مذكور ضمن ترجمة المؤلف في أعيان الشيعة ٢٥/٧ - ٣٣، وايضاح المكنون ١٩٢/٧، ومجالس المؤمنين ٢/١٥ - ٤٥، ومعجم المؤلفين وايضاح المكنون ١٩٢/٧، ومجالس المؤمنين ١٩٠٥ - ٤٥، ومعجم المؤلفين ٩١/٤، والفوائد الرضوية ص ١٩٥ (بارشاد الاستاذ الكبير الشيخ الامينى) . ويذكر الاستاذ كربين في بحثه عن الآملي بأنّه توجد نسخة بخط المصنف للمسائل المتبادلة بين الشيخ الآملي وفخر المحققين محمد بن الحسن بن المطهر الحلي (المتوفى عام ٧٧١ للهجرة) ومصدره في ذلك : فهرست كتابخانه اهدائي آقاى سيّد محمد مشكوة به دانشگاه تهران ، جلد اوّل، ص ٧٠ وهذه النسخة هي بتاريخ ٢٦٧ للهجرة فلعلها تكون «المسائل الآملية » ـ انظر بحث الاستاذ كربين عن الآملي ص ١٠ وتعليق ٣ . المعاد في رجوع العباد .

منتخب التأويل = رسالة منتخب التأويل في بيان كتاب الله وحروفه ...

#### ٣٢ \_ منتخبات أنوار الشريعة

مذكور في فهرست كتابخانة اهدائي سيّد محمّد مشكوة ، جلد سوم بخش يكم ، ص ٥٠٧ ، نقلاً عن الاستاذ كربين في بحثه عن الآملي ص ١١ وتعليق رقم ١ ، ويضيف الاستاذ كربين بأنّه من المحتمل أن يكون هذا العنوان جزءًا من تفسير الآملي : منتخب التأويل . ومهما يكن في الامر ، فانه يحسن مقارنة هذا العنوان بكناب للمؤلف : أسرار الشريعة وأنوار الحقيقة . أنظر فيما تقدم الفهرس العام رقم ٢ .

#### ٣٣ ـ منتقى المعاد في مرتقى العباد

مذكور في نص النصوص ، ورقة ٣ ألف (مخطوط جار الله ١٠٣٣). ـ

وانظر وصف الكتاب فيما سبق : المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي ، كتاب رقم ١٤ .

#### ٣٣ \_ نص النصوص في شرح الفصوص

مذكور في ذيل كشف الظنون لاسماعيل ياشا المغدادي ١٩٢/٢ (بعنوان « نصوص الفصوص في شرح الفصوص » و يذكر أنّه فرغ من تأليفه في بغداد عام ٧٨٢، وهو مكون من مجلدين ؛ والكتاب مذكور ضمن ترجمة المؤلف ( بعنوان « فص الفصوص في شرح فصوص الحكم » ) في أعيان الشيعة ٢٥/٢٩ \_ ٣٣ ، وايضاح المكنون ١٩٢/٢ ، ٤٩٣ ، ومجالس المؤمنين ٥١/٢ ـ ٥٤ ، ومعجم المؤلفين ٩١/٤ ، والمجالس الرضوية ص ١٩٥ ( بارشاد الاستان الكبير الشيخ الاميني ) ؛ ومذكور في بحث الاستان كربين عن الآملي ، رقم ٨ . النسخ الموجودة : ١) مخطوط جار الله (سليمانية، اسطنبول) ۱۰۳۳ /۱\_۳۳۰ ، مسطرته ۳۵ سطراً ، بخط نستعليق واضح ، برسم خزانة الملك الافضل، بقلم فضل الله بن محمد العبادى، سنة ٧٨٢. وهذه النسخة تحتوى على المجلد الأوّل من الكتاب وفيها المقدمات على شرح الفصوص وشرح الفصوص الخمسة الاولى فقط. ونجد على الغلاف بخط مخالف للاصل: « ولا شبهة في أنّ مؤلف هذا الشرح مذهبه مذهب الامامية من الشيعة ، ويدّل على ما قلناه ما ذكره الشارح في القاعدة الثانية ... كتبه ولى الدين جاره » : \_ ٢ ) مخطوط شهيد على ياشا (سليمانية اسطندول ) ١٤٣٨ . و هذه النسخة لا تحتوى الا على المقدمة ، وباختصار. ٣-) مخطوط مكتبة المجلس، طهران ، شمارة ١٧١٤ . وهذه النسخة كالسابقة . ـ ۴ ) مخطوط مكتبة آقاى فخر الدين نصيرى ، طهران ، مكتوب في عصر المؤلف (بارشاد الاستاذ الاميني).

بداية الكتاب: «الحمد الله الذي زين خاتم الوجود بفص حكمته، المعبّر عن ذلك الفص بالانسان الكامل، الموسوم بخليفته. وسخر له ما في السماوات وما في الارض بمقتضى خلافته ... أمّا بعد: فهذا كتاب موسوم بنص النصوص في شرح الفصوص ... جعلته هدية الى حضرة السلطان ... أحمد بهادر خان ... » ورقة ٢ ألف \_ ٢ ب ( من مخطوط جار الله أحمد بهادر خان ... » ورقة ٢ ألف \_ ٢ ب ( من مخطوط جار الله ١٠٣٣).

مقدمات الكتاب : ١) « الوصية في كتمان العلوم الالهية ... على غير أهلها . \_ ٢) التمهيد الاوّل في فضيلة نبينا و شرفه على سائر الموجودات . \_ ٣) التمهيد الثاني في فضيلة الشيخ ابن الاعرابي (كذا) وتفضيله على ساير المشايخ المتقدمين والمتأخرين ... \_ ۴) التمهيد الثالث في فضيلة الانبياء والرسل والائمّة ، ثمّ فضيلة الاقطاب والابدال \_ ... ۵) الركن الاوّل في التوحيد وأسراره ... \_ ۶) الركن الثاني في الوجود المطلق وتحقيقه ... \_ ۷) الركن الثانية في الوجود في تحقيق الاولى في سرّ الوجود وترتيبه وتقسيمه ... \_ ۹) الدائرة الثالثة في سرّ الوجود وترتيبه العالم والمورى والمعنوى ... » . \_ في تحقيق التوحيد الذاتي الوجودي ... \_ ۱۰ الدائرة الثالثة في سرّ البسملة وحروفها التي وقعت بازاء ترتيب العالم الصورى والمعنوى ... » . \_ وهكذا الى سبع وعشرين دائرة ، وبها تنتهي مقدمات الكتاب التي تقع ابتداء من الورقة ۴ ألف \_ ۱۰۷ ب .

نصوص الفصوص في شرح الفصوص = نص النصوص ...

النفس في معرفة الرب = رسالة النفس في معرفة الرب .

نقد النقود في معرفة الوجود = رسالة نقد النقود في معرفة الوجود.

### ٣٥ ـ نهاية التوحيد في بداية التجريد

مذكور في كتاب نص النصوص (مخطوط جار الله ١٠٣٣) ورقة ٣ ألف. ويذكر المصنف هنا أنّ كتابه هذا هو اختصار لجامع الاسرار ومنبع الانوار ، انظر ما سبق ، الفهرس العام ، رقم ١٠٤.

الوجود في معرفة المعبود = رسالة الوجود في معرفة المعبود.

عثمان اسماعيل يحيى

پاریس ۲۰/۵/۲۰

#### تعلىقاث

(الله ششترى ، ۲ ص ۵۱ ـ ۵۴ ؛ وفى روضات الجنات لمحمد باقر الله ششترى ، ۲ ص ۵۱ ـ ۵۴ ؛ وفى روضات الجنات لمحمد باقر الخوانسارى ، ص ۲۰۳ ـ ۲۰۴ ؛ وفى أعيان الشيعة لمحسن العاملى ، ۲۹ لخوانسارى ، ص ۲۰۳ ـ ۲۰۴ ؛ وفى التبريزى الشيعة لمحسن العاملى ، ۵۴ ص ۲۵ ـ ۳۳ ـ ۲۵ وفى التبريزى التبريزى التبريزى الحسن ۲ ص ۴۹۸ (ترجمة رقم ۸۹۲) ؛ وفى الفوائد الرضوية لمحمد بن الحسن المشهدى الخراسانى ص ۱۹۵ ؛ وفى «معجم بروكلمان» ، الذيل ۲ ص ۲۰۹ ـ أمّا الدراسات عنه باللغات الاروبية ، فانظر الابحاث والدراسات للاستان هنرى كربين (Corbin) المذكورة فى المقدمة الفرانسوية للكتاب االحاضر هنرى كربين (عدا ورد العنوان هنا وفى ورقة ۱۰۷ ب: جامع الاسرار ومنبع الانوار ، وهو كذلك العنوان الثابت فى مقدمة كتاب جامع الاسرار ، وهو كذلك العنوان الثابت فى مقدمة كتاب جامع الاسرار ،

- ۳) يقارن هذا الوصف للكتاب مع ما جاء في ورقة ۱۰۷ ب ومع البيان التفصيلي له وبعض المناسبات التاريخية له، في صدر «جامع الاسرار.»، ۲، ۲، ۴ ـ ۵ ، ۷ ـ ۱۳ ـ ۱۶ .
- ع) يقارن هذا الوصف أيضاً مع ما جاء في ورقة ١٠٧ ب، وكذلك

مع ما جاء في مقدمة «رسالة نقد النقود»، التي هي منتخبة من هذا الكتاب، اذ فيها بيان مطول لموضوعات «رسالة الوجود» وفصولها ومسائلها.

- آیة رقم ۳ من سورة رقم ۵۷ (سورة الحدید). ـ ومن المهم أن یلاحظ هنا کیف أطلق الشیخ الآملی هذه الآیة الکریمة، التی هی وصف لله تعالی، علی الوجود نفسه، الذی هو فی نظر الشیخ لیس سوی الحق تعالی، من حیث صفاته وأفعاله. وسترد هذه الآیة بالذات مراراً و تکراراً علی صفحات «جامع الاسرار» و « نقد النقود». ـ انظر « فهرس الآیات القرآنیة » فی آخر الکتاب.
- وعديدة هي الاخطاء اللغوية والنحوية التي يلاخطها القارئ على صفحات وعديدة هي الأخطاء اللغوية والنحوية التي يلاخطها القارئ على صفحات تواليف الشيخ الآملي ؛ وهذه ظاهرة معلومة عند مؤرخي الادب العربي في العصور الوسطى ، ابتداء من القرن السادس الهجري ، وخاصة لدى الكتاب غير العرب.
- ✓) الصواب : « من الصوفية والحكماء والمتكلمين . . . علم منها ... »
- ٨) آية رقم ٢٧ من سورة رقم ٣٣ (الاحزاب). \_ و كلمتا «الظلومية والجهولية» من الصيغ المجردة للظلم والجهل، غير معروفتين لغة، ويستعملهما مراراً الشيخ الآملى في مصنفاته، انظر « جامع الاسرار » ص ٢١ . \_ وبخصوص الموضوع الاساسي لهذه الرسالة ، يراجع من أبحاث أستاذنا الكبير هنري كربين المذكورة سابقاً (تعليق رقم ٣) ، Le Combat spirituel du Shî'isme

- ٩) آية رقم ٣٢ من سورة رقم ٩٩ (الحاقة).
- (ط. انظر مصادر هذا الحديث في سنن ابن ماجة ۴۴/۱ (ط. مصر سنة ۱۳۱۸ ه.) و رسالة القشيري ص ۴۷ (ط. مصر سنة ۱۳۱۸ه.) وشرح الاحياء لمرتضى الزبيدي ۷۲/۲ \_ ۷۲ (ط. مصر سنة ۱۳۱۲ ه.) وسفينة الراغب ۲۹۲/۱ ، ۰۰ (ط. بولاق سنة ۱۲۸۲ه.)
- (ص ۶۶۳) بهذا اللفظ: «أنا أفل من ربّی بشیئین » (بدل: سنتین) ویفسره (ص ۶۶۳) بهذا اللفظ: «أنا أفل من ربّی بشیئین » (بدل: سنتین) ویفسره الشیخ الآملی: «یعنی بالفقر الذاتی والامکان الذاتی ، الذین هما من شرط القابلیة ... ». \_ هذا ، والنص منسوب الی الشیخ حسن الخرقانی علی غلاف رسالة الانتصار لابن العربی الحاتمی ، مجموع شهید علی پاشا (اسطنبول) رقم ۱۳۴۱، ورقة ۱۴۱ ألف، بخط مخالف اللاصل . \_ وأمّا النص الثانی: «لیس بینی وبین ربّی ... » فقد ورد أیضاً ، بنفس الروایة فی « رسالة نقد النقود » می ۱۳۶۶ مع هذا التفسیر: «یعنی لیس فرق بین الحقّ والمظاهر الا أنّه مقدم علیها بالذات ، وهی متأخرة عنه بالاعتبار ... » (ص ۶۶۲ \_ ۶۶۳) .
- ۱۲) ورد الجزء الاوّل من هذا الحديث «الفقر فخرى » في «رسالة در بيان ولايت و نبوّت » ضمن مجموعة « الانسان الكامل » لعزيز الدين نسفى ، تصحيح ماريژان موله ، جلد ۱۱ گنجينه نوشته هاى ايرانى ، تهران ۱۹۶۷ ، ص ۳۳۲ س ۹ .
- ۱۹۳) وارد في احياء الغزالي ۱۸۷/۱ ، ۲۳۴ ؛ ويخرجه الحافظ العراقي على هذا النحو: رواه أبو مسلم الكشى (أو الليثي) في سننه والبيهقي في شعب الايمان من طريق يزيد الرقاشي من حديث أنس بن مالك ؛ ورواه الطبراني في الاوسط في لفظ آخر: « كادت الحاجة أن

تكون كفراً »؛ ويحقق الحافظ العراقى: يزيد الرقاشى ضعيف، ورواية الاوسط ضعيفة أيضاً. انظر المغنى عن حمل الاسفار، على هامش الاحياء ٢ ص ١٨٧ حديث رقم ٢.

- مه ) حديث يتردد كثيراً في كتب الصوفية ، انظر كتاب « بيان الفرق بين الصدر والقلب ،.. » للحكيم الترمذي ، القاهرة سنة ١٩٥٨ ، تحقيق الدكتور نقولا هير .
  - (١٥) جزء من الآية الرابعة من سورة الحديد (٥٧).
    - ( الذاريات ) .
      آية رقم ۲۱ من سورة رقم ۵۱ ( الذاريات ) .
- ۱۷) ورد الحديث في كتاب «الانسان الكامل» لمزبز الدين نسفي، ص ٣ سطر ٩ ـ ١٠، تصحيح ماريثران موله.
- (۱۸) نص الآیة الکریمة: « لکل جعلنا ... ومنهاجاً » الآیة رقم ۵۲ (۴۸) ( جزء منها ) من سورة النساء (٤) .
- ١٩) نص الآية الكريمة : «وكنتم أزواجاً ... » الآية السابقة من سورة الواقعة (٥٤).
- الاسدى ، المعروف بنجم الدين دايه . ولد في خوارزم عام ۵۶۴ و توفي في الاسدى ، المعروف بنجم الدين دايه . ولد في خوارزم عام ۵۶۴ و توفي في بغداد عام ۶۵۴ ( ترجمته ومصادرها في برو كلمان : الاصل اص۵۸۳ ( ترجمته رقم ۲۸ ) ؛ الذيل اص۵۰۳–۵۰۴ ( ترجمته رقم ۲۸ ) . \_ و بخصوص تفسيره هذا ، عنوانه المذكور في برو كلمان : بحر الحقايق و المعاني في تفسير

السبع المثانى (المصدر المتقدم). والواقع أن هذا التفسير لشخيه نجم الدين كبرى ( المتوفى شهيداً فى خوارزم عام ۶۱۸ ) وقد أتمه تلميذه نجم الدين دايه ( من سورة البقرة حتّى نهاية سورة الطور ). ثمّ أتمه تلميذه علاء الدولة السمنانى ( المتوفى عام ۷۳۶ ) . \_ انظر تفصيل ذلك فى Osman Yahia, Histoire et classification de l' oeuvre d'Ibn Arabî pp. 242-43 Damas, 1964.

مرات: صدر سورة غافر (۴۰) وصدر سورة فصلت (۴۱) وصدر سورة الشورى مرات: صدر سورة غافر (۴۰) وصدر سورة فصلت (۴۱) وصدر سورة الشورى (۴۲) وصدر سورة الدخان (۴۲) وصدر سورة الدخان (۴۲) وصدر سورة الدخان (۴۲) السبع هي الجائية (۴۵) وصدر سورة الاحقاف (۴۶). وهذه «الحاءات» السبع هي رمز امتداد ساق العرش على السماوات السبع وسريان سر روحه وحياته فيها . انظر كشف الغايات في شرح ما اكتنفت عليه التجليات لمؤلف مجهول ، مخطوط پاريس (المكتبة الوطنية) رقم ۴۸۰۱ ورقة ۱۱ ألف.

وفاته بعام دخل الانراك معالمان أحمد بن السلطان حسين من الدولة الجلائرية ، قتل عام ١٩١٠/٨١٣ لما أراد أن يسترد مملكته التي اجتاحها ٢٩١٠/٨١٣ وبعد وفاته بعام دخل الانراك Qara-quyunlu بغداد وقضوا نهائياً على دولة الجلائرة فيها . \_ انظر 1963-1957 Beyrouth المجاه وبخصوص لقب «بهادر» الذي معناه «البطل» انظر دائرة المعارف الاسلامية وبخصوص لفرنساوي) الطبيعة الثانية ، مقالة : بهادر ٩٤٠/١ Bahâdur ، ٩٤٠/١ وانظر النص الفرنساوي) الطبيعة الثانية ، مقالة : بهادر بهادر القائمة بتأليف علم الاسرار ، ثم برسالة الوجود ، ثم برسالة المعاد ... الى آخر القائمة . عاد فأكد هذا المعنى في نهاية مقدماته على شرح الفصوص (ورقة ١٠٧٧)

من مخطوط جار الله ١٠٣٣). وهذا كلّه يدل على أن ثمت ترتيباً زمنياً في وضعه هذه القائمة. ولكن نجد في ضمن هذا الفهرس كتابين (رسالة التنزيه ورسالة أمثلة التوحيد) هما مذكوران في «جامع الاسرار» مما يدل على أنهما سابقان عليه.

- ٢٥) انظر ما سبق ، التعليق الاول .
- انطر وصف هذه البلدة في بحث الاستاذ كربين عن الآملي
   وفي دائرة المعارف الاسلامية (النص الفرانساوي)، الطبعة الثانية
   ۴۷۲/۱ والمصادر الملحقة بالمقالة.
  - ٣٧) هي ثمانية كتب ورسائل ، تقدم ذكرها فيما مضي .
- مح) في ورقة ٢ ب وورقة ١٠٧ ب من مخطوط جار الله ١٠٣٣ ، وقد تقدم هذا أيضاً فيما مضي .
- ( بالفارسية ) و رقمها في الفهرست ١٢ و عنوانها : « رسالة التنبيه في التنزيه » ؛ و أمثلة التوحيد ( بالفارسية ) و رقمها في الفهرست ۴ وعنوانها الكامل : « أمثلة التوحيد وأبنية التجريد » .
  - 🔫) صحيفة ٤١٤ سطر ٧ من نشرتنا هذه .
- انظر آخر الرسالة ص ۷۱۰ ۲ و ۳) حيث يصرح المصنف نفسه بأنه تم تسويد الكتاب في الخامس عشر من شهر جمادى الآخرى سنة ثمان وستين وسبع ماية بالمشهد الشريف الغروى.
  - ٣٢) انظر مخطوط جار الله ( اسطنبول ) رقم ١٠٣٣ ورقة ١٠٧ ب.
- ۳۳) كتاب « جامع الاسرار » كان من أوائل تواليفه في العراق ،
   كما صرح بذلك الشيخ الآملي مرتين في مقدماته على شرح الفصوص ( ورقة

۲ ب ورقة ۱۰۷ ب من مخطوط جار الله ۱۰۳۳). ورسالة الوجود جاء ذكرها مرتين (المصدر السابق) فى فهرست مؤلفاته بعد جامع الاسرار مباشرة ... و رسالة المعاد ، كذلك ذكرت مرتين مباشرة بعد رسالة الوجود . أمّا نهاية التوحيد و منتقى المعاد فهما منتخبان من جامع الاسرار ورسالة المعاد . . وأخيراً رسالة نقد النقود ، هى . كما ذكر سابقاً . تم انشاؤها عام ۷۶۸ .

**۳۴)** انظر نص النصوص فی شرح الفصوص ، ورقة ۱۰۷ ب من مخطوط جار الله (اسطنبول) رقم ۱۰۳۳ .

۲۵) انظر بحث الاستاد كربين (Corbin) عن الشيخ الآملي ص ٩-١٠
 ۲۵) نفس المرجع ، صحيفة ١١ .

۳۷) نفس المرجع صحيفة ١٢ \_ ١٣ .

#### استدراكات

أثناء رحلتنا العلمية الى العراق وايران ، خريف عام ١٩٦٨ - وكتابا جامع الاسرار و نقد النقود فى المرحلة الاخيرة من الطبع - أمكننا العثور على مصادر جديدة خاصة بحياة الشيخ الآملى و مؤلفاته ، كما تيسر لنا أيضاً مقابلة نص كتاب « نقد النقود » ، الذى تم طبع ملازمه ، على النسخة الاصلية التى كنّا أخذنا منها صورة شمسية كانت عمدتنا فى تحقيق رواية النص . وها نحن نذكر نتائج هذه المصادر مجملاً فى هذا الموطن .

#### ١ \_ مصادر جديدة عن حياة الشيخ الآملي

1) نسب الشيخ الآملي ونبذة عن حياته مستخرجان من تفسيره

الكبير «المحيط الاعظم» المحفوظ في خزانة آية الله المرعشي النجفي بمدينة قمّ في المجلد الثاني ( ورقة ١٩٠ ألف ) والمجلد ليس له رقم.

(ورقة ١٩٠ الف) « ... فأنا ركن الدين حيدر بن السيد تاج الدين على پادشاه على پادشاه بن السيد محمد أمير بن على پادشاه بن أبي جعفر محمد بن زيد بن أبي جعفر محمد بن زيد بن أبي جعفر محمد بن الداعي بن أبي جعفر محمد بن ابراهيم بن محمد بن الحسين الكوسج بن ابراهيم بن سناء الله بن محمد الحرون بن محمزة بن عبيد الله الاعرج بن الحسين الاصغر بن الامام على بن الحسين زين العابدين بن الحسين الشهيد بن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام . »

(ورقة ١٩٠ الف) «...اعلم انى من عنفوان شبابى، بل من أيام طفوليتى، الى مدة ثلاثين سنة ، أو قريب منها ، كنت فى تحصيل عقايد أجدادى المعصومين عليهم السلام من حيث الشريعة وطريق الظاهر المخصوص بالطايفة الامامية من بين الشيعة ، حتى حصلت لتها وخلاصتها ، ومراتب العلوم المتعلقة (بها) من المنفول والمعقول ، على اساتيذها (الاصل: استاذيها) . بعضها (أى بعض هذه العلوم حصلتها) فى بلدى الآمل الذى هو مولدى ومسقط رأسى ومسقط رأس آبائى وأجدادى ، وبعضها فى اصفهان .

« وهذا كان في مدة عشرين سنة ، حتى رجعت من اصفهان الى آمل مرة ثانية. واجتمعت بخدمة الملك العادل فخر الدولة بن الملك السعيد المرحوم شاه كيخسرو ـ طيب (الاصل: طاب) الله ثراهما وجعل

الجنة مثواهما . وخصنى (الملك فخر الدولة) بالكرامة والجلالة ، وجعلنى من أفرب أصحابه وندمائه ، ثم من أخص خواصه ، ثم من أعظم نوابه وحجابه . وهم من اولاد كسرى وانوشروان الى يزدجرد الى پرويز . وجدّهم القريب كان الملك (الاصل : ملك) اردشير بن الحسن بن تاج الدولة ، الذى كان ممدوحاً لظهير الدين الفاريابي وسراج (الدين) القمرى ، وأمثالهم من الشعراء الكبار .

«ومضت برهة من الزمان على هذا. ثم طلبنى الملك العادل ، قهرمان الوقت ، ملك الملوك الرويان ، فخر الدولة شاه غازى \_ خلد الله دولته الذى هو الان موجود ، وكنت فى خدمته على الوجه المذكور ، وفى خدمة أخوته : الملك الاعظم جلال الدولة اسكندر \_ طاب ثراه \_ والملك المعظم شرف الدولة 'كستَهم ، وطوس ملك \_ أعز الله أنصارهما ، ومضت على هذا أيضاً مدة . وحصل لى من الجاه والمال فوق التصور بسركة صحبتهم . وكنت كذلك فى أرغد عيش وأطيب حال ، بين الاهل والاوطان والاصحاب والخلان .

« ( واستمر الامر على هذا المنوال ) حتى غلب في باطنى دواعى الحقّ ، وكشف ( الله ) لى فساد ما أنا فيه من الغفلة والجهل والنسيان ، وظهر لى ضلالى عن طريق الحقّ ، والاستقامة على سبيل الزيغ والطغيان . فناجيت وسبى في السرّ . وطلبت منه الخلاص عن الكلّ . وحصل لى شوق تام الى الترك والتجريد ، والتوجّه الى حضرة الحقّ بقدم التوحيد . وما كنت أنمكن ( من ) هذا في صحبة هؤلاء الملوك ، ولا في الوطن الاصلى المألوف ، مع صحبة ( الاصل : لا في صحبة ) الاخوان والاصحاب .

« فرأيتُ المصلحة (في) تركهم بالكلّيّة ، والخروج من عندهم الى موضع يتيسر ذلك (اى القيام بواجبات الحياة الحقيقية) على أحسن الوجوه (وأكملها). فتركتهم على هذا الحال. وتركت الاهل والمال والملك والجاه والوالدة والاخوة والصديق والرفيق. ولبست دَلقاً كانت (الاصل: يكون) قيمته أقل من درهم ، لانّه كان ملقى (الاصل: ملقاه) في بعض الدروب.

"وتوجّهت على هذا المنوال الى زيارة جدّى رسول الله \_ صلى الله عليه وآله \_ والائمّة المعصومين \_ عليهم السلام \_ بنيّة الحج " وزيارة بيت الله الحرام وبيت المقدّس. وكان ذلك بطريق الرّى ( اقرأ : رَى ) والقزوين (اقرأ : و قزوين) والاصفهان (اقرأ : اصفهان يا سپاهان) حتّى وصلت الى اصفهان ، بعد أن كنت فيها ( الاصل : فيه ) مدّة طويلة ، في زمان الشباب وكثرة الجاه والمال . واجتمعت بخدمة ( كذا ) المشايخ الذين كانوا فيها ( الاصل : فيه ) ، ووقع من بينهم عقد الاخوّة والفتوّة بيني وبين الشيخ الكامل المحقق نور الدين طهراني . وهو ( أى طهران ) قرية على باب اصفهان من طرف دردشت ، يسميها ( الاصل : يسمونها ) العوام بتران ، وهو في الاصل طهران \_ بكسر الطاء . وكان ( الشيخ نور الدين طهران ] عارفاً وزاهداً ، مقبولاً عند الخاص " ... » ( وهنا تنتهي فجاة " ، لسوء الخط ، سلسلة الكلام في نهاية الورقة ) .

ب) ترجمة الشيخ الآملى في رياض العلماء لميرزا عبدالله بن عيسى (منقولة عن النسخة المصورة المحفوظة في مكتبة أميرالمؤمين عليهالسلام بالنجف الاشرف ، رقم (متسلسل) ٢٨٩٥ ورقة ١٥٠ الف ١٥٢ ب) . (ورقة ١٥٠ الف) «السيّد حيدر بن على بن حيدر بن على العلوى

الحسيني الآملي المازندراني الصوفي المعروف بالآملي ، كان من أفاضل علماء الصوفية ، وقد كان امامي المذهب. واعلم أنّ الآملي هذا غير الآملي الذي كان شارح القانون للشيخ الرئيس . بل قد يقال انّه غير الآملي صاحب كتاب نفائس الفنون وغيره من الكتب. فلا تغفل! وقد ذكره نور الله في «مصائب النواصب » وقال في مدحه: «انّه من اصحابنا الامامية المتألهين ، وانَّه السيَّد العارف المحقق الاوحدى ، وانَّه من علماء الشيعة ، وله كتاب جامع الاسرار ، وشرح الفصوص . وقال فيه أيضاً : « انّ مشايخ الصوفية قد كانوا في الشيعة كسيّد حيدر الآملي ، صاحب كتاب جامع الاسرار ومنبع الانوار وشارح الفصوص ( ورقة ١٥٠ ب ) المسمى شرحه بنص النصوص، الذي هو من أكابر الشيعة . بل ادعى الستد حمدر المزبور فيه ان الصوفي الحقيقي لا يكون الا شيعيّا ً ( كما ان الشيعي الحقيقي لا يكون الا صوفيّاً)... (ورقة ١٥٢ ب) ثم اني رأيت طائفة من المسائل الفقهية والكلامية التي سأل عنها هذا السيّد (الاصل: التي سألها هذا السيد عن) الشيخ فخر الدين ، ولد العلاَّمة ( الحلَّى ) وجوابه عنها ، وعندنا منها نسخة أيضاً. وقال (السيد الآملي) فيها: ان ابتداء ذلك في الحلة السيفية في سلخ رجب سنة تسع وخمسين وسبعاية . \_ وأنا العبد الضعيف حيدر بن على بن حيدر العلوى الحسيني الآملي . انتهی ».

#### ٢ - ثبت مؤلفات الآملي في بعض كتب التراجم

1) في مقدمة الكشول لعبد الرزاق الموسوى المقرم (ج ـ د ) : ١) المحيط الاعظم . \_ ٢ ) البحر الخضم . \_ ٣) منتخب التأويل . \_ ٤) التأويلات، وكلّها في تفسير الكتاب المجيد، والاخير أجمعها . \_ ٥) جامع الاسرار

ومنبع الانوار. قال في الرياض: « انَّه في علم التوحيد وأسراره . . . » و حكى عن خط الشيخ البهائي ما صورته: هذا الكتاب للسيّد حيدر المازندراني . وله تفسير كبير بلسان الصوفية يدل على علو شأنه وارتفاع مكانه . \_ ٦) رسالة العلوم العالية . قال في الذريعة : ألفها سنة٧٨٧ . \_ ٧) رسالة أمثلة التوحيد . ـ ٨) الاركان في فروع شرايع اهل الايمان . ـ الامانة ، بالنون كما في الرياض ، أو بالميم كما في الذريعة . - ١٠) رسالة التنزية . ـ ١١ ) المسائل الآمليّة ، وسماها في خاتمة المستدرك «المسائل الحيدرية». -١٢) فص الفصوص في شرح فصوص الحكم لمحيى الدين بن العربي ، وسماه في ايضاح المكنون « نص الفصوص» بالنون. قال : هو في شرح الفصوص لحيدر بن على العلوى الحسيني الآملي في مجلدين ، أوله : الحمد لله الذي زين خاتم الوجود ... وفرغ منه في بغداد سنة ٧٨٢ ( ١٩٢/٢ ) . \_ ١٨٣ تلخيص اصطلاحات الصوفية . قال في كشف الظنون ( ١٠٧/١ ): لخص حيدر بن على الآملي اصطلاحات الصوفية للشيخ عبد الرزاق الكاشي ، المتوفى سنة ٧٣٠ ، و رتبه ترتيباً آخر ، أوّله: « الحمدلله الذي خلق الخلق الخ ». \_١٤) رافعة الخلاف عن وجه سكوت أمير المؤمنين . قال القاضي التسترى في مجالس المؤمنين : « ألفها بأمر فخر المحققين ... وهي من أنفس مؤلفاته » . ـ ١٥) الكشكول فيماجري لآل الرسول.

- ب) في معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة ، المكتبة العربية ، ومشق ١٩٥٧ ، ١٩٥٤ :
- الميط الاعظم في تفسير القرآن الكريم . ٢) فص الفصوص
   في شرح الفصوص . ٣) جامع الاسرار . ٤) تلخيص اصطلاحات الصوفية

للكاشاني . \_ ٥ ) البحر الخضم في تفسير القرآن العظيم .

- ج) فى الفوائد الرضوية فى أحوال علماء مذهب الجعفرية ، للشيخ عباس القمى ، كتابخانة مركزى دانشگاه طهران ، ص ١٦٥ ١٦٦ : ١) نص النصوص فى شرح الفصوص .  $\Upsilon$  ) جامع الاسرار .  $\Upsilon$  ) تفاسير قرآن مجيد . ٤) تفسير تأويلات . ٥) جامع الحقايق .  $\Upsilon$  ) كتاب الكشكول .  $\Upsilon$  ) رسالة رافعة الخلاف .
- د) في هدية العارفين في أسماء المؤلفين والمصنفين لاسماعيل پاشا البغدادي ، استنبول ١٩٥١ ، ٣٤١/١ :
- ۱) أمثلة التوحيد . . . ۲) تفسير القرآن . . .  $(-\infty)$  جامع الاسرار ومنبع الانوار . . .  $(-\infty)$  جامع الحقايق . . .  $(-\infty)$  رافعة الخلاف . . .  $(-\infty)$  المعتمد من المنقول فيما أوحى الى الرسول ... فرغ من تأليف كتابته سنة  $(-\infty)$  رسالة الاركان فى فروع شرايع أهل الايمان . .  $(-\infty)$  رسالة الامانة . .  $(-\infty)$  الكشكول فيما جرى على آل الرسول . . .  $(-\infty)$  البّ الاصطلاحات الصوفية ، جردها من كتاب عبد الرزاق الكاشى ، القسم الأول منها . .  $(-\infty)$  مدارج السالكين فى مراتب العارفين ، القسم الثانى من الاصطلاحات المذكورة ؛ رأيت نسخة (منها) مكتوبا (الاصل : مكتوبة) فى آخرها : فرغت من كتابته بالربيع (كذا) الثانى من سنة اربع وتسعين وثمانماية فرغت من كتابته بالربيع (كذا) الثانى من سنة اربع وتسعين وثمانماية منه فى بغداد سنة  $(-\infty)$  بن الفصوص فى شرح الفصوص للشيخ الاكبر ، فرغ
  - ه) في أعيان الشيعة للسيد محسن الامين العاملي، مطبعة الاتقان، دمشق ١٣٦٧ ه ٢٩/٢٩ ـ ٣٣:
- ١) المحيط الاعظم في تفسير القرآن الكريم. ويوجد في الخزانة

الغروية ... \_ ٢ ) البحر الخضم في تفسير القرآن الاعظم. \_ ٣ ) منتخب التأويل . واحتمل صاحب « الذريعة » ان يكون هو كتاب التأويلات الآتي ذكره ، ولكن الظاهر انه منتخب منه . \_ ٤ ) التأويلات وهو رابع التفاسير المقدمة. في الرياض: « انه أوّل فيه آيات القرآن الكريم على مذاق الصوفية » . \_ وفي مجالس المؤمنين : « ان مؤلفه قال : ان نسبة تفسيري هذا الى التفاسير الثلاثة المقدمة عليه، الباهرة الشرف والنور ، كنسبة القرآن الكريم الى التوراة والانجيل والزبور . فكما أنّ القرآن ناسخ للكتب الثلاثة ، فتفسيرى ناسخ للتفاسير الثلاثة ». أقول : قد كان في غنية عن هذا التشبيه الذي لا محل له (ص ٣١ ـ ٣٢) . \_ ٥ ) جامع الاسرار ومنبع الانوار. في الرياض: « انه في علم التوحيد وأسراره وحقائقه وأنواره . كبير . مشتمل على ثلاثة اصول ، وكل اصل على اربع قواعد ، وكونه من مؤلفاته مما لا شك فيه » . \_ ولكن صاحب الذريعة جعله خامس تفاسيره، وقال: انه ألفه بعد منتخب التأويل، مع أن كلام الرياض \_ كما سمعت \_ يدل على أنه غير التفسير . \_ ٦ ) جامع الحقائق. ونسب اليه جامع الحقائق، واحتمل صاحب الرياض أن يكون هو جامع الاسرار . \_ ٧) فص الفصوص في شرح فصوص الحكم للشيخ محيى الدين بن العربي، أكثر فيه من الرد على الماتن. \_ ٨) رسالة العلوم العالية . ذكر في الذريعة : أنه ألفها سنة ٧٨٧ . ـ ٩ ) رسالة امثلة التوحيد . \_ ١٠ ) رسالة الاركان ... \_ ١١ ) رسالة رافعة الخلاف ... ـ ١٦ ) رسالة الامانة ، بالنون او بالميم . ـ ١٣ ) رسالة التنزيه ... \_ ١٤ ) المسائل الآميلة التي سأل عنها فخر الدين ، ولد العلامة ، في الحلة سنة ٧٥٩ ( ص ٣٣ ) . \_ ١٥ ) اصطلاحات الصوفية

او تلخيس اصطلاحات الصوفية لكمال الدين أبي الغنائم عبد الرزاق الكاشاني. في كشف الظنون: « لما كان القسم الاول منه (اى من كتاب اصطلاحات الصوفية للكاشاني) مشتملاً على اصطلاحات غريبة وحشية ، والثاني غير محرر عن تكرار وتطويل، لخصه حيدر بن على بن حيدر العلوى الآملي ، ورتبه ترتيباً آخر » . \_ ١٦) وقد نسب اليه جماعة ، منهم القاضي نور الله في « المجالس » ، كتاب « الكشكول فيما جرى لآل الرسول » ، وستعرف ان الظاهر كونه لغيره .

و) في الذريعة التي تصانيف الشيعة تأليف العلامة الشيخ آقا بزرگ طهراني نجفي :

۱) «الاركان في فروع شرايع اهل الايمان بلسان أرباب الشريعة وأهل العرفان ، للسيد العارف حيدر بن على الحسيني العبيدلي الآملي ، الشهير بالصوفي ، صاحب جامع الاسرار ، المعبر عنه بجامع الحقايق أيضاً . عبر عنه في ديباجة «جامع الاسرار» برسالة الاركان في شرايع أهل الايمان» . ذكره في الرياض وفي مجالس المؤمنين . وله التأويلات والمحيط الاعظم . وقد فرغ عن بعضها سنة ٧٨٧ . وهو غير السيد ركن حيدر ، المجاز من فخر المحققين ابن العلامة الحلي ، كما مر ، وغير السيد حيدر بن على مؤلف «الكشكول فيما جرى على آل الرسول» الذي فرغ من تأليفه سنة ٥٧٥ ( ١٩٥١ ترجمة رقم ٢٥٦٠ ) . - ٢) اصطلاحات الصوفية للسيد حيدر بن على بن حيدر العبيدى العارف الآملي ، الشهير بالصوفي ، المتوفى بعد سنة ٧٨٧ . وهو مختصر من الماطلاحات الكاشاني . . . اختصره لاجل ما كان في القسم الاول من

الاصطلاحات الغريبة الوحشية ، وفي القسم الثاني من النكرير والتطويل، فهذبه ورتبه ترتيباً آخر ، أوله : « الحمد لله الذي خلق الخلق » ، ذكره في كشف الظنون في ذيل الاصطلاحات للكاشاني . (١٢٢/٢ ترجمة • ٤٩ ) . . ٣ ) الامامة للسيد المارف حيدر بن على ... الآملي ، تلميذ فخر المحققين ، ومؤلف التأويلات ومنتخبها (الاصل : ومنتخبه) والمحيط الاعظم. \_ ألفه ( اى كناب الامامة ) بعد كتابه جامع الاسرار كما صرح به في أول جامعه الآتي في حرف الجيم. ويظهر من الرياض ان اسمه الامانة ( ٢/٥٧٣ ترجمة ١٢٨٩ ) . \_ ٤ ) الامانة للسيد حيدر بن على ... صاحب جامع الاسرار ، الآني ذكرها (اي رسالة الامانة) في جامعه ( = جامع الاسرار) المذكور، كذا في زياض العلماء وكشف الحجب، ومر بعنوان الامامة ، آنفاً . ( ٣٤٤/٢ \_ ٣٤٥ ترجمة ١٣٦٨ مكرر) . \_ • ) أمثلة التوحيد ... حكاه في الرياض عن بعض الفضلاء ( ٣٤٨/٢ ت ١٣٨٨ ) . ـ ٦ ) التأويلات ، هو رابع التفاسير الثلاثة التي ألفها السيد المتأله الحكيم العارف الصوفي ... مؤلف المحيط الاعظم سنة ٧٧٧ وصاحب جامع الاسرار الذي ذكر في أوله أنه ألفه بعد كتابه منتخب التأويل ، المحتمل أنه هذه « التأويلات » عما سبقه من التفاسير . وله « رسالة العلوم العالية » التي ألفها سنة ٧٨٧ . قال في أول التأويلات : ان نسبته الى التفاسير الثلاثة السابقة عليه ، الباهرة الشرف والنور ، \_ نسبة القرآن الى الكتب السماوية السابقة عليه من التوراة والانجيل والزبور : يعنى في نسخه لها ، كما ذكره في مجالس المؤمنين ، أو أنه خالص وصفوة وزبدة منها . \_ والمؤلف مؤخر عن السيد حيدر بن على ، مؤلف الكشكول ... سنة ٧٣٥ ، وهو غير السيد حيدر بن على بن

حمدر ، المجاز من فخر المحققين سنة ٧٥٩ ، كما يظهر من تأليفاته ، وان كانا من عصر واحد . ( ۳۰۷/۳ \_ ۸ ت ۱۱۳۷ ) . \_ ۷ ) تفسير السيد حيدر الآملي الذي فسر القرآن مراراً ، وسمى رابع تفاسيره بالتأويلات ،كما مر في الجزء الثالث ( ص ٣٠٧ \_ ٣٠٨) . وقد قال: ان نسبته الى الثلاثة المؤلفة قبله كنسبة القرآن الى الكتب السماوية السابقة عليه. وألف بعد ( التفسير ) الرابع ( تفسيراً ) خامساً سماه: جامع الاسرار ، كما يأتي . ( ٢٧٣/٤ ت ١٣٦٦ ) . \_ ٨ ) جامع الاسرار ومنبع الانوار ... للسيد العارف . . . حيدر بن على العبيدي الحسيني الآملي ، صاحب التأويلات في التفسير . ينقل عنه بهذا العنوان في « مجالس المؤمنين » في غير موضع، ويقال له : « جامع الانوار » ، كما حكى عنه كذلك في أول المجلس السادس ... ذكر فيه أنه ألفه بعد منتخب التأويل ورسالة الاركان ورسالة الامامة ورسالة التنزيه... رأيت منه عدة نسخ ، منها نسخة الحاج السيد نصر الله التقوى بطهران ، وهي بخط نور الدين محمد بن المولى ، على تاريخها شهر الصيام سنة ١٠٧٥ . وقال في الرياض : رأيت منها نسخة عليها خط الشيخ البهائي هكذا: الذى أظن أن هذا الكتاب تأليف السيد الجليل حيدر المازندراني، رحمه الله ! وله تفسير كبير بلسان الصوفية ، يدل على علو شأنه وارتفاع مكانه ... ( ٣٨/٥ \_ ٣٩ ت ١٦٤ ) . \_ ٩ ) جامع الحقايق للسيد العارف حيدر بن على العبيدى الآملي. قال في الرياض: انه نسبه اليه بعض الفضلاء . ولعل مراده ما ذكرناه أولاً ... ( ٥/٥ ـ ٥٠ ت ١٩٥ ) . ـ ١٠ ) رافعة الخلاف في وجه سكوت أمير المؤمنين للعارف ... حيدر بن على العبيدى الحسيني ... كتبه بأمر استاذه فخر المحققين ابن العلامة

الحلى ، وبعد فراغه كتب استاذه على ظهره اجازة له بخطه . والنسخة موقوفة السيد على الايرواني في تبريز ، ويقال: رفع المنازعة أيضاً . ( ۱۱/۱۰ ت ۵۰ ) . \_ ۱۱ ) رسالة في العلوم العالية ... رأيتها بخطه ... الى آخر « المحيط ( الاعظم ) » في مجلد في الخزانة الغروية ، وبخطه عليها أنه ألفها سنة ٧٨٧ . وذكر في أولها أنه كتبها بالنماس أفراد من الطوايف الثلاث على الاختصار ليحصل لهم التمييز بينها ، ويتوجهوا نجو الحق ... ( وهذه الرسالة )مرتبة على مقدمة وعشرة انواع من الابحاث. المقدمة في تعريف العلم بطريق الطوائف الثلاثة . البحث الاول في تعريف علوم أهل الله . البحث الثاني في كيفية صدور الوحي والالهام والكشف؛ وفيه دائرة اسماء الله: اسماء الافعال، واسماء الصفات واسماء الذات. وهكذا الى آخر الابحاث العشرة : في كل آخر مبحث دائرة فيها تلخيص ما فصل في البحث . ( ۲۱۰۷ ت ۲۱۰۲ ) . \_ ۱۲ ) الكشكول فيما جرى لآل الرسول . المشهور نسبته الى السيد العارف الحكيم حيدر بن على العبيدي، او العبدلي، الحسيني الآملي ، المعروف بالصوفي ، المعاص لفخر المحققين، بل تلميذه ، كما مر في الاجازة ، بأمره كتب كتابه « رافعة الخلاف » ، كما مر. ولكن في « الرباض » استبعد كون مؤلفه الصوفي المذكور لوجوه اربعة مذكورة في ترجمة الصوفي : والحق معه . بل المؤلف هو السيد حيدر بن على الحسيني الآملي ، المقدم على الصوفي بقليل ... كتبه في سنة وقوع الفتنة العظيمة بين الشيعة والسنّة وهي سنة ٧٣٥. وعده في « مجالس المؤمنين » من كتب السبد حمدر الصوفي المذكور، ولكن الشيخ المحدث الحر قال: انه ينسب الى العلامة الحلَّى، والشيخ يوسف خطأه في الانتساب اليه ، وجزم بكلام « المجالس ». والله اعلم! وهو موجود في الخزانة الرضوية ( خزانة السيد مولى بمدينة مشهد ، بخط نسخى بقلم عبدالرحمن حسن بن محمد النجار في ٩ شعبان سنة ٧٦٧ ، ضمن مجموعة هو أولها ، ونسبها مفهرس الخزانة الى السيد حيدر الآملي رقم ٢٤٤ اخبار ، ١٠٣ ورقات . وانظر نسخه هاى خطى ، المجلد الخامس ، تهران ، ص ٩٢ - ٩٣ ، رقم : ٥٦٨ ) . ٧٧٧ ت ٧٧٧ ).

# ٣ ـ تتمة بذكر بعض الكتب الواددة في الفهرس العام او غير الواردة

جامع الاسرار و منبع الانوار (رقم ٧): يضاف الى ما تقدم من نسخ الكتاب المخطوطات التالية : كتابخانهُ مركزي دانشگاه تهران ، اربع نسخ : ٧/١٥١٥ . ناقص الاول ، غير منمّر بخط نسخى واضح ، بحبر أسود ، عناوينه بأحمر ، مسطرته ١٦ ، كلمات السطر ٩ تقريباً . يبدأ المخطوط من الاصل الثالث وينتهي بخاتمته المعروفة : لقد كنت قبل اليوم انكر صاحبي ... كان الفراغ من نسخه يوم الجمعة ١٦ من شهر رجب سنة ١٢٨١ ه . بخط جواد بن ملا ابوالقاسم النائلي . \_ ٣٠٠٩ ، ناقص الآخر ، غير منمر ، بخط نسخي ، بحبر اسود ، مسطرته ١٧ ، كلمات السطر ٩ تقريباً، بدون تاريخ. \_ ٢٢٨٠، نسخة كاملة، غير منمرة، بخط فارسى واضح، مسطرته ١٧، كلمات السطر ١٠ تقريباً ، في اول المخطوط صفحتان منقولتان عن كتاب «مجالس المؤمنين»، فيهما تعريف بالمؤلف وذكر بعض مصنفاته . \_ ٣٤١ نسخة كاملة ، غير منمرة ، مسطرتها ١٥ ، كلمات السطر ٦ تقريباً ، بخط نستعليق واضح ، الورقة الاولى جديدة تختلف عن الورقات التالية ، ولكن الكلام متتابع ، بقلم محمد كريم البهرجي بن

محمد صادق . \_ ويوجد للكتاب نفسه نسختان في مكتبة المشهد الرضوى (مدينة مشهد) رقم ٤٣٧ (٤٠٧) في ٢٣٥ ورقة بتاريخ ١٠٧٧ ورقم ٤٣٨ (٤٠٧) في ٣١٠ ورقات بدون تاريخ .

زاد المسافرين: غير مذكور في الفهرس العام، ورد في فهرس كتابخانة مجلس شوراي ملى تهران، رقم ١٤٦٨ ( ١٤٠٤) ويظن واضع الفهرس انه للسيد الآملي، صاحب جامع الاسرار، بداية الكتاب: الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى . . . ونهايته : وعلى من اتبع الهدى وعليكم ورحمة الله وبركانه . وجاء وصف المخطوط في الفهرس: « رسالة في السلوك مبنية على منهجي علم الآفاق والانفس مع كتاب تحصين » .

لب الاصطلاحات الصوفية: غير مذكور فى الفهرس العام وقد عثرنا عليه فى ثبت مؤلفات الآملى المذكور فى كتاب « هدية العارفين فى اسماء المؤلفين والمصنفين » المتقدم ذكره فى هذا المستدرك.

المحيط الاعظم ولطود الاشم (رقم ٣٠): عثرنا على نسختين ناقصتين الهذا التفسير الهام هما الآن في حوزة العالم الحجة السيد شهاب الدين المرعشي النجفي المقيم بمدينة قم في ايران النسخة الاولى بمجلد واحد تشتمل على مقدمة الكتاب (الجزء الاول) وتفسير الفاتحة والآيات الاولى من سورة (الجزء الثاني)؛ وهي بخط المصنف نفسه، غير ان بعض ورقات النسخة مخرقة وناقصة الاول والآخر (آخر المقدمة وآخر تفسير الآيات الاولى من سورة البقرة). ومقدمة الكتاب تعالج المباحث الآتية: ١) بيان التأويل والتفسير وأن التأويل واجب عقلاً وشرعاً . ـ ٢) بيان كتاب الله الآفاقي (التفصيلي) وتطبيقه بكتاب الله القرآني الجمعي . ـ ٣)

بيان حروف الله الآفاقية وتطبيقها بحروف الله القرآنية . \_ ٤) بيان كلمات الله الآفاقية وتطبيقها بكلمات الله القرآنية . \_ ٥) بيان آيات الله الآفاقية وتطبيقها بآيات الله القرآنية . \_ ٦) بيان السريعة والطريقة والحقيقة . \_ ٧) بيان التوحيد وأقسامه ومراتبه . \_ وهذه المقدمة تقع في ١٨٠ صحيفة بخط تعليق مقروء بعسر ، صفحات المجلد غير متتابعة أحياناً .

اما النسخة الثانية فتحتوى على تفسير الفاتحة واوائل سورة البقرة وعلى جزء من مقدمة الكتاب ملحقة في آخر المجلد لا في أوله. وهي بخط نسخى واضح، بدون تاريخ، وصفحات المجلد غير متتابعة احياناً ؛ وناقصة الآخر . \_ وتوجد للكتاب نسخة محفوظة في عدة مجلدات في خزانة المشهد الرضوى بالنجف الاشرف ، وهي بخط المصنف أيضاً ولكن لم يمكننا، اثناء زيارة المشهد المقدس ، دراسة المخطوط عن كثب .

وقد جاء وصف الكتاب في مخطوط « الحقائق الراهنة في تراجم أعيان المائة الثامنة للشيخ العلامة آقا بزرگ ، ص ٤٧ ، « ومن آثاره ( اى السيد الآملى ) في الخزانة الغروية كتابه الموسوم بالمحيط الاعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم ، بخطه الشريف ، فرغ منه في شهر رمضان سنة ٧٧٧ ، برسم خزانة جلال الدين شاه شجاع . ونسبه ، كما في « مجمع الفصحاء » ، هكذا : الشاه شجاع بن مبارز الدين محمد بن الأمير المظفر بن منصور ... الخراساني ، عمر ثلاثاً وخمسين سنة ، منها مدة سلطنته خمس وعشرون سنة ... »

مدارج السالكين في مراتب العارفين: غير مذكور في الفهرس العام

وهو ثابت في قائمة الكتب التي جردها صاحب «هدية العارفين في أسماء المؤلفين والمصنفين » لمؤلفات الآملي (انظر ما تقدم).

السمائل الآملية (رقم ٢١): يوجد لهذه المسائل نسختان في مكتبة كتابخانة مركزى دانشگاه تهران . الاولى ناقصة ، رقم ٢١٤٢ ص ٧ ـ ٩ ، تحتوى على ثلاث مسائل فقط ، والنسخة الاخرى كاملة ، رقم ١٠٢٢ ورقة ٢١ ب ـ ٢٦ ب ، بخط نستعليق ، مقروء بعس . البداية : « بسم الله . . . وبه نستعين . الحمد لله رب .. . والصلاة .. . وآله الطاهرين . هذه مسايل سألتها عن جناب (كذا) الشيخ الاعظم ، سلطان العلماء ... فخر الحق ... ابن المطهر ... مشافهة في مجالس متفرقة على سبيل الفتوى . وكان ابتداء ذلك في سلخ رجب المرجب سنة تسع وخمسين وسبعماية ... ببلدة الحلة السيفية ... وأنا العبد الفقير حيدر بن على بن حيدر العلوى الحسيني الآملي ، أصلح الله حاله ... » . ـ المسايل تحتوى على احدى عشر مسألة في مواضع مختلفة ، كلامية وفقهية . وهي بخط الآملي نفسه وخط فخر المحققين الحلي . وهي ضمن مجموعة كلها بخط الآملي وتاريخها :

المعتمد من المنقول فيما اوحى الى الرسول: مذكور في «هدية العارفين في اسماء المؤلفين والمصنفين » لاسماعيل باشا البغدادي ، ط. اسطنبول سنة ١٩٥١ المجلد الاول ص ٣٤١.

منتخبات انوار الشريعة (رقم ٣٢): موجود في خزانة كتابخانة مركزى دانشگاه تهران، رقم ٣٨/١٠٨٨ ب ـ ٤٥ ألف . ـ البداية : « بسم الله ... من منتخبات انوار الشريعة من افادات سيد المتألهين، سيد حيدر بن على الآملى، ساكن المشهد الغروى . . . ما وقع الخلاف بين الانبياء

والرسل ... في اصول الدين واركان الاسلام، وان وقع في الفروع والاحكام الجزئية . فاعلم ان الخلاف في كيفية الشيء وكميته لا يدل على الاختلاف في ماهيته وحقيقته ... » . \_ النهاية : « وعرفت معنى قوله « ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربك » . وعرفت سرّ اشارته « ولذلك خلّقهم » . والله اعلم ». \_ يبدو أنّ كتاب « منتخبات انوار الشريعة » ليس للآملي ، بل لغيره. والمؤلف الحقيقي ينقل كثيراً عنه ، كما هو واضح من قوله: « من افادات سيد المتألهين ، سيد حيدر بن على... » وموضوعات الرسالة : الاختلاف في الكيفية والكمية لا يدُّل على الآختلاف في الماهية او الحقيقة. \_ الاستعداد والقابلية . \_ الاعيان والماهيات ، هل هي بجعل الجاعل؟ \_ العلم تابع للمعلوم. \_ الاعيان الثابتة . \_ ( من المحتمل ان تكون هذه الافادات الآملية منتحبة من رسالة الوجود للشيخ الآملي ). نقد النقود في معرفة الوجود (رقم ٢٥) . للكتاب نسختان : كتابخانة مركزي دانشگاه تهران ، رقم ١٧٦٤ (وهي أصل المطبوع) ؛ ــ مدرسة سيهسالار (تهران) رقم ٦٥٣٧ ، الرسالة الثالثة .

#### ۴ \_ تصحيح نص رسالة نقد النقود

كان اعتمادنا في تحقيق نص وسالة نقد النقود، هو صورة مكبرة عن المخطوط التمحفوظ الآن في كتابخانه مركزى دانشگاه تهران. وكانت لسوء الخط بعض كلمات وجمل الرسالة مطموسة أو غير واضحة في الصورة، الامر الذي سبب لنا كثيراً من الاضطراب والحيرة لدى اثبات رواية النص. واثناء مقامنا في طهران، في رحلتنا العلمية، قابلنا نص المخطوط ذاته برواية النص المطبوع. وفيما يلي ثبت بالاصلاحات التي أمكن تلافيها، لدى هذا العرض والمقابلة.

ص ٦٢٠ س اح: واشتمل عليها ؛ الصواب : وما اشتمل عليها . \_ ص ٦٢١ س ٢ : التمس بعض؛ الصواب: التمس مني بعض. \_ ص٦٢٣ س٧ : الشكف؛ الصواب: الكشف. \_ ص ٦٧٤ س ١٤: انه كلي؛ الصواب: + وبعضهم انه عام مشترك ، وبعضهم انه خاص غير مشترك . \_ س ١٩ : يتميز ؛ الصواب : يتحقق . \_ في الحاشية : + س ٤ ولا التعبير : والتعبير F . س ٥ كالوفاع : مثل الوقاع  $_{\mathbf{F}}$  .  $_{\mathbf{G}}$  مثل الوقاع  $_{\mathbf{F}}$  .  $_{\mathbf{G}}$ من حيث هو، عين الوجود؛ الصواب: من حيث هو هو ، غير الوجود . \_ س ٧: منبيء ؛ الصواب : منزه . \_ ص ٦٢٨ س ٧ \_ ٨ : علماء الاسلام ؛ الصواب: علماء أهل الاسلام. \_ ص ٦٢٩ في الحاشية س ١٨: بل ولصدقه (؟) ؛ الصواب: كل واحد منه . \_ ص ٦٣٠ س ٩ : ولا اسم ولاعتبار ؛ الصواب : ولا اسم ولا رسم ولا اعتبار . س ١٠ ـ ١١ : وهو ما يمتاز بها ؛ الصواب : هو بها ممتاز . س ١٢ : موضوع يحل ؛ الصواب : موضوع موجود يحل . \_ ص ٦٣١ س ٧ - ٨ : وجوده أولاً ، فاذا وجد لكان ؛ الصواب : وجوداً أوّلاً ، والا فاذا وجد لكان . س ٨ : وهذا ؛ الصواب : وذلك . س ١٩ \_ ٢٠ : الذي نحن فيه ، (جملة زائدة على الاصل ، فتوضع بين هلالين ) . \_ ص ٦٣٣ س ١٧: والاعيان ؛ الصواب: والاعيان الثابتة . \_ ص ١٣٦ س ١٦: عن كمد(؟) ؛ الصواب: عن تلك . \_ في الحاشية س ٤ : صار ؛ الصواب : صادر . \_ ص • ٦٤٠ س ٢ - ٣ : بل في الحقيقة تردد ورتب؛ الصواب: بلا تردد وريب. س ١٠ : نفي ؛ الصواب: نقر . س ١٧ : بشرط ؛ الصواب: يشترط . \_ ص ٦٤١ س ٣ : الامور ؛ الصواب: الامور كلها . س ٤ : في مجالي ؛ الصواب : في عالمي . \_ ص ١٤٢ س ٤ : معانيكم ؛ الصواب : معانيه . \_ ص ١٤٦ س ٤ : مخروجاً؛ الصواب: ممزوجاً. س١٢ حيث هو؛ الصواب: حيث هو هو . \_

ص ٦٤٧ س ٨: حقيقة ؛ الصواب: حيثنذ . س ١٦ سبيل ؛ الصواب؛ طريق . س ١٨: وفي الامكان (في هذه الحالة)؛ الصواب: وهذا لا يمكن . ـ ص ٦٤٨ س ٢١ : فقابليّته ؛ الصواب : فقابليته له . \_ ص ٦٤٩ س ١ : أو من ؛ الصواب: أو بأمر . س ١٣ : الذي وجوده ؛ الصواب : الذي يكون وجوده . ص ٦٥٠ س ١٤: وهذا ؛ الصواب: وهو . ـ ص ٦٥١ س ٢ : فهو أيضاً اما ؛ الصواب : فهو اما . س ٣ : وأيضاً ؛ الصواب : وأيضاً الوجود . س ٥ : انفكاك الشيء ؛ الصواب : انفكاك ذات الشيء . \_ ص ٦٥٢ س ٣ : البطائع ؛ الصواب: الطبائع. س ١٧: منوعة ؛ الصواب: منوعة له ؛ س ١٩ حقيقة ، في ؛ الصواب : حقيقة الوجود ، في . \_ ص ٦٥٣ س ١٠ : والاضافي ؛ الصواب: والاضافة . \_ ص ٦٥٥ س ١٤ : اي انه ؛ الصواب: لانه . \_ ص ٦٥٦ س ٤: لذاته؛ الصواب: بذاته. س ٥: اجيب؛ الصواب: اجيب عنه. س ٧: والوجوب؛ الصواب: أو الوجوب. س ٩: مطلقين ؛ الصواب: مطلقين ولا واجبين . - ص ٦٥٧ س ١ : بتعبير؛ الصواب : بتقرير . س ٦٥٣ : الواجب الاول ؛ الصواب: الواجب. س ٩ : وغيره ؛ الصواب: وغيره ، كان . ـ ص ٦٦٠ س ١٠ : والاخر تفصيلا ؛ الصواب : والاخر اجمالاً تفصيلاً . \_ ص ٦٦٠ س ١٢ بينت ؛ الصواب : ثبت . \_ ص ٦٦١ س ١٣ : ولا مقيداً ؛ الصواب : ولا مفتقراً . س ١٤ : تعالى منزه ؛ الصواب : تعالى يكون منزهاً . \_ ص ٦٦٧ س ١٧ : غيره ، كما اخبر ؛ الصواب ؛ غيره ، بل الآن ليس معه غيره ، كما اخبر . س ١٩ : منه؛ الصواب: معه . \_ ص ٦٦٩ س ١ : الشرك؛ الصواب: التنزل. س ٤: التكرر؛ الصواب: المتكرر. \_ ص ٦٧٠ س ٤: الاسم؛ الصواب: لاسمه . س ٩: مربوبيته ؛ الصواب : عبوديته . س

١١: فاذَّ كروا؛ الصواب: فاذكروا . \_ ص ٦٧١ س ١١ : بأدائه ؛ الصواب: بأدائه اله . \_ ص ٦٧٢ س ٧: الموذية ؛ الصواب : المؤذية . س ٩ : اعلم ؛ الصواب: فنقول ، اعلم . س ١١: له الظهور ؛ الصواب: له الا الظهور . \_ ص ۶۷۳ س o: تشكل ؛ الصواب : يشكل . س ت : الحقيقة ؛ الصواب : تحققه . \_ ص ٦٧٤ س ٩ : هو مجموع ؛ الصواب : المجموع . \_ ص ٦٧٦ س ١٧ : والأذية ؛ الصواب: والرؤية . \_ ص ٦٧٧ س ١٤ : هذا التسور ؛ الصواب: هذه التصورات. \_ ص ٦٨٧ س ١: من ؛ الصواب : منه . س ٥ : ففر عنة ؛ الصواب: ففر عونية . س ٩: لا يكمل الباطن ؛ الصواب: لا تنكر الباطل . فاته ؛ الصواب : فانه . س ١٠ : فأعطه ؛ الصواب : وأعطه . مقداره ؛ الصواب : بمقداره . \_ ص ۹۷۹ س ۹ : لذاته ؛ الصواب : اليه . س ١٠: يكونان ؛ الصواب : يكون . س ١٢ : بل أنّه ؛ الصواب : بل أن . س ١٣ : به ؛ الصواب: وبه . \_ ص ٦٨٠ س ١٢ - ١٣ : وشؤونه الذاتية كذلك ؛ الصواب : ولا شؤونها الذاتية . ـ ص ٦٨١ س ٣ : من وجه آخر ؛ الصواب : + وكذلك الرب والمربوب ، بلكل موجود من الموجودات الخارجة ، علوّيا كان أو سفليا ، لطيقاً كان او كثيفا . س ٥ : والمظاهر ؛ الصواب: + بالنسبة . س ٧ كقوله ؛ الصواب : لقوله . انما قولنا... فمكون ؛ الصواب: اذا اراد شيئاً ان يقول له كن فيكون . س ١٠ في القابلية ؛ الصواب: من القابلية . س ١١ : وكذلك يكون ؛ الصواب : ويكون . \_ ص ۱۸۲ س ۷: مشوى؛ الصواب: سوي . س ۱۳: واراد ؛ الصواب: ومراده . سرّ التجلي ؛ الصواب: هو التجلي. س ١٨: النجلي الاسمائي الموجب ؛ الصواب: التجليات الاسمائية الموجبة . \_ ص ٦٨٣ س ٣: القدسية ؛ الصواب: القديمة . س ١٨: فهم ؛ الصواب: توهم . \_ ص ٢٨٤ س ٢ : هو ان تعلم

( هذه الجملة ناقصة في الاصل فتوضع في هلالين). س ٨: واللطافة ؛ الصواب: + والكثافة. - ص ٦٨٥ س ١٠ : لا غيره؛ الصواب: لا غير. س ١١: البحث ؛ الصواب : + كله . س ١٥: فهي ... الكلي ؛ الصواب: فترتبيه الاجمالي وتحقيقه الكلي وهو . \_ ص ٦٨٦ س ٤ : بانظر ؛ الصواب : مضافة . س ٦: وهي حقيقة ؛ الصواب: فهي حينئذ. س ٨: القابلة ؛ الصواب: قابلة (اقرأ قابل). س ١٥: ومجموعة ؛ الصواب : و مجموع . \_ ص ٦٨٧ س ٥: اعجاز (؟) ؛ الصواب : ايجاب . \_ ص ٦٨٨ س ٨ : باسم لها ؛ الصواب : باسم كاسمها . \_ س ١٣ : ومركز ؛ الصواب : وبمركز . \_ ص ١٩٠٠ س ١ : في الاحدية ؛ الصواب : + والآخرية . س ٧ : واعلم ؛ الصواب : ثمّ اعلم . س ٨ : الحق ؛ الصواب : الحقيقة . س ٩ : صورته كذلك ؛ الصواب : صورتها كذلك كما تقور . س ١٣ : ما عداها ؛ الصواب : ما عداهما . \_ ص ١٩٦ س ١٢ : وعدم الامكان؛ الصواب: وعدمه (اى عدم الامكان). س ١٧: في الاعراض؛ الصواب: والاعراض . \_ ص ١٩٢ س ٢ : بكثرة الذر ( .. ؟ ) ؛ الصواب : بكلام (اي بلسان) الدين. س ٩: المؤبد (؟) الصواب: السرمد. س ١٨ الممكنات ؛ الصواب : الممكنة لها . ـ ص ٦٩٧ س ٩: البعض الآخر ؛ الصواب : الآخرين . س١٣ : ولذلك ؛ الصواب : وكذلك . س١٨ : لمظاهرها ؛ الصواب : + أيضاً . \_ ص ٦٩٩ س ١٦ : العبدية ؛ الصواب: + الخلقية . - ص ٧٠٠ س ٣: المفردة (منها) ؛ الصواب: حذف الجملة. والمركبة ؛ الصواب: + منها. س ١٠ لو شاء؛ الصواب: لو شرع. ـ ص ۷۰۱ س ۱٤: صار تاء ؛ الصواب : صار باء وتاء . \_ ص ۷۰۲ س ٤ : وكذلك ؛ الصواب: فكذلك . \_ س ٧ : او فلكاً ؛ الصواب: أو نوراً . ص ٧٠٣ س ٦ : الأول ؛ الصواب : الأزل . س ٥ : ذلك ؛ الصواب : لانه

V يه غير ذلك . ـ ـ س V و س V و أيبين ؛ الصواب : أن يبين . ـ ص V و س V و أيه ؛ الصواب : منه . س V : الشيء ؛ الصواب : النبي . س V اليه ؛ الصواب : V بقوله . س V : الجبروت ؛ الصواب : V على الترتيب ص V و المقتضية ؛ الصواب : المفضية . س V : هذا ؛ الصواب : هذا . س V : وهذا ؛ الصواب : وهو . \_ ص V و س V : وتترقى ... فمرتبة ؛ الصواب : ويترقى رتبة فرتبة . س V : لي ؛ الصواب : الى . س V : مدركة ( V ) : الصواب : مدبرة . مسماه : مسماة . س V نور : أنور . \_ ص مدركة ( V ) : الصواب : مدبرة . مسماه : مسماة . س V نور : أنور . \_ ص V مدركة ( V ) : القدم : V واشرف . \_ س V الموجودات : المراتب . \_ ص V مدركة . . بربوبية تلك : بربوبيته بتلك . س V : «المنان» : المبادى . \_ V ص V الحسنى : الحسنى . الحسينى . س V و آله : V الطيبين .

### فهرست مقدمه

| ص     |                                                |
|-------|------------------------------------------------|
| ( \ ) | الآثار العلمية للشيخ حيدر الآملي               |
| ( 7 ) | ١ ـ المصادر المباشرة لتواليف الشيخ الآملي      |
| (٩)   | ٢ ـ المصادر غير المباشرة لتواليف الشيخ الآملي  |
| (۱.)  | ٣ ـ الترتيب الزّمني لمؤلفات الشيخ الآملي       |
| (\Y)  | ٤ _ النرتيب الموضوعي لمؤلفات الشيخ الآملي      |
| (١٩)  | ۵_ الفهرس العام لمؤلفات الشيخ الآملي           |
| (40)  | تعليقات                                        |
| (٤١)  | استدراكات                                      |
| (٤١)  | ١ _ مصادر جديدة عن حياة الشيخ الآملي           |
| (٤0)  | ٢ ـ ثبت مؤلفات الآملي في بعض كتب التراجم       |
|       | ٣_ تتمة بذكر بعض الكتب الواردة في الفهرس العام |
| (۳۵)  | أو غير الواردة                                 |
| (av)  | ٤ _ تصحیح نصر سالة نقد النقور                  |

كتاب جامع الأسرار ومنبع الانوار تصنيف سيّد حيدر آملي

## كبسب أتدارهم أكرحيم

#### ( فاتحة الكتاب )

(١) الحمد لله الذي كشف عن جماله المطلق حجاب الجلال 3 المسمّى بالكثرة ، وخلّص عباده المخلصين بنور وحدته الذاتية عن ظلمات رؤية الغير في مقام التفرقة ، حتى خرجوا عن دركات السبل المتفرّقة من الحلول والالحاد والكفر والزندقة ، ونطقوا في توحيده 6 الالوهي والوجودي بعد خلاصهم عن الشرك الجلِّي والخفي في عالم الوحدة ، ووصلوا في مراتب الحضرات الالهيّة والكونيّة الي أعلى الحضرة ، وشاهدوا بعينه على ما ينبغي عبن ذاته المطلقة .

(٢) وصلاته الكاملة على نبيّه ، الأكمل منهم في الشرف والرتبة ، الذي هو السبب لظهور الموجودات الى الفعل من القوّة ، المخصوص بالمقام المحمود ولواء الحمد من حين الفطرة ، المنعوت بالبرزخ الجامع ، المبعوث الى خير أمّة . وعلى «الباب الاعظم » ، والمحلّ الراجح ، « المولود جوف الكعمة » الذي له مرتبة أن يعتن نفسه 15 تحت « الباء بالنقطة » . وعلى آله وأصحابه وأهل بيته ، أهل بيت

12

<sup>4</sup> المخلصين F : الخلصين M | 11 | الفعل M : العقل F تا 12 | 4 يوم F || بالبرزخ : بالبورخ F لبرزح M || 13 الى F : على M || أمة : الامة MF | الباب F : باب M | والمحل M : والمحك F | 14 | بعس F :

رتمعين M نفسه M : تعمنه F \_ : M أهل M أول F \_ : M

العلم والمعرفة والحكمة .

(٣) أُمَّا بعد : فانَّى لمَّا فرغت من « رسالة منتخب التأويل » المشتملة على بيان كتب الله الآفاقية والانفسية ، وحروفها وكلماتها وآياتها ، ومطابقة كلّ واحد منهما بالآخر ؛ \_ و « رسالة الأركان » المشتملة على بان الاركان (الدينيّة) الخمسة ، التي هي الصلاة والصوم والزكاة والحج والجهاد : شريعة ً وطريقة ً وحقيقة ً ؛ ورسائل أخر، مثل « رسالة الامانة » ، و « رسالة التنزيه » ، وغير ذلك ؛ \_ التمس منّى جماعة من اخواني الصالحين ، السالكين سبيل الله لطاب مرضاته ، أن أكتب لهم كتاباً جامعاً مشتملاً على معظم أسرار الله تعالى ، وأسرار أنبيائه وأوليائه \_ عليهم السلام \_ ( حاوياً لا ) سيّما على أسرار التوحيد ، وأقسامه وتوابعه ولوازمه ، وما يتعلّق به من الاحكام والاسرار ؛ مخبراً عن حقائقه ودقائقه ونكته ورموزه ؛ مشيراً الى لبه وخلاصته وأصوله وفروعه ؛ مومياً الى شعبه وشبهه وشكوكه ومغالطه ؛ ــ ﴿ وَيَكُونَ ﴾ مَرِتَّباً عَلَى فَضَيَلْتُهُ وَتَعْرِيفُهُ وَتَقْسَيْمُهُ وَكَيْفَيْتُهُ ؛ مُوشَحًّا بالامثلة المحسوسة اللائحة ، والاستشهادات الموضحة اللائقة ؛ مبنيًّا على قاعدة الموحدين ، المحقّقين من أهل الله ، المسمين بالصوفيّة ؛ موافقاً لمذهب الشيعة الاماميّة الاثنا عشريّة ؛ مطابقاً لأُصول كلّ واحد منهم وقواعدهم ، بحيث يرتفع به التنازع من بينهم بالكليَّة ، ولا يحتاجون 1.8 بعده الي كتاب آخر فيه.

<sup>4</sup> ومطابقة M : وتطابق F | 12 مخبراً F : مجرا M | 14 وكيفيته M : F : المحسوسة F : المخصوصة F : الموضحة F : المصوفة F : المسمين : المسمى F المسمأة F | F | F : F | F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F :

(٤) لأنّ من بين الفرق الاسلاميّة والطوائف المختلفة المحمّديّة ليس أحد ينكر على الطائفة الصوفيّة مثل طائفة الشيعة ، ولا على الشيعة مثل الطائفة الصوفيّة ، مع أنّ مأخذهم واحد ، ومشربهم واحد ، ومرجعهم الى واحد ؛ لأنّ مرجع جميع الشيعة \_ خصوصاً الطائفة الاماميّة \_ ليس الا الى أمير المؤمنين على \_ عليه السلام \_ وبعده الى أولاده وأولاد أولاده \_ صلوات الله عليهم أجمعين \_ وهو مأخذهم ومشربهم ومسند علومهم ومرجع أصولهم . وكذلك الصوفيّة الحقّة ، لانّهم أيضاً لا يسندون. علومهم ، ولا ينسبون خرقتهم الا اليه ، وبعده الى أولاده وأولاد أولاده ـ عليهمالسلام \_ واحداً بعد واحد ، لأنّ نسبتهم امّا الى كميل بن زياد النَّخعيُّ \_ رضى الله عنه\_ وهو تلميذه الخاصُّ ومريده الخالص ؛ \_ وامَّا الى الحسن البصرى" وهو أيضاً من أعظم تلامذته وأكبر مريديه ؛ \_ وامَّا 12 الى جعفر بن محمّد الصادق \_ عليهما السّلام \_ الذي هو من أولاد أولاده \_ عليهم السلام \_ وهو أيضاً خليفته ووصيّه والامام المعصوم المنصوص من عند الله . وسنشير الى كيفيّة ذلك وتفصيله ، ان شاء الله 15 تعالى .

(٥) وسبب هذا الالتماس منّى ، هو أنهم رأوا بعين بصيرتهم النافذة آثار نعم الله تعالى وألطافه على "، باعطاء هذه المعارف والحقائق وشاهدوا بنور هدايتهم الحقيقية أنوار فيضانه وتجلّياته في بافاضته هذه المعانى والدقائق ، وعرفوا كمفيّة اطّلاعي على أصول الطائفتين

 $<sup>\| \</sup> F - : M$  ومشربهم واحد M  $\| \ F - : M$  ومشربهم واحد M  $\| \ F - : M$  وهو H  $\| \ H - : M$ 

وقواعدهم، وعلموا حسن «مجموعيّتي» بتحصيل قوانين الفرقتين وعقائدهم. (٦) لائبي من عنفوان الشباب ، بل من أيّام الطفوليّة الي يومنا هذا الذي هو أيّام الكهولة ، بعناية الله تعالى وحسن توفيقه ، 3 كنتُ ( مُجدّاً ) في تحصيل عقائد أجدادي الطّاهرين الذين هم الائمّة المعصومون \_ عليهم السلام \_ وطريقتهم ، بحسب الظاهر \_ التي هي الشريعة المخصوصة بطائفة الشبعة الاماميّة من أهل الفرق الاسلاميّة ، 6 وبحسب الباطن \_ التي هي الحقيقة المخصوصة بالطائفة الصوفيّة من أرباب التوحيد وأهل الله تعالى \_ والتوفيق بينهما ، ومطابقة كلّ واحد منهما بالآخر ، حتَّى تحقَّقتُ حقَّتة الطرفين ، وعرفتُ حقيقة و القاعدتين ، وطابقت بينهما «حذو النعل بالنعل والقدّة بالقدّة » ، وصرتُ كما صرتُ جامعاً بين الشريعة والحقيقة ، حاوياً بين الظاهر والباطن ، واصلاً ( الي ) مقام الاستقامة والتمكين ، قائلاً قولَ من كان 12 مثلي من أرباب النقين وأهل التحقيق « الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدى لولا ان هدانا الله . » شعر :

كانت لقلبى أهواء مفرقة مفرقة في العين أهوائى فاستجمعت مذ رأتك العين أهوائى فصار يحسدنى من كنت أحسده

وصرتُ مولى الورى مذ صرتُ مولائي !

M بطائفة الشيعة : بالطايفة الشيعة M M M الفرق M : فرق M النعل M : بالبغل M M : بالبغل M M الحمد لله M : هوائي M M أم الموائي M

## تركتُ للناس دنياهم ودينهم شغلاً بذكرك ، يا ديني ودنيائي !

و ألطافه ، لقوله تعالى « وأمّا بنعمة ربّك فحدّث » ، وتذكراً بكرم وأمّا بنعمة ربّك فحدّث » ، وتذكراً بكرم الله تعالى وانعامه لقوله تعالى « وذكّر فانّ الذكرى تنفع المؤمنين .» ومع ذلك ، كلّ ما أتحدّث من هذه الاقسام في هذا الكتاب \_ ومثل هذا الكتاب \_ ومثل هذا الكتاب \_ أضعافاً مضاعفة بمرار متعدّدة ، لا يكون الا ذرّة من جبل وقطرة من بحر ، لانّ نعم الله تعالى غير قابلة للاحصاء ، لقوله وتعالى «وان تعدّوا نعمة الله لا تحصوها . »

( ٨ ) والله ! ثمّ والله ! لو صارت أطباق السماوات أوراقاً ، وأشجار الارضين أقلاماً ، والبحور السبعة \_ مع المحيط \_ مداداً ، والجنّ من الارضين والملك كتّاباً ، لا يمكنهم شرح عُشر من عشير ما شاهدت من المعارف الالهيّة والحقائق الربّانيّة ، الموصوفة في الحديث ( القدسيّ ) « أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت من ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر » ، المذكورة في القرآن « فلا تعلم نفس ما أخفي لهم قرّة أعن جزاء بما كانوا يعملون . »

(٩) ولا يتيس لهم بيان جزء من اجزاء ماعرفت من الاسرار الجبروتيَّة والغوامض الملكوتيَّة المعبِّر عنها في القرآن بما لم يعلم لقوله تعالى « اقرأ ! وربُّك الاكرم الذي علَّم بالقلم ، علَّم الانسان ما لم يعلم »، 3 المومى اليها ( أيضاً ) بتعليم الرحمن ، لقوله تعالى « الرحمن علم القرآن ، خلق الانسان ، علَّمه البيان » ، المسمَّاة بكلمات الله التي لا تبيد ولا تنفد ، لقوله تعالى « قل لوكان البحر مداداً لكلمات رتبي، لنفد البحر ُ 6 قبل أن تنفد كلمات ربّي ، ولو جئنا بمثله مداداً » ، ولقوله تعالى «ولو أنّ ما في الارض من شجرة أقلامٌ، والبحر يمدّه من بعده سبعةُ أبحر ، ما نفدت كلمات ُ الله ، انّ الله عزيز حكيم . » (١٠) وأُقلُّ ذلك هو أُنِّي شاهدتُ \_ بعد مشاهدة حقيقة الطائفتين المذكورتين \_ حقّية كلّ طائفة وباطليّتها ، وأنّه من أيّ وجه (كلّ واحدة) حقّ، ومن أي وجه (كلّ واحدة) باطل. و(علمتُ) توجّه كلّ واحد منهم 12 الى « النقطة الحقيقية التوحيدية » كتوجه الخطوط من الدائرة المحيطة الى النقطة المركزيّة واطّلعت على معنى قوله تعالى « وما من داتَّة الا هو آخذٌ بناصيتها ، انّ ربِّي على صراط مستقيم» ، وقوله ( تعالى ) 15 « ولكلّ وجهة ُ هو موليها » ، وقوله ( تعالى ) « ولله المشرق والمغرب، ُفأينما تولُّوا فثمّ وجه ُ الله . »

<sup>2</sup> المعبر M: المعبرة F | E اقرأ .. سورة P ( العلق ) آية P | P المومى: المومى: المومى: P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P | P |

(۱۱) وعرفت سر قول نبينا \_ صلّى الله عليه وآله \_ «الطرق الى الله تعالى بعدد أنفاس الخلائق »؛ وقول أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ «العلم نقطة كثّرها جهل الجهّال ». وصرت كالهيولى القابلة صور العقائد كلّها . وهذا كثير جداً ، لانّه من قبيل (قول النبي صلى الله عليه وآله) «أرنا الاشياء كما هي» \_ الذي هو أقصى نهاية مراتب التوحيد ، وأعلى مدارج الكشف : «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم . » شعر :

لقد كنت فبل اليوم أنكر صاحبي اذا لم يكن قلبي الى دينه دان لقد صار قلبي قابلاً كلّ صورة. فمرعى لغزلان وديراً لرهبان فمرعى لغزلان وديراً لرهبان وبيتاً لاوثان وكعبة طائف وألواح توراة ومصحف قرآن أدين بدين الحبّ أنى توجّهت وجّهت أدين بدين الحبّ أنى توجّهت

(١٢) ولا شك أن هذا \_ أى اثبات حقيقة (أمر) الصوفيّة \_ يصعب على بعض الاذهان المحجوبة عن الحقّ من اهل الشيعة ، لانّه يتصوّر 18 أنّى أساعد مذهب أهل الباطل بالباطل ، وأجتهد في اثبات حقيّتهم بغير

ركائبه ، أرسلتُ ديني وايماني!

ا الطرق M : والطرق F : M : M مدارج M : مداراح M : مداراح M : مداراح M : مداراح M : الله فضل الله . . : سوره M ( الحدید ) آیه M : ودیگر M ! M : لدینه M : لدینه M : بدین M : بدین M : بدین M : واحید M : واحید

الحقّ، مع أنّه ليس كذلك ، لانّى بالحقيقة ما أساعد الا مذهب آبائى وأجدادى الطاهرين \_ صلوات الله عليهم اجمعين \_ (وذلك ) من حيث الظاهر والباطن ، كما تقديم ذكره .

( ١٣) لان أكثر الصوفيّة ، من جهلهم ، يتصوّرون أنّ الائمّة المعصومين \_ عليهم السلام \_ كانوا عارين عن هذه الفضيلة . وكذلك الشيعة ، فاتّهم أيضاً يتوهمون أنّ فضيلة أئمّتهم كانت منحصرة في هذه العلوم 6 المتداولة بينهم . وليس كذلك ، لانّ كلّ واحد منهما مخطئ في تصوّره ، غير مصيب في توهمه . نعوذ بالله منهما ومن تصوّرهما !

وهم رؤساء أرباب الشريعة ، وأثمّة أهل الطريقة ، وأقطاب أساطين الحقيقة . وهم رؤساء أرباب الشريعة ، وأثمّة أهل الطريقة ، وأقطاب أساطين الحقيقة . وهم خلفاء الله في أرضه وسمائه ، ومظاهر كبريائه وجلاله في ملكه وملكوته . والله ! ثمّ والله ! لولاهم ، ما كانت السماوات قائمة ، ولا 12 الارضون ثابتة ، ولا ما بينهما من المخلوقات موجودة أكما شهد به الكلام الوارد من الله تعالى خطاباً الى النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلم \_ «لولاك ، لما خلقت الافلاك » . و(كما شهد به أيضاً ) الكلام الوارد أمن الله رائعالى داود « يا داود ! التي خلقت محمّداً لاجلى ، وخلقت أولاد آدم لاجل محمّد ، وخلقت ما خلقت لاجل أولاد آدم »

محمّد وأهله ما خلقت آدم وأهله . » ( وأيضاً ) انّ المراد بالافلاك ، الافلاك وما فيها من الموحودات. وهذا اخمار بالظرف عن المظروف ؛ وهو حائز عند العرب. وأمّا أنّ محمّداً وأهله من نفس واحدة وحقيقة واحدة ، و ُحكمهم حكم ُ محمَّد في هذا ( الامر ) ، فهو ظاهر ، غير خفي " على أحد؛ وهو قد ثبت عقلا ونقلاً وكشفاً ، كما ستعرفه في هذا الكتاب. ( ١٥ ) وأيضاً معلوم أنّه قد تقرّر عند المحقّقين أنّ العالم كلّه قائم بحقيقة الانسان الكامل، والافلاك تدور بأنفاسه، كما أشار اليه الشيخ (الاكبر يعنى محيى الدين ابن العربي") \_ قدّس الله سرّه \_ في رسالة المسمّاة ب « نسخة الحقّ » في أوّل خطبته وقال : « الحمد لله الذي جعل الانسان الكامل معلّم الملك ، وأدار \_ سبحانه وتعالى \_ تشريفاً وتنويهاً مأنفاسه الفلك » الى آخره . وليس هناك أكمل من هؤلاء المذكورين \_ 12 عقلاً ونقلاً وكشفاً \_ بالاتّفاق . (١٦) والدليل عليه أنّ الانسان أشرف الموجودات وأكملها .

(١٦) والدليل عليه أنّ الانسان أشرف الموجودات وأكملها . والانبياء \_ عليهم السلام \_ هم أشرف أنواع الانسان ، وبعدهم الاولياء . ولانبينا وأهله \_ بالاتفاق أيضاً \_ اشرف الانبياء والاولياء . فيكون هو وأهله أشرف الموجودات وأعظمها ، وخلاصة أهل العالم وأكملهم ، (لا) سيّما نفسه وخليفته ، العالم الرباني الذي صرّح بهذا في « خطبته سيّما نفسه وخليفته ، العالم الرباني الذي صرّح بهذا في « خطبته الافتخاريّة » وقال « أنا آية الجبّار . أنا حقيقة الاسرار . أنا دليل

M = 1 آدم M = 1 العالم M = 1 الن : لأن M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 وهو: وهذا M = 1 فهو M = 1 هو M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1 M = 1

السماوات . أنا أنيس السبحات . أنا خليل جبرائيل . أنا صفى ميكائيل . أنا قائد الاملاك . أنا سمندل الافلاك . أنا صادق الوعد . أنا حافظ الرعد . أنا البرق اللموع . أنا السقف المرفوع ! » الى قوله « أنا وجه الله . أنا جنب الله . أنا يد الله . أنا الأوّل . أنا الآخر . أنا الظاهر . أنا الباطن ! » الى آخره .

(۱۷) وظاهراً بالنسبة الى (أنّه) لا يكون بعيداً ان قلتُ في هذا 6 المقام ما قال السيّد الرضي ـ رحمه الله ـ في خطبته: أولئك آبائي! فجئني بمثلهم

اذا جمعتنا يا جريرُ ، المجامعُ .

الله جمعتا يا جريق ، المجامع . والمخامع . والمجامع . والمجامع . والمجامع . والمحالة الباب قول خصمائهم ، نثراً ونظماً ، فاته ملاء الآفاق بكثرته ، والمتلاء الافلاك لشهرته . أمّا النثر ، فكقول بعضهم ، وهو الاخطب الخوارزمي « لمّا قدم على على رسول الله \_ و صلى الله عليه وآله \_ بفتح خيبر ، قال رسول الله : لولا أخاف أن تقول فيك طائفة من أمّتي ما قالت النصارى في المسيح ، لقلت اليوم فيك مقالاً فيك طائفة من أمّتي ما قالت النصارى في المسيح ، لقلت اليوم فيك مقالاً لا تمرّ بملاء الا أخذوا من تحت قد مك ومن فضل طهورك يستشفون به! ولكن حسبك أن تكون مني وأنا منك ، ترثني وأرثك ؛ وأنّك مني بمنزلة هارون من موسى ، الا أنه لا نبي بعدى ! » الحديث بطوله .

( ١٩ ) وأمَّا النظم ، فكقول بعضهم ، وهو عمرو بن العاص . شعر : 18

وفى أبياتهم نزل الكتاب ِبآل محمَّد عرف الصوابُ بهم وبجدهم لا يستراب وهم حجج الآله على البرايا وفیض دم الرقاب لها شراب ُ طعام سيوفهم مهج الاعادى 3 له في العلم مرتبة تهابُ ولا سيما أبو حسن علي ّ فلیس لها سوی نعم ِ جواب ُ اذا نادت° صوار ُمه نفوساً وبين البيض والبيض اصطحاب م فبين سنانه والدرع صلح 6 هوالنبأ العظيم وفلك ُ نوح ٍ ' وباب الله وانقطع الخطاب ُ! ( ٢٠ ) وبالجملة ، لمّا رأيت الاشتغال بهذا ( العلم الآلهي ) من و أسباب التهيئة لتحصيل السعادات العظمى ، والتوجّة اليه من المعدّات الموصلة الى الدرجة العليا ، لانه كان سبباً لاصلاح ذات البين الذي هو أفضل العبادات وأشرفها ، لقوله (تعالى) « لا خير في كثير من نجواهم 12 الا من أمر بصدقة ٍ أو معروف ٍ أو اصلاح ٍ بين الناس »، \_ وموجباً لارشاد الطائفتين الذي هو اعظم الكمالات وأنفسها ، لقوله عزّ وجلّ « انّ هذا لهو الفوز العظيم لمثل هذا فليعمل العاملون »، ـ و( لمّا ) رأيت ُ

(هو) أشرف منه ، فكما أنّ صاحب المال اذا بخل بحقوقه الواجبة عليه المسك عنه ، صار مذموماً عند الله تعالى وعند الناس ، دنيا وآخرة ، ، فكذلك صاحب العلم بالنسبة الى حقوقه الواجبة عليه وانفاقه على مستحقيه

أيضاً (أنّ) دفع هذا الالتماس والبخل به من أكبر الكبائر، ومنع هذا

الاستدعاء والامساك عنه من أعظم القبائح ، لأنّ العلم كالمال مثلاً ، بل

<sup>9</sup> التهيئة F : المهية M || السعادات F : السعادة M || 10 الموصلة F : الوصلة M || 11 ورصلة M || 11 ورأشرفها M : M || 11 || M خير ... سورهٔ M ( النساء) M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

وطالبيه كما أشار اليه \_ جلّ جلاله \_ في قوله «ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصد قنّ ولنكوننّ من الصّالحين، فلمّا آتاهم من فضله بخلوا به وتولّوا، وهم معرضون »، \_ شرعت (آنئذ ) فيه، وتوجّهت اليه، وجزمت على ترتيبه بالعزم الجازم والتوجّه التام . وقلت : « أنّ ذلك لمن عزم الامور » .

( ٢١ ) وبيّنت فيه التوحيد وأقسامه كلّها مع توابعها ولوازمها 6 مطابقاً لالتماسهم ، موافقاً لاستدعائهم ، على وجه ما اتّفق لاحد من المتقدمين والمتأخرين ، في حسنه ولطافته وجزالة ألفاظه ونفاسة معناه ، لانّ الذي شرع منهم في تعريفه ، انحرف عن تقسيمه ؛ والذي اشتغل و بتقسيمه ، انعزل عن تحقيقه . ولم يكونوا قاصدين هذا المقصد ، ولا طالبين هذا المطلب ، أي مقصد « الجامعيّة » ومطلب « المجموعيّة » الذي هو أحسن الطرق وأكمل السبل .

( ۲۲ ) وأشرت في أثنائها الى معرفة الذات والصفات والافعال ـ وما شاكل ذلك ـ والى بعض أسرار القدر وكيفيّة أخذ القوابل ـ التى هى الاعيان الثابتة ـ حقوقها من الفواعل ـ التى هى الاسماء الالهية ـ 15 وسبب السعادة والشقاوة ، والكمال والنقصان فى الدارين ، واسنادها الى القوابل دون الفواعل . واستعنت فى تقرير ذلك كله بالامثلة المحسوسة اللائقة ، المقربة المعانى المعقولة الى الاذهان . وأشرت الى انتساب علوم هذه الطائفة وخرقتهم الى الانبياء والاولياء ـ عليهم السلام ـ

<sup>1-3</sup> ومنهم من عاهد ... سؤرهٔ ۹ (التوبة) آیهٔ 7-7  $\parallel$  4 الجازم M : الجزم MF والتوجه F : والمتوجه M  $\parallel$  4–5 ان ذلك ... سورهٔ Y (الشورى) Y والمتوجه Y : Y المعانم Y المعانم Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y : Y :

خصوصاً الى أميرالمؤمنين على بن أبى طالب عليه الصلاة والسلام الذى هو قطب دائرة أهل التوحيد ومرجعهم ؛ وبعده ، الى أولاده وتلامذته ، ظاهراً وباطناً ، اى صورة ومعنى . واستشهدت على كلّ مقصد من هذه المقاصد \_ اى مقاصد التوحيد \_ بكلام الله تعالى وكلام أنبيائه وأوليائه \_ عليهم السلام \_ وكذلك بكلام المشايخ \_ رضوان الله عليهم أجمعين .

( ٣٣ ) وأشرت بعد ذلك الى كيفيّة الشريعة والطريقة والحقيقة ؛ وأنّه وأنّها أسماء مترادفة ، صادقة على حقيقة واحدة باعتبارات مختلفة ، وأنّه ليس في نفس الامر تغاير وتخالف . ثمّ ( اشرت ) الى سرّ النبوة والرسالة والولاية ، ومراتبها ومعانيها وحقائقها . والى معنى النبيّ والولى والرسول ، والفرق بنهم .

(٢٤) و ( أومأتُ ) الى كيفيّة انتقال سرّ الولاية والنبوّة من الولى المطلق والنبيّ المطلق الى الانبياء المقيّدين والاولياء التابعين لهم من هذا المقام ، وكيفيّة رجوعه اليهما بعد انقطاعهم عن النشأة الدنيويّة . (٢٥) وأشرتُ أيضاً الى خاتم الانبياء وخاتم الاولياء ومراتبهما ومقامهما ؛ والى الخلاف الذى وقع بين المشايخ والعلماء في تعيينهما . (٢٦) ثمّ (اشرتُ) الى الوحى والالهام والكشف وترتيبها ومراتبها ،

والفرق بين كل واحد منها ، مع الفرق بين العلوم الكسبيّة الرسميّة .

18 وبين العلوم الارثيّة ؛ والفرق بين أهلها صورة ومعنى ومقاماً ومرتبة .
وأشرت الى كيفيّة تحصيلهما من الخلق والحقّ ، وشرف الثانية وخسّة

<sup>5 ||</sup> M بكلام F بكلام F بكلام M التوحيد : التوحيد F المتوحيد F المتوحيد F المطلق F عليهم F : F عليهم F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F :

الاولى ، وفائدتهما . ثمّ (أومأت) الى الاسلام والايمان والايقان وكيفيتها ومراتبها ، وتقديم كلّ واحدة منها على الأخرى شرعاً وعقلاً ، وغير ذلك من الاسرار العالية والحقائق الالهيّة .

3 (٢٧) ورتّبُته على ثلاثة أصول واثني عشرة قاعدة ، أعنى (أنّي) جعلت كلّ أصل منها مشتملاً على أربعة قواعد . الاصل الأوّل من الاصول هو مشتمل على بحث التوحيد وأقسامه ، وهو مبنى على أربعة 6 قواعد . القاعدة الأولى : في فضلة التوحيد ؛ والثانية : في تعريفه ؛ والثالثة : في تقسيمه ؛ والرابعة : في كيفيّته . \_ والاصل الثاني منها مشتمل على الاستشهاد بكلام الله تعالى وكلام أنبيائه وأوليائه ـ عليهم و السلام \_ وكلام المشايخ في حقيقة التوحيد واثباته ، وهو أيضاً مبني " على أربعة قواعد . القاعدة الاولى : في الاستشهاد بكلام الله تعالى . ( القاعدة ) الثانية : في الاستشهاد بكلام الانبياء \_ عليهم السلام . 12 ( القاعدة ) الثالثة : ( في الاستشهاد ) بكلام الاولياء \_ عليهم السلام . ( القاعدة ) الرابعة : ( في الاستشهاد ) بكلام المشايخ \_ رضوان الله عليهم أجمعين . والاصل الثالث منها مشتمل على أسرار الشرائع الآلهيّة 15 وأسرار أرباب الشريعة والطريقة والحقيقة من الانساء والاولياء \_ عليهم السلام \_ ( وهي الاسرار ) المتعلَّقة ببحث التوحيد ، ( الذي ) هو أيضاً مبنيٌّ على أربع قواعد. القاعدة الاولى: في الشريعة والطريقة والحقيقة. 18 ( القاعدة ) الثانية : في النبوّة والرسالة والولاية . (القاعدة) الثالثة ج في الوحي والالهام والكشف. ( القاعدة ) الرابعة : في الاسلام والايمان

<sup>6</sup> هو M : فهو F | 10 حقيقة M : حقية F | أيضاً F - 6

والايقان . وفي هذا الترتيب سرّ للخواصّ ، وهو لا يخفي على أهله ، لان « الحرّ تكفيه الاشارة » .

و بالجملة الابحاث المشتمل عليها الاصل الثالث الى بحث التوحيد وبالجملة الابحاث المشتمل عليها الاصل الثالث الى بحث التوحيد وأقسامه ، ومن اشتمال الكتاب أيضاً على بحث التوحيد دون غيره من والسرار ، فهو أنه ليس هناك سرّ أعظم من سرّ التوحيد وتوابعه ولوازمه ، حتّى نشير اليه ، أو نتوجّه نحوه . وثانياً ، أن الملتمس ما التمس غيره . وأمّا الاسرار المخصوصة بالاصل الثالث ، فلان التوحيد وبعضها بأهل الطريقة ، وبعضها بأهل الحقيقة . وليس يعرف هذا المعنى الا أهله ، فبيّنت مراتبه ليتحقّقوه ، ويتركوا انكار بعضهم على بعض .

(٢٩) أمّا النبوّة والرسالة والولاية ، فلانها هي منشأ الكلّ ومبدؤها ، وما صدر التوحيد الا منها ، وما ظهر الا من صاحبها ، فبيان معرفتها كان واجباً . وكذلك الوحي والالهام والكشف ، والاسلام والايمان والايقان ، لانها من توابعها ولوازمها . وبالحقيقة مجموع هذه الابحاث بحث واحد ، بحيث لو أهمل بواحد من هذه المقاصد ، لم يظهر المقصد على ما ينبغي ، ويبقى المطلوب مخفيّا ، غير معلوم على ما ينبغي ، كما لا يخفى على أهله . وأحسن الوجوه في علّة هذا ما ينبغي ، كما لا يخفى على أهله . وأحسن الوجوه في علّة هذا

الترتيب أن بيان التوحيد اقتضى بيان أهله ، فصار الكتاب مشتملاً على بيانه وبيان أهله ، لان الاصلين ( الاولين ) من الاصول الثلاثة مشتملان على بيان التوحيد ، والاصل الثالث ( مشتمل ) على بيان أهله . والحق أنه لا ينبغى الا كذلك . والحمد لله على ذلك .

(٣٠) ووشحته بمقدّمة شريفة ، مقد ملى الاصول والقواعد كلّها ، مشتملة على كتمان الاسرار المودعة في هذا الكتاب عن غير أهلها . 6 و ( ذيّلته ) بخاتمة جليلة مشحونة بوصية ، متعلّقة بأهل هذه الاسرار . وسمّيته بـ « جامع الاسرار ومنبع الانوار » . والتمستُ من الله تعالى في اتمامه العون والتوفيق ، وفي ايقانه الكشف والتحقيق .

(٣١) فالمسئول من عظماء أهل الذوق وأساطينهم ، والملتمس من ملوك أرباب الكشف وسلاطينهم ، أن ينظروا في هذا الكتاب نظر اصلاح وتنقيح ، لا نظر مسامحة واغماض ، وأن يتصرّفوا فيه تصرّف الشيخ في تلميذه ، لا تصرّف المحبّ في محبوبه ، لان ثمرة هذا بالحقيقة لا يرجع الا اليهم ، لقوله تعالى « ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه وانّا له كاتبون .» وفائدته لا تصل بالتحقيق أو الني حضرتهم ، لقوله تعالى « انّى لا الهيع عمل عامل منكم من ذكر أو انثى بعضكم من بعض. » شعر :

<sup>3</sup> مشتملان : مشتمل M  $\|$  B  $\|$  W  $\|$  B  $\|$  M  $\|$  B  $\|$  M  $\|$  B  $\|$  B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | B | | B | B | | B | | B | | B | | |

جزى اللهُ خيراً من تأمّل صنعتى

وقابل ما فيها من السهو بالعفو

وأصلح ما أخطأتُ فيها بفضله

وفطنته واستغفر الله من سهوى والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع بالمآب ، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل . واذا تحقّق هذا وتقرّر ، فلنشرع أوّلاً في المقدّمة وما اشتملت عليه ؛ ثمّ بعد ذلك في الاصول والقواعد على الترتيب المذكور.

MF الله الله الله M | M | المتمل M | M | المتمل M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M

## مقدمة مشتملة على كتمان الأسراد المودعة في هذا الكتاب عن غير أهلها

(٣٢) اعلم ، أيّها الطالب \_ هداك الله الى سبيله وأرشدك الى وأسرار طريقه \_ أنّ هذا الكتاب مشتمل على معظم أسرار الله تعالى وأسرار أنبيائه وأوليائه \_ عليهم السلام \_ و ( مشتمل على ) لبّها وخلاصتها ، وحسنها وأحسنها ، دقيقها وجليلها ، التي لا اذن لاحد في كشفها واظهارها الا عند أهلها ، ولا اجازة لهتك سرّها وكشف قناعها الا بين يدى صاحبها الذي هو بعلها ، لقوله تعالى « انّ الله يأمركم أن تؤدّوا الامانات الى أهلها .»

(۳۳) وأسرار الله تعالى كلّها أماناته في أرضه وقلوب أوليائه ، كما ستعرفه ، فأوصيك بكتمانها واخفائها وصبّة واجبة بتحفظ بها نفسك ونفس غيرك من الضرر العاجل الذي هو القتل أو الصلب أو الرجم ، والضرر الآجل الذي هو النار أو السخط أو العذاب ، لأنّ الاهمال بالامر الواجب موجب للسياسة الشرعية في الظاهر ، والسياسة الالهيّة في الباطن بمقتضي حكمته ومشيئته و « ذلك تقدير العزيز العليم .» 15 (٣٤) وهذا أمر أمر الله تعالى به عباده المخلصين من الانبياء

<sup>7</sup> ولا اجازة M : اجازة F | لهتك F : بهتك M | سرها F : اهلها M | 8-9 ان الله يأمركم . . : سورة ٤ ( النساء ) آية ٦١ | 13 أو السخط F : - M | 15 ذلك تقدير .. : سورة ٦ ( الانعام ) آية ٩٦ و ديكر || 16 المخلصين M : المخلصون F

والاولياء عليهم السلام وبالغ معهم . وأمرهم أيضاً أن يأمروا بذلك ويبالغوا فيه . ولذلك لم يزالوا آمرين به مبالغين فيه ، حتى قالوا « لا « افشاء سرّ الربوبيّة كفر ، وهتك أستار الالوهيّة زندقة » . وقالوا « لا تضعوا الحكمة عند غير أهلها ، فتظلموها ؛ ولا تمنعوها عن أهلها ، فتظلموهم . كونوا كالطبيب الشفيق يضع الدواء موضع الداء ». وقالوا : شعر «فمن منح الجهال علماً أضاعه ، ومن منع المستوجبين فقد ظلم.» وأقوالهم الشاهدة بذلك واشاراتهم الدالة عليه أشهر وأظهر من أن تخفى على أحد .

9 يهمله أحد ويوقع نفسه في الهلاك الابدى والشقاء السرمدى . ويكون يهمله أحد ويوقع نفسه في الهلاك الابدى والشقاء السرمدى . ويكون كلامنا هذا حجّة عليه عند الله تعالى يوم العرض والجزاء ، لقوله تعالى 12 «لئلًا يكون للناس على الله حجّة بعد الرسل وكان الله عزيراً حكيماً .» ومنها قوله تعالى تعليماً لعباده وتأكيداً لهم في أداء الامانة التي هي أسراره الى أهلها « انّا عرضنا الامانة على السماوات والارض والجبال أن يحملنها وأشفقن منها ، وحملها الانسان، انّه كان ظلوماً جهولاً .» وأهل الارض وأهل الجبال ، الذين هم الملائكة والجنّ والحيوانات وأهور وغير ذلك \_ أو على استعداد كلّ واحد من السماوات والوحوش والطيور ، وغير ذلك \_ أو على استعداد كلّ واحد من السماوات

<sup>4</sup> عند ... كونوا M : M M 5 الشفيق M : الرفيق M M 0 والشقاء M : M M 10 السرمدى M : والسرمدى M M 12 الثلا يكون . . : سورة M (النساء) آية M M الما M الما M الما M الذين : الذي M M الملائكة : الملك M M الفيور M : والطبور M : والطبور M

والارض والجبال بنفسها ، لاتها عند الاكثرين شاعرة بذاتها \_ لاجل ايداع أمانتنا التي هي اسرارنا ، فما وجدناهم أهلاً لها ومستعدين لحملها لعدم قابليتهم وضعف استعدادهم ، لان حمل الشيء وقبوله موقوف 3 على قابلية ذلك الشيء واستعداده . ووجدنا الانسان أهلاً لها ومستعداً لحملها . فأمرناه بحملها ، وأشرنا اليه بقبولها ، لانه « كان ظلوماً جهولاً » أي بسبب انه كان مستعداً لها ومستحقاً لحملها « بظلوميّته 6 وجهوليّته. »

(٣٧) فكأته يقول: انّ السبب الاعظم والممد الاعلى في أهليته لهذه الامانة المعروضة على السماوات والارض والجبال وما فيها من و المخلوقات ، بعد جامعيّته المعنويّة ومجموعيّته الصوريّة ، كان « ظلوميّته وجهوليّته» ، لانّه لو لم يكن مستحقاً لحملها ومستعد القبولها ، (فكان) كغيره من الموجودات لعدم هاتين الصفتين فيه . وعلى هذا التقدير 12 تكون صفتا « الظلوميّة والجهوليّة » مدحاً له ( يعنى للانسان) لا مذمّة ، كما ذهب اليه أكثر المفسرين . ولا شكّ انّه كذلك ، واللام في «لانّه» لام التعليل لا غير ، ليعرف به هذا المعنى . والمراد بالانسان نوعه ، 15 وبالحمل استعداده للحمل وقابليته له . وهذا هو المعنى المطابق للامانة ما والعرض والحمل والقبول والاباء اجمالاً ، لاغير . والا ، الامانة ما كانت شيئاً محسوساً معروضاً على كلّ واحد من الموجودات حسّاً وشهادة ، 18

ولا ( كان ) اباؤهم عنها قولاً وفعلاً ،كما يرسخ في أذهان المحجوبين عنها .

(٣٨) وفي الامانة وتحقيقها وحملها وكيفيّة العرض واباء الموجودات عنها ، أبحاث شريفة وأسرار جليلة ليس هذا موضعها . ونحن قد كتبنا في هذا الباب رسالة برأسها ، موسومة ب « رسالة الامانة » مشتملة عليها ، فارجع اليها . فانّه ليس غرضنا في هذا الموضع هذا البحث.

(٣٩) بل الغرض أنّه تعالى مع عظمة شأنه وجلالة قدره ، اذا لم يودع الامانة الا عند أهلها ، ولم يأذن بها الا الى صاحبها ، فلا ينبغى أن يفعل غيره بخلاف ذلك ، والا يكون مخالفاً لامره سالكاً غيرطريقه . وأيضاً ، لو لم تكن رعاية الامانة عنده عظيمة ، ما مدح بنفسه للراعين أمانته ، وما سلكهم في سلك المصلين الصلاة الحقيقية ، وما جعلهم من «قد أفلح الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون » في قوله تعالى «قد أفلح المؤمنون الذين هم لفن صلواتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم للزكاة فاعلون » الى قوله « والذين هم هم الوارثون ، الذين يرثون الفردوس هم على صلواتهم يحافظون ، أولئك هم الوارثون ، الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون. » فحيث مدحهم على ذلك ، وسلكهم في سلك هؤلاء المعظمين ، بل قدمهم عليهم وجعلهم على ما الوارثين « الذين يرثون الفردوس » ، فعرفنا أن رعايتها ( يعنى

<sup>8</sup> ولم يأذن : ولا يوذن F ولا يؤديها M  $\parallel$  01 وأيضاً F :-  $\parallel$  11 الحقيقية : + واعلم ان الصلاة الحقيقية هي الولاية بمعنى العبودية لولى الله F (بقلم الاصل)  $\parallel$  F قد أفلح ... سوره F (المؤمنون) آيةً F F أنظم F والذين هم لاماناتهم... F أيضاً ، آيةً F F F أيضاً ، آيةً F F المؤمنون)

رعاية الامانة ) معتبرة ، وقدرها جليل ، وشأنها عظيم .

(٤٠) وسبب ذلك أنهم كانوا عالمين بأن الخيانة في هذه الامانة التي هي ايداعها عند غير أهلها ومنعها عن اهلها عظيمة مؤدية والي سخط الله تعالى وبعده ، والطرد عن بابه ، واستحقاق اللعنة والعذاب والنار . و (هي أيضاً ) موجبة للكفر والفسق ، والخروج عن أمر الله تعالى ، الذي هو الظلم والكذب ، لان الخائن \_ بالاتفاق \_ فاسق . والفاسق فاجر ، والفاجر ظالم ، والظالم كافر ، والكافر مستحق للخلود في النار ، ومستوجب لعذاب الله وسخطه وبعده وطرده عن بابه .

(٤١) لان الفسق عبارة عن خروج العبد عن أمر الله وحكمه ، 9 كما قال \_ عزّ وجلّ \_ فى حق الشيطان « ففسق عن أمر ربه . » والظلم عبارة عن وضع الشىء فى غير موضعه ، كما قال الله تعالى « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون . » والخائن فى 12 هذه الخيانة موصوف بهما ، لانه خرج عن أمر الله تعالى بايداعها عند غير أهلها ، ووضعها فى غير موضعها ، لان الله تعالى قال « ان الله يأمركم أن تؤدّوا الامانات الى أهلها » ، لا الى غير أهلها ، وهو أدّى 15 الى غير أهلها ، وهو أدّى 15 الى غير أهلها ، فهذا يكون خيانة فيها ، لا أداء لها .

(٤٢) وأما أن الفاسق فاجر ، والظالم كافر فلقوله تعالى « والظالمون هم الكافرون . » 18

<sup>4</sup> عن بابه : عند بابه F : بابه M || والعذاب F : + والعقاب M || 10 ففسق... سورهٔ N ( الكهف ) آيهٔ N || N || 12 ومن لم يحكم ... سورهٔ N ( المائدة ) آية N || N ||

- وأيضاً كلما صدق عليه الظلم ، صدق عليه الفسق . وكلما صدق عليه الكفر ، صدق عليه الفسق . لان الشيطان \_ بالاتفاق \_ كافر ، ووصفه الحق تعالى بالفسق ، ومراده الكفر ، وان لم يجز عند الغير اطلاق الكفر على الفاسق والظالم ، لان كل كافر ظالم فاسق ، لا بالعكس . وهذا بحث اصطلاحى ، ليس هذا موضعه .
- 6 (٤٣) وبالجملة ، الخيانة في هذه الامانة هي ايداعها عند غير أهلها ، وامساكها عن أهلها ، وكلاهما غير جائز . واليه أشار \_ جل ذكره \_ في قوله «يا أيها الذين آمنوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا و أماناتكم وأنتم تعلمون » . اى « لا تخونوا الله والرسول » بايداع أسرارهم عند غير أهلها ، « وأنتم تعلمون » عاقبة الخائن وصعوبة عذابه وشدة عقوبته : « ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون » . اى ذلك القول وصاكم به ، لعلكم تتقون » ما نتله ، العلكم تتقون عنها ، اى تحترزون عن الخيانة بعد ذلك ، وتعظمون مكانتها . جعلنا الله من الحاملين أمانته ، الراعين عهده ، الموفين به الوارثين جنته ، بمحمد وآله أجمعين !
- 15 (٤٤) واذ فرغنا من كلام الله تعالى في هذا الكتاب ، فلنشرع في كلام الانبياء عليهم السلام \_ ومنها قول النبي \_ صلى الله عليه وآله « من وضع الحكمة في غير أهلها جهل ، ومن منع عن أهلها ظلم . » . 18 « انّ للكحمة حقاً ، وانّ لها أهلاً : فأعط كلّ ذي حق حقه ! » .

وقوله « انّ من العلم كهيئة المكنون ، لا يعلمه الا أهل المعرفة بالله . فاذا نطقوا به ، لم يجهله الا أهل الاغترار بالله »، وغير ذلك من الاقوال المعلومة لاهلها .

(٤٥) والغرض أنّه \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ أمر بذلك وفعل بنفسه ، لانه اذا أراد ايداع مثل هذه الاسرار في قلوب أصحابه وخواصه، كان يخلو بهم ويقول في آذانهم ، كما فعل بأمير المؤمنين على \_ عليه 6 السلام \_ ، وسمّاه بالذمّة ، وأخبر عنه أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ بقوله « تعلّمت من رسول الله ألف باب من العلم ، وفتح الله تعالى لى بكلُّ باب ألف باب » . والى كتمانه واخفائه بنفسه عن الاغبار أشار و أيضاً بقوله « اندمجت على مكنون علم . لو أبحت به ، لاضطربتم اضطراب الارشية ، في الطوى البعيدة » . والى ثمرة اظهاره \_ اعنى من الفساد \_ أشار أيضاً وقال « والله ! لو شئت أن أخبر بكلّ رجل منكم 12 بمخرجه ومولجه وجميع شأنه ، لفعلت . ولكنِّي أخاف أن يكفروا برسول الله . » وهذا أمر منه باخفاء أسرار الله وكتمانها وكناية عن اخفائها . ولهذا ، لمّا قال له الخصم « أنت تتكلم بالغيب » ، قال : 15 « ويحك ! انّ هذا ليس بغيب، ولكنّه علم تعلّمتُ من ذي علم » . أراد به النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم .

(٤٦) وكما فعل بسلمان أيضاً ، اى جعله صاحب سرّ ، وقال فيه : 18 « سلمان منّا أهل البيت » اى من أهل بيت التوحيد والعلم والمعرفة

<sup>6</sup> كان : لكان F ، \_ M || آذانهم : + ويقول في آذانهم لئلا تكون M الاذاعة F (بقلم الاصل) || F بالذمة F : بالذعة F || F برسول : في رسول F منه F || F

والحكمة ، لا من أهل بيت النسوان والصبيان والاهل والاولاد . وقال تأكيداً لهذا المعنى « لو علم أبو ذرّ ما فى بطن سلمان من الحكمة ، لكفّره ! » وروى « لقتله ! » وكلاهما صحيح . فانظر الى عظمة قدر أبى ذر ، والى هذا الكلام فى حقه ، واستشهد به على عظمة السرّ المودع عند سلمان ، وعلى المبالغة فى كتمان أسرار الله تعالى ، حيث المودع عند سلمان ، وعلى المبالغة فى كتمان أسرار الله تعالى ، حيث صرفت أنّ كبار الصحابة كانوا يخفون بعضهم عن بعض حتى النبي " للهي الله عليه وآله وسلم \_ . ولعظمة شأن سلمان وقربه الى حضرة الرحمن ، قال \_ عليه السلام « الجنّة أشوق الى سلمان من سلمان و الى المجنّة . »

(٤٧) ولجلالة قدر أويس القرنى \_ رحمة الله عليه أيضاً \_ لاظلاعه على أسرار الله تعالى كشفاً وذوقاً ، قال \_ صلّى الله عليه وآله وسلم \_ على أسرار الله تعالى كشفاً وذوقاً ، قال \_ صلّى الله عليه وآله وسلم ي قل في حقّه ، حين كان يستنشق من طرف اليمن روائح أنفاسه الشريفة ، من حيث الباطن أو الظاهر : « اننى لانشق روح الرحمن من طرف اليمن » ، ووود « من ناحية اليمن » و « من قبل اليمن » . وقد سأله اليمن عن هذا الشخص ، فقال له \_ عليه السلام \_ « انّ باليمن لشخصاً يقال له « اويس القرنى » ؛ يحشر يوم القيامة امّة و مدر أن باليمن يدخل في شفاعته مثل ربيعة ومض . الا من رآه منكم ، فليقرأه عنى يدخل في شفاعته مثل ربيعة ومض . الا من رآه منكم ، فليقرأه عنى

(٤٨) والى غلبة هذه الاسرار بالنسبة اليه في بعض الاوقات، قال:

« لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب، ولا نبي مرسل ». والمراد أنّ لي مع الله حالات وأوقات لا يمكن أن يطّلع عليها أحد ، لا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا غيرهم من المخلوقات . وكأنّه يشير الى 3 أنّه ما تنكشف علمه هذه الاسرار ولا تتجلَّى له هذه الانوار الا عند تجرّده عن جميع التعلُّقات الروحانيَّة والجسمانيَّة ـ حتَّى النبوَّة والرسالة ـ وعن جبرئيل وابلاغه أيضاً ، لقوله \_ عليه السلام\_ « لو دنوت ُ أنملة لاحترقت . » 6 (٤٩) وبالحقيقة المعراج عبارة عن هذا المقام، ان أريد به المعراج المعنوى "؛ وان أريد به (المعراج) الصورى "، فهو ظاهر . و (قد عبّر، عليه السلام) عن شدّة تعلُّفه بالنبوّة والرسالة ومنعهما (ايّاه) عن الوصول 9 الى حضرة الحقّ \_ جلّ جلاله \_ (و) قال حين خلاصه عنهما لحظة : « لايسعني فيه ملك مقرّب » اي جبرئيل وابلاغه ، « ولا نبي مرسل » اى النبوّة ورسالتها ، لأنّ الرسالة ابلاغ ما حصل عن النبوّة . والى هذا 12 المقام أشار \_ جلّ ذكره \_ « ولن أجد من دونه ملتحداً الا بلاغاً من

(٠٠) والغرض منه أنّ اخفاء أسرار الله تعالى \_ خصوصاً الاسرار 15 المودعة في هذا الكتاب \_ واجب عن غير أهلها ، لانّها لازالت كذلك ، اى مخفيّة عن غير أهلها ، مودعة عند أهلها .

(٥١) واذا عرفت هذا، فلنرجع الى قول الاولياء \_ عليهم السلام \_ 18 ونبيّن هذا بقول أعظمهم وأكماهم الذى هو أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ كما فعلنا فى الانبياء ، أعنى اكتفينا منهم بأعظمهم وأكملهم الذى هو

الله ورسالاته » . وأمثال ذلك كثيرة .

<sup>13</sup> ولن أجد ..: سورة ٧٧ (الجن) آية ٣٣

نبيِّنا \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ وهو هذا . ومنها قول أمير المؤمنين على "بن أبى طالب \_ عليه السلام \_ وأقواله في هذا الباب كثيرة . نذكر منها أحسنها وألطفها ، وهو ما جرى بينه وبين كميل بن زياد النخعي \_ رحمه الله \_ الذي كان من أخص تلامدته وأعظم أصحابه \_ واليه تنسب خرقة الموحّدين وطريقة المحقّقين ـ حين سأله عن «الحقيقة». (٢٥) وهو أنّه مروى عن كميل أنّه سأل أمير المؤمنين عليّاً \_ عليه السلام \_ عن « الحقيقة » ، بقوله « ما الحقيقة ؟ » فقال له \_ عليه السلام « ما لك والحقيقة ؟ » يعنى : من أنت والسؤال عن الحقيقة ، ولستَ بأهلها! فقال كميل: «أو لستُ صاحب سرّك؟» قال: « بلمي! ولكن يرشح عليك ما يطفح منّى » يعنى: نعم ، أنتَ صاحب سرّى ومن أخص تلامذتي، ولكن لستَ بأهل لمثل هذا السرّ والاطّلاع عليه، لانّه « يرشح عليك ما يطفح منّى » و ( الا كان الامر ) يضرّك ويضرّني ، لانّ ظرفك لا يحتمل فوق قدرك ، وأنا مأمور بوضع الشيء ( في ) موضعه . فقال كميل: «أو مثلك يخيب سائلاً ؟» اى مثلك في العلوم والحقائق 15 والأطّلاع على استعداد كلّ سائل ، « يخيب سائلاً ؟ » اي يمنعه عن حقّه، ويجعله محروماً عن مراده، خائباً عن مقصوده، ساكتاً عن جوابه؟

لا ، والله ! بل يجب عليك وعلى مثلك جواب كلّ واحد منهم بقدر

وأمّا بنعمة ربّك فحدّث » وأسوة ً بنبيّه \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_

18 استعداده وفهمه وادراكه ، مطاوعة " لقوله تعالى « وأمّا السّائل فلا تنهر ،

<sup>19</sup>\_18 وأما السائل ..: سورة ٩٣ (الضحى) آية ١٠-١١  $\parallel$  19 بنبيه MF

لقوله « كلّموا الناس على قدر عقولهم . »

(٣٥) فشرع الامام بعد ذلك في بيانه وقال : « الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير اشارة » . فقال كميل : « زدني فيه بياناً » . 3 قال ( الامام ) : « محو الموهوم مع محو المعلوم . » قال ( كميل ) : « ردني فيه بياناً . » قال ( الامام ) : « هتك الستر لغلبة الستر . » قال ( كميل ) : « زدني فيه بياناً . » قال ( الامام ) : « نور يشرق من 6 قال ( كميل ) : « فيلوح على هياكل التوحيد آثاره . » قال ( كميل ) : « زدني فيه بياناً .» قال ( الامام ) : « اطف السراج ، فقد طلع الصبح » .

(36) وهذا الكلام يحتاج الى شرح طويل وبسط عظيم ، وسنبينه و في الاصل الثانى من هذا الكتاب ، ان شاء الله تعالى ، ولكن معنى الكلام الاخير أنه يقول « اسكت بعد ذلك » اى بعد هذا البيان التام والاظهار الكامل والكشف الجلى العيانى ، عن السؤال من لسان العقل 12 ومقام القلب ومرتبة السلوك ، لانه قد طلع تباشير شمس الحقيقة وظهر شعاعها فى الآفاق . ولست أنت ، بعد ذلك ، محتاجاً الى السؤال من لسان العقل الذى هو كالسراج بالنسبة الى الشمس .

(00) والمراد أنّ الشخص اذا وصل الى مقام المشاهدة والكشف، فلا ينبغى له أن يطلب المقصود من طريق المجادلة والمباحثة، لأنّ الكشفيّات والذوقيّات غير قابلة للعبارة والاشارة والسؤال والجواب، كما 18

أشار اليه أوّلاً ، وقال : « كشف سبحات الجلال من غير اشارة . » فكأنّه أمره بالسكوت والصمت والتوجّه الكلّي الي حضرته تعالى ، حتى 3 يدرك مقصوده بالذوق الذي هو أعلى مراتب الوصول الى الله تعالى . وعن هذا المقام قال العارف : « من عرف الله كلّ لسانه » اى « من عرف الله » على سبيل المشاهدة والذوق « كلّ لسانه » عن العبارة والاشارة .

(٥٦) والغرض من هذا كله أنّ الامام \_ عليه السلام \_ اذا كان بافشاء الاسرار الآلهيّة عن أعظم خواصّه وأكبر تلامذته بهذه المثابة ، و فلا يجوز لغيره افشاؤها مع كلّ أحد من العوام والجهّال فاذن عليك بكتمانها واخفائها عن غير أهلها اتّباعاً لله تعالى ولرسوله ولامام المسلمين كلّ فة .

12 (٥٧) ويروى عن كميل ـ رضى الله عنه \_ مثل ذلك أيضاً وأبلغ منه ، في كتمان الاسرار واخفائها ، كما هو مذكور في « نهج البلاغة » . وهو أنه قال \_ رضى الله عنه : « أخذ بيدى أمير المؤمنين على " \_ عليه السلام \_ فأخرجني الى الجبّانة . فلمّا أصحر ، تنفّس الصعداء . ثمّ قال لى : يا كميل بن زياد ! انّ هذه القلوب أوعية ، فخيرها أوعاها ، فاحفظ عنّى ما أقول لك . الناس ثلاثة : فعالم ربّاني " ، ومتعلّم على فاحفظ عنى ما أقول الك . الناس ثلاثة : فعالم ربّاني " ، ومتعلّم على النجاة ، وهمج رعاع أتباع كلّ ناعق يميلون مع كلّ ريح ، لم يستضيوا بنور العلم ، ولم يلجأوا الى ركن وثيق . يا كميل !

و الوصول F : الاصول  $M \parallel 13$  في نهج البلاغة : بنكريد « نهج البلاغة » با ترجمه وشرح فيض الاسلام ، تهران ١٣٣٠ شمسي ، جلد ششم ، شمارهٔ ١٣٩ ، ص ١١٤٤ - ١١٤٨

العلم خير من المال . العلم يحرسك ، وأنت تحرس المال . والمال تنقصه النفقة ، والعلم يزكو على الانفاق ، وصنيع المال يزول بزواله . يا كميل! معرفة العلم دين أيدان به ، به يكسب الانسان الطاعة في 3 حياته وجميل الاحدوثة بعد وفاته. العلم حاكم، والمال محكوم عليه. يا كميل بن زياد ! هلك خزّان الاموال وهم أحياء ، والعلماء باقون ما بقى الدهر ، أعيانهم مفقودة ، وأمثالهم في القلوب موجودة . ها! انّ 6 ههنا لعلماً جمّاً \_ وأشار بيده الى صدره \_ لو أصبت له حملة ً! بلى! أُصبتُ لقناً غير مأمون عليه ، مستعملاً آلة الدين للدنيا ، ومستظهراً بنعم الله تعالى على عباده وبحججه على أوليائه؛ أو مُنقادًا لحملة الحقِّ، و لا بصيرة له في أحنائه ، ينقدح الشكُّ في قلبه لاوِّل عارضٍ من شبهةٍ : ألا ! لا ذا ولا ذاك ؛ أو منهوماً باللَّذة ، َسلس القياد للشهوة ، أو مغرماً بالجمع والاتخار ، ليسا من رعاة الدين في شيءٍ ، أقرب شيءٍ شبهاً 12 بهما الانعام السائمة ، كذلك يموت العلم بموت حامليه . اللهم بلى ! لا تخلو الارض من قائم لله بحججه، امّا ظاهراً مشهوراً، أو خائفاً مغموراً، لئلا تبطل حجج الله وبيّناته. وكم ذا ؟ وأين أولائك \_ والله \_ الاقلّون 15 عدداً ، والاعظمون عند الله قدراً ، بهم يحفظ الله تعالى حججه وبيّناته ، حتّى يودعوها نظراءهم ، ويزرعوها في قلوب أشباههم . هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة ، وباشروا روح اليقين ، واستلانوا ما استوعره 18 المترفون ، وانسوا بما استوحش منه الجاهلون، وصحبوا الدنيا بأبدان

<sup>2</sup> تنقصه : ننقصه  $M \parallel 9$  أو منقاداً M : ومتقلداً F لحملة M : بجملة M : فيقدح M : فيقدح M : M : M : بحملة M : بدان كه نه اين «مقلد بي بصيرت» أهل أمانت وعلم حقيقي ميباشد ، ونه آن «تيز فهم» (شرح فيض الاسلام)

أرواحها معلّقة بالمحلّ الاعلى . أولائك خلفاء الله في أرضه ، والدعاة الى دينه . آه آه ! شوقاً الى رؤيتهم ! » هذا آخره . وسنشير الى بعض أسرار هذا الكلام في آخر هذه المقدّمة ، ان شاء الله تعالى ، ونبيّن أنّ هؤلاء القوم الموصوفين بهذه الصفات ، من هم ؟ والعلم الذي هم حاملوه ، أيّ علم هو ؟

(٥٨) واذ فرغنا من كلامه في كتمان الاسرار والمبالغة فيه بقدر هذا المقام، فلنشرع فيه من كلام الائمة المعصومين من أولاده \_ عليهم السلام \_ تأكيداً ومبالغة في هذا الباب. وان قيل : يكفى في هذا الباب آية أو آيتان ، وخبر أو خبران ، لانّ المقصود يحصل منهما ، فلا فائدة في التطويل وزيادة الكلام ، \_ أجيب عنه بأنّ المراد ليس نفس الاخفاء ولا الكتمان ، بل هناك غرض آخر يفهم من البحث الاتي في الخيا المقدمة ، وهو المعارضة بين الطائفتين ، والتمسّك بهذا الكلام ، لئلا ينكر أحد ، حين التمسّك ، بأنّ هذا الكلام ليس كلامه . والباقي من الإغراض ستعرفه ، ان شاء الله تعالى .

15 (٥٩) ومنها قول الائمة المعصومين من أهل بيت النبي \_ صلوات الله عليهم اجمعين \_ وهو أنه مروى برواية صحيحة عن كل واحد واحد منهم أنه قال : « أنّ أمرنا صعب مستصعب ، لا يحتمله الا ملك عقرب ، أو نبي مرسل ، أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان . » وقال :

<sup>18</sup> للايمان : + اولئك والله ! الاقلون عدداً والاعظمون قدراً ، بهم يحفظ الله حجم وبيناته حتى يودعها نظراءهم ويزرعوها في قلوب اشباههم ، هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة وباشروا M

« خالطوا الناس بما يعرفون ، ودعوهم بما ينكرون ، ولا تحملوا على أنفسكم وعلينا . ان أمرنا صعب مستصعب ، لا يحتمله الا ملك مقرّب ، أو نبي مرسل ، أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان ».

(٦٠) وروى محمّد بن عبد الجبّار عن الحسن بن الحسين اللؤلؤى تن محمّد بن الهيثم ، عن أبيه عن أبي حمزة الثمالي ، قال «سمعت أبا جعفر (يعنى الامام محمّد الباقر) \_ عليه السلام \_ يقول : أمرنا وصعب مستصعب ، لا يحتمله الا ملك مقرّب ، أو نبي مرسل ، أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان . ثمّ قال : يا أبا حمزة ! ألست تعلم أنّ من الملائكة مقرّباً وغير مقرّب ؟ ومن النبيّين مرسلا وغير مرسل ؟ وفي و المؤمنين ممتحن ؟ » قال « قلت بلي ! » قال « ألا ترى صعوبة أمرنا ؟ انّ الله تعالى اختار له من الملائكة المقرّب ، ومن النبيّين المرسل ، ومن المؤمنين الممتحن » .

(٦١) وروى محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن سنان ، عن عمّار بن مروان ، عى جابر ، عن أبى عبد الله (يعنى الامام جعفر الصادق) ـ عليه السلام ـ أنّه قال « أمرنا سرّ مستور فى سرّ ، وسرّ مستسرّ ، وسرّ لا 15 يفيده الا سرّ ، وسرّ على سرّ ، مقنّع بسرّ ». وروى أيضاً أنّه قال « انّ أمرنا سرّ مستور فى سرّ ، مقنّع بالميثاق ؛ مَن هتكه أذلّه الله ».

(٦٢) وروى ابن محبوب، عن مرازم، قال « قال لى أبوعبدالله \_ 18 عليه السلام: أمرنا هو الحقّ، وحقّ الحقّ، وهو الظاهر، وباطن الظاهر، وباطن الباطن، وهو السرّ، وسرّ السرّ، والسرّ المستسرّ، وسرّ مقنّع بسرّ».

(٦٣) والى كتمان هذا السرّ ، أشار بقوله \_ عليه السلام \_ : « التقيّة ديني ودين آبائي . فمن لا تقيّة له ، لادين له » يعني : الاتّقاء والاحتراز من افشاء الاسرار الآلَهيّة « ديني ودين آبائي » من الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ « فمن لا تقيّة له » في أخفائها «لا دين له». (٦٤) والى هذا أشار علماؤنا في كتبهم وقالوا : التقيَّة واجبة ، لا يجوز رفعها الى أن يخرج الامام القائم الذي به يظهر الدين كلَّه، ويكون من المشرق الى المغرب على ملَّة واحدة ، كما كان ( الشأن ) في زمان آدم \_ عليه السلام . فمن تركها (يعنى التقيّة) قبل خروجه ، فقد خرج من دين الاماميّة ، وخالف الله تعالى ورسوله والائمّة \_ عليهم السلام . وهذا الكلام منقول من «اعتقادات ابن بابويه » رحمة الله عليه. (٦٥) وروى عمران بن موسى عن محمّد بن على وغيره ، عن 12 هارون بن مسلم ، عن مسعدة بن صدقة ، عن جعفر ، عن أبيه \_ عليهما السلام \_ قال « ذكر على ما على السلام \_ التقيّة في يوم عيد . قال : والله ! لو علم أبو ذر ماذا في قلب سلمان ، لقتله ! » ولفد آخي 15 رسول الله \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ بينهما ؛ فما ظنَّك بسائر الخلق ؟ « انّ علم العلماء صعب مستصعب ، لا يحتمله الا مَلَكُ مقرّب، أو نبى مرسل ، أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للايمان . \_ قال : واتّما 18 صار سلمان من العلماء ، لانه امرؤ منّا ، أهل البيت » فلذلك شبه العلماء. (٦٦) والى هذا كلّه أشار الامام المعصوم زين العابدين \_ عليه السلام \_ في أسات منسوية اليه ، وهو قوله :

F سلمان: + اى فى احواله المختصة به المميزة له عمن (عما F) سواه صلوات الله عليه F (بقلم الاصل)  $\|$  آخى F : اخا M  $\|$  8 افلذلك F : فكذلك M  $\|$  20 قوله F : F شعر F

كيلا يرى الحقّ ذوجهل فيفتتنا مع الحسين ووصى قبلها الحسنا لقيل لى: أنت ممّن يعبد الوثنا! يرون أقبح ما يأتونه حسنا

ائنی لاکتم من علمی جواهره وقد تقدّمنا فیها أبو حسن یا رب جوهر علم لو أبوح به ولاستحلّ رجال مسلمون دمی

وروى أمثال ذلك عنهم بحيث يكاد يخرج عن الحصر. وليس هذا الموضع محتاجاً الى أكثر من هذا . و « خير الكلام ما قلّ ودلّ ولم يملّ ». (٦٧) وأيضاً مرادنا يحصل بهذا المقدار وأقلّ منه ، ان كان المخاطب منصفاً . وان لم يكن منصفاً ، فما يفيده شيء أصلاً ، لا هذا ولاغيره ،

كما قال الله تعالى « وان يروا كلّ آية لا يؤمنوا بها ، وان يروا و سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلاً ، وان يروا سبيل الغيّ يتّخذوه سبيلاً .» هذا آخر ما أردنا ايراده من كلام الائمّة المعصومين ـ عليهم السلام .

(٦٨) واذا تحقق هذا ، فعليك بحفظ هذه الاسرار وكتمانها واخفائها 12 عن غير أهلها ، لانه ليس علينا غير الذى فعلنا « وما على الرسول الا البلاغ المبين ». « قد جاءكم بصائر من ربّكم ، فمن أبصر فلنفسه ، ومن عمى فعليها ، وما أنا عليكم بحفيظ » . والله المستعان ، وعليه 15 التكلان ، وهو « يقول الحقّ وهو يهدى السبيل ».

(٦٩) تنميه . وان قيل : أنت قلت : نحن نكتفى من الاولياء بواحد منهم ، وهو أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ وقد ذكرت بعدد 18

<sup>2</sup> تقدمنا فيها : تقدمها فينا MF  $\parallel 5$  عن F : من M  $\parallel 8$  شيء : شيئًا MF  $\parallel 9-10$  وان يروا ... سورهٔ  $\sim 10$  (  $\sim 10$   $\sim 1$ 

كلام الائمة \_ عليهم السلام \_ وهذا خلاف الشرط ، ويلزم منه فسادان: المّا أنّ الائمّة ليسوا من الاولياء ، وهذا خلاف الحقّ ؛ وامّا أنت تغفل عن أمثال هذا ، وهذا أيضاً ليس بمناسب ؛ \_ أجيب عنه بأنّ هذا ليس كذلك ، لانّ الائمّة \_ عليهم السلام \_ من كبار الاولياء ، لكن فعلت مذا وكلام رعاية طريق أصحابنا الشيعة ، لانّهم لا يفرقون بين كلام النبي وكلام أميرالمؤمنين وكلام الائمّة \_ عليهم السلام \_ لانّ الكلّ عندهم بمثابة نفس واحدة وكلام واحد . والا ، أنا ما أغفل عن هذا المقدار ، بعناية الله تعالى وحسن توفيقه .

و (٧٠) وأمّا المعارضة الموعودة بين الطائفتين المذكورتين ، وهي أنّ أصحابنا الشيعة لا يسلّمون أنّ هذه الطائفة المخصوصة بحمل أسرار الائمّة \_ عليهم السلام \_ هم الصوفية ؛ ولا يقرّون أيضاً بأنّ هذه الاسرار و توجد في غير الائمّة ، وينكرون عليهم في هذه الدعوى غاية الانكار ، وينسبونهم بذلك الى الكفر والزندقة ، \_ فنريد أن نستدل على حقيّتهم بالدلائل النقليّة والبراهين العقليّة اجمالاً ، قبل الشروع في المعارضة بالدلائل النقليّة والبراهين العقليّة اجمالاً ، قبل الشروع في المعارضة الموسومون بالشيعة الحقيقيّة و «المؤمن الممتحن» وخير ذلك ، ليعرفوا الموسومون بالشيعة الحقيقيّة و «المؤمن الممتحن» وخير ذلك ، ليعرفوا ( يعنى أصحابنا الشيعة ) قدرهم ، ويتركوا انكارهم ، ويتحقّقوا أنّهم

(٧١) فنقول : كلام أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ « الناس

و كلام الائمة F : F اغفل M | 10 بحمل M : التى 6 و كلام الائمة F : F تحمل F : الموسومون : F تحمل F : حقيقه F : حقيقه F : الموسومون : الموسومة F : بالسعة F : بالسعة F

ثلاثة: فعالم ربّاني ، ومتعلم على سبيل النجاة ، وهمج رعاع » الى قوله « أولئك ، والله ! الاقلّون عدداً والاعظمون قدراً ، بهم يحفظ الله حجمه وبيناته حتّى يودعوها نظراءهم ، ويزرعوها في قلوب اشباههم » 3 الى آخره ، ـ دال على أنّ هناك جماعة مخصوصة بحمل أسرارهم وحفظها، وهم قليلون ، ومع أنّهم قليلون ، ( فهم ) الاعظمون قدراً ، والاكملون وصفاً .

(٧٢) فهؤلاء الجماعة لا يجوز أن يكونوا من القسم الأوّل ، الذى هو « العالم الربّانى » لانّ هذا اسم مخصوص بعد النبى " - صلّى الله عليه وآله وسلّم - به وبالائمّة المعصومين من أولاده - عليهم السلام - ولا يبجوز أن يكونوا من القسم الثالث ، الذى هو « الهمج » ، لانّهم موصوفون بأنّهم « أولياء الله وخلفاؤه » وقدرهم أعلى وأجلّ من أن يعدّوا منهم . فما بقى الا أن يكونوا من القسم الثانى ، الذى هو « المتعلّم على سبيل النجاة ». فثبت أنّ هناك جماعة مخصوصة بحمل أسرارهم ( يعنى أسرار الائمّة ) ، وهم غيرك ( أيّها الشيعي أسماً ! ) ، لانّك مقر بأنّك لست بحامل أسرازهم هذه ، ولا غيرك .

(٧٣) فنقول: هؤلاء الجماعة ، هم الصوفيّة الموسومون بالشيعة الحقيقيّة و « المؤمن الممتحن » ، لانّهم هم المخصوصون بحمل هذه الاسرار من بين الطوائف كلّها ، لانّها لا تظهر الا منهم ، ولا يقرّ بها

داك  $\mathbf{F}$  اللائة : ثلثة  $\mathbf{M}$   $\|$   $\mathbf{K}$  يودعوها  $\mathbf{F}$  : يودعها  $\mathbf{M}$  الله : داك  $\mathbf{M}$  اللول :  $\mathbf{M}$  بحمل  $\mathbf{F}$  : تحمل  $\mathbf{M}$   $\|$   $\mathbf{V}$  لا يبجوز  $\mathbf{M}$  : يبجوز  $\mathbf{F}$   $\|$  يكونوا  $\mathbf{F}$  : يكون  $\mathbf{M}$   $\|$  اللول :  $\mathbf{M}$  نعم وكيف  $\mathbf{V}$  ؛ وأقوالهم تعضد ذلك ، منها « سلمان منا » ومنها «سدير منا» الى غير ذلك ، فيكونوا علماء ربانيين  $\mathbf{F}$  (بقلم الاصل)  $\|$   $\|$   $\|$  يعدوهم  $\mathbf{M}$   $\|$  الموسوفة  $\mathbf{M}$  الموسوفة  $\mathbf{M}$  الموسوفة  $\mathbf{M}$  الموسوفة  $\mathbf{M}$ 

الاهم . ويشهد بذلك بعد حكم الضرورة قول الائمة \_ عليهم السلام : 
« الناس يعدّون على ثلاثة : عالم ومتعلّم و عثاء . فنحن العلماء ، وشيعتنا المتعلّمون ، وسائر الناس عثاء . » وبعبارة الخرى : « الناس رجلان : 
عالم ومتعلّم ؛ وسائر الناس عثاء . فنحن العلماء ؛ وشيعتنا المتعلّمون ؛ وسائر الناس عثاء ».

(٧٤) وان قلت : هذا برهان على اثبات حقيقتنا ، لأنّ ( اسم ) 6 الشيعة لا يصدق على غيرنا ، \_ قلنا : نعم ! لا يصدق على غيرك بحسب الظاهر . فأمّا بحسب الباطن ، فلا ! فانّه يصدق على غيرك . وليس بينهما منافاة ، لأنّ للشيعة اعتبارين : الأوّل من حيث الظاهر والشريعة ، والثاني من حيث الباطن والطريقة ، كما أشار اليه الائمة \_ عليهم السلام \_ في أخبارهم ، وقسموهم قسمين وسموهم بـ « المؤمن الممتحن والغير الممتحن » ، كما سنيّنه . فالاعتبار الاوّل ، لك ؛ والثاني ، لغيرك . وبالحقيقة كلاهما واحد ، لانّ اسم « الشيعة » شامل للكلّ ، أهل الظاهر وأهل الباطن . وان لم تقبل هذا التقسيم ، فاجعل «روحك» من القسم الثالث ، الذي هو «الهمج» ، والا ، غيرهذا لا يمكن ، لانّ حمل أسرارهم ( يعنى أسرار الائمّة ) خص بالجماعة التي ( هي ) من القسم الثاني ، وأنت لستُ منهم ولا من القسم الاول ، فما بقي الا 18 القسم الثالث!

(٧٥) والى هذا التقسيم أشار \_ جلّ جلاله « وكنتم أزواجاً ثلاثة: فأصحاب الميمنة ، ما أصحاب الميمنة ! وأصحاب المشأمة ، ما أصحاب المشأمة ! والسابقون السابقون ، أولئك المقرّبون » ، لانّ « السابقون » وشارة الى الانبياء والاولياء والائمة \_ عليهم السلام \_ الموسومين بـ « العالِم الربّاني » . و « أصحاب الميمنة » ( اشارة ) الى المؤمنين والموحّدين من « الشيعة » ، الموسومين بـ « المتعلّم على سبيل النجاة » . و «أصحاب المشأمة » هم العوام وأهل الباطل ، الموسومون بـ « الهمج » و «الغثاء» وغير ذلك . وكذلك ( الامر بالنسبة الى ) « الظالم لنفسه » و «المقتصد»، و « السابق بالخيرات » في قوله تعالى « ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا و من عبادنا ، فمنهم ظالم لنفسه ، ومنهم مقتصد ، ومنهم سابق بالخيرات». هذا وجه واحد مستخرج من قول أمير المؤمنين \_ عليه السلام .

(٧٦) وأمّا من قول أولاده المعصومين ـ عليهم السلام ـ وهو أنّهم 12 بأجمعهم قالوا « أمرنا صعب مستصعب ، لا يحتمله الا ملك مقرّب ، أو نبى مرسل ، أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان » ، كما تقدم ذكره واسناده ، فهذا «المؤمن الممتحن » ليس من « طائفة السنّة » ، ولا من عيرها من الطوائف ، لانّه صار خارجاً عن الجميع ( يعنى جميع الطوائف والفرق ) بتخصيصه بـ «المؤمن ».

(٧٧) ومعلوم أن المؤمن لا يطلق من حيث الاصطلاح الا على 18 « الشيعة » ، وان كان من حيث اللغة يصدق على كلّ مسلم ومؤمن .

<sup>1–3</sup> و كنتم أزواجاً ..: سورهٔ ٥٦ (الواقعة) آية  $^{1}$  الموسومون : الموسومين MF  $\|$  و 10 ثم أورثنا ..: سورهٔ ٣٥ (الفاطر) آيهٔ ٢٩  $\|$  13 لا يحمتله F : لا يحمله M

وبحثنا من حيث الاصطلاح ، لا من حيث اللغة . فأهل السنّة لا يصدق عليهم اسم « المؤمن » ولا على غيرهم من الطوائف . و (هذا « المؤمن الممتحن » ) ليس أيضاً من طائفة « الشيعة » مطلقاً ، لانّه صار أيضاً خارجاً عنهم بتخصيصه بـ « الممتحن » . فما بقى الا أن يكون ( هذا المؤمن ) من نوع خاص من « الشيعة » ، لان « الشيعة » اسم جامع لجميع أنواعها ، والنوع الخاص من « الشيعة » هم الصوفيّة ، كما تقدم . فيكون « المؤمن الممتحن » صادقاً عليهم ، وهو المطلوب .

(٧٨) ووجه آخر ، وهو أنّ الاوّل يكون صادقاً على عوامّهم ، والثانى على خواصهم ، أعنى : ان جعلت « المؤمن الغير الممتحن » الذى هو العام \_ اسماً لفرقة أخرى غير «الاماميّة » ، يكون «المؤمن الممتحن » \_ الذى هو الخاص \_ اسماً للفرقة «الاماميّة ». وان جعلت الممتحن » ـ الذى هو الخاص \_ اسماً للفرقة «الاماميّة » فقط ، والشيعة » نوعاً خاصاً لا جنساً عامّاً ، وجعلته عَلماً «للاماميّة » فقط ، كما هو مقرّر في أصولهم \_ انّ «الشيعة » بالحقيقة لا يطلق الا عليهم فحينئذ «الاماميّة » تنقسم الى قسمين : « المؤمن الممتحن » و« المؤمن فحينئذ منهم ، والخاص على أهل الظاهر منهم ، والخاص على أهل الباطن ، كما تقدّم .

(٧٩) وهذا التقسيم أنسب من الأوّل ، لأنّ من الأوّل (ما) لا يصدق اله « الاماميّة » بالمطابقة أنّها « المؤمن الممتحن » ، بل بالالتزام ، لأنّ

MF فاهل السنة : فالسنة M فانه F  $\|$  E الطوائف : الطوايف MF  $\|$  E الشيعة E E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E

«المؤمن الممتحن » هو الذي يكون حامل أسرارهم ، والاماميّة مطلقاً ليسوا بحاملي أسرارهم ، بل حامل أسرارهم منها صنف خاص ، وهو «المؤمن الممتحن » . ولا شكّ أنّ هذا البحث محتاج الى بسط غيرهذا ، 3 (يكون) أوضح وأبين منه .

(۸۰) فنقول: اعلم أنّ الفرقة « الاماميّة » على قسمين: قسم قائم بظاهر علومهم ، التى هى عبارة عن الشريعة والاسلام والايمان. 6 وقسم قائم بباطن علومهم ، التى هى عبارة عن الطريقة والحقيقة والايقان. والاوّل موسوم بالمؤمن فقط. والثانى بـ « المؤمن الممتحن » ، والشيعة والصوفيّة عبارة عنهما ، لان الشيعى والصوفي أسمان متغايران (يدلّان) وعلى حقيقة واحدة ، وهى الشريعة المحمديّة .

(٨١) وان قيل: انّ الصوفيّة على طريقة « أهل السنّة » و اصولهم وقواعدهم ، فكيف جعلتهم « شيعيّين » حقيقيّين ؟ \_ أجيب عنه بأنّ 12 الصوفيّة وان كانت فرقاً كثيرة ، مثل الشيعة ، لكنّ الفرقة الحقّة منها واحدة ، وهي الفرقة الموصوفة بهذه الاوصاف ، اى بحمل أسرارهم على ما ينبغي ، والايمان بهم (يعني بالائمّة عليهم السلام) ظاهراً وباطناً ، 15 كما أنّ الشيعة ، وان كانت فرقاً كثيرة ، لكنّ الفرقة الحقّة منها واحدة ، وهي الفرقة «الاماميّة».

(٨٢) وان اعترض واحد من الاماميّة على هذا ، وقال : لا نسلّم 18

<sup>3</sup> محتاج F : يحتاج M || 0 قائم F : قام M || 0 الشريعة ... والايمان F : 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 || 0 |

9

صدق هذه الخصوصيّة ، ولا صحة هذا التقسيم ، لانّه ليس هناك أحدّ آخر غيرنا يصدق عليه هذا الاسم ، بل نحن « المؤمن الممتحن » و« (المؤمن ) غير الممتحن » ، \_ قلنا : ان سلّمت َ وان لم تسلّم ، فكلام الائمة \_ عليهم السلام \_ يشهد بأن « المؤمن الغير الممتحن "غير « المؤمن الممتحن » ، لأنّ « المؤمن الممتحن » هو الذي يكون حامل أسرارهم ، لقولهم « أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان » . والمؤمن الغير الممتحن ( أنت ) مقرّ بأنّه ليس من حاملي أسرارهم ، ولا غيره ، فلا يكون هو

(٨٣) ولو قال : لم قلت انه ليس هو بحامل أسرارهم ، ولا بأهلها ؟ بل أسرارهم هي ما هو عليه . \_ قلنا : لو كانت علوم الائمّة وأسرارهم منحصرة في ما أنت عليه ، لما كانوا محتاجين الى الوصيّة بكتمانها الى هذه الغاية ، والمبالغة الشديدة فيها الى أقصى النهاية ، لأنّ علوم الشريعة \_ التي أنت علمها \_ اظهارها واجب ، وسترها كفر ، لانّها علوم واجبة الاظهار والاشتهار على رؤوس المنابر ، وصدور المحافل، وبطون المجالس ، وواجبُ القيامُ بمعض أركانها بالطبول والاعلام والتكبير والصلوات ، مثل الحج والجهاد ، والبعض الآخر بالدفوف والصياح ، مثل الزفاف والاعياد وغير ذلك ، رغماً لانف أعدائها وَقَصْمُ ظهر حسّادها . (٨٤) وأيضاً لو اعتقدت َ أن السرارهم وعلومهم منحصرة في ما أنت 18

<sup>2</sup> غيرنا M : غير ما F | 3 غير : الغير MF | 3 وان لم M : او لم F ا G القولهم : بقولهم F القوله G القوله G القولهم G القولهم G القولهم G القولهم القولهم G القولهم القولهم G القوله G ا M: حامل F  $\parallel MF$  هي ما M: هي التي MF  $\parallel MF$  الما MFما MF || 13 وسترها F : وسرها M || 14 رؤوس: رؤس MF || 16 والبعض : وببعض MF | 18 في ما : في التي MF

عليه فقط ، \_ فهذا اعتقاد فاسد ، وظن كاذب ، وجهل تام بكمالاتهم ومراتبهم ، لان الذى أنت عليه مرتبة من مراتبهم ودرجة من درجاتهم ، بل أدناها وأسفلها ، والذى غيرك عليه كذلك ، لان علم الشريعة وبالنسبة الى علم الطريقة كالقشر بالنسبة الى اللب ، و (علم) الطريقة بالنسبة الى اللب ولب اللب و ومن بالنسبة الى اللب ولب اللب و ومن أراد أن يعرف الفرق بين هذه المراتب ، فليطالع فى هذا الكتاب ، من ألاصل الثالث القاعدة الثالثة منه .

(٨٥) وان قلت : لم لا يجوز أن يكون هذا الامر، أو هذه الاسرار المذكورة في كلام الائمة \_ عليهم السلام \_ في « الاماميّة » ومذهب الطائفة و « الاثنا عشرية » من حيث الظاهر ؟ \_ قلنا : لو كان الامر كذلك ، لما بالغوا في كتمانه الى هذه الغاية ، لائهم ما خرجوا بالسيف الا لاظهاره و ( قصد ) اشتهاره . ومعلوم أن عليًا \_ عليه السلام \_ من حين وفاة 12 النبي " \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ كان في المخاصمة والمحاربة الى حين وفاته ، حتى قتل الوفا من المنكرين المخالفين لطريقته وشريعته . وهذا السؤال ليس بسؤال جيّد ، لائه قريب الى كلام الصبيان والمجانين . 15 الاسرار ، وهو أعلى مرتبة من « المؤمن الغير الممتحن » هو صاحب هذه الاسرار ، وهو أعلى مرتبة من « المؤمن الغير الممتحن » ؛ لكن ، لم قلت انه صوفي "، لائه يمكن أن يكون غيره ؟ \_ قلنا : أنت ، اذا سلّمت الله قلت انه طائفة مخصوصة " \_ وهم حاملو أسرار الائمّه ، وأنت غيرهم،

<sup>7</sup> منه  $F: M \parallel M$  أوهذه F: M هذه  $M \parallel P$  في الامامية F: M امرالامامة MF: M أنا F: M الما F: M

وهم غيرك \_ فهذا القدر يكفينا في اثبات دعوانا ، لانّا ما نريدغيرهذا . فحينند ، ان ثقل عليك اطلاق اسم الصوفيّة عليهم ، فبأى اسم شئت سمّيهم ، لان المضايقة ( يعنى الخلاف الحقيقي ) ليس في الاسم فقط ، بل في المسمّى الذي هو المعنى المخصوص والسرّ المعلوم ، أعنى : معنى التوحيد وسرّ الوجود .

الاسم ، كما استنكفت من اسمهم ولا من طريقتهم ، لان "التصوّف عبارة الاسم ، كما استنكفت من اسمهم ولا من طريقتهم ، لان "التصوّف عبارة من التخلّق بالاخلاق الالهيّة قولاً وفعلاً وعلماً وحالاً . وأى "كمال يكون أعظم منه ؟ وبالحقيقة ، ما كانت بعثة الانبياء والرسل ، وتعيين الاولياء والاوصياء بأجمعهم ، الا للامر بتحصيل ذلك ، كما هو معلوم لارباب الأصول . ويشهد بذلك رياضا تهم ومجاهداتهم ، وتركهم اللذات الدنيويّة والاخرويّة ، ورجوعهم الى الفناء ، وتركهم اضافة شيء الى أنفسهم ، وغير ذلك من الاوصاف الحميدة والاخلاق الجميلة .

(۸۸) والكلام الوارد في معنى التصوّف وأهله كثير ، وهو لا يخفى 15 على الاذكياء المستعدّين . ولكن (ها هي نبذة من) بعض ما قيل فيه . (فمن ذلك) قولهم : «الصوفي من لا يخالف ظاهره احكام الشريعة ، ويطالب باطنه بحقائق الحقيقة ؛ لا يكون له شيء من ولا يذخر شيئاً 18 لشيء ، ولا يسأل غير الضرورة شيئاً من الاشياء ، ولا يكون معه شيء من الاشياء ، ولا يكون ميه من المن المن المن الاشياء ، ولا يكون ميه من المن الاشياء ، ولا يكون ميه من المن الاشياء ، ولا يكون ميه المن الاشياء ، ولا يكون ميه من الاشياء ، ولا يكون ميه شيء من الاشياء ، ولا يكون ميه من المن الاشياء ، ولا يكون ميه شيء من الاشياء ، ولا يكون ميه بالمن الاشياء ، ولا يكون ميه ، ولا يكون ميه من الاشياء ، ولا يكون ميه بالمن الاشياء ، ولا يكون ميه ، ولا يكون ميكون ميكون ميكون ميكون ميكون ، ولا يكون ميكون ميكو

يعطى أحداً منه شيئاً ». وقولهم « الصوفى من عاش فى الدنيا من غير مشغلة ، ودخل القيامة من غير مطالبة ، وكفى مولاه من غير وحشة ». وقولهم « للتصوّف ظاهر وباطن ، فظاهره قطع العلائق ، وهو أن يجذب كلّ شيء الى الله تعالى ، ولا يجذبه شيء عن الله تعالى . وباطنه هجران الخلائق . وسرّه مجرّد ، متعلّق بعيون الحقايق ». وقولهم « التصوّف الخلائق . وسرّه مجرّد ، متعلّق بعيون الحقايق ». وقولهم « التصوّف (هو ) التخلّق بأخلاق الربوبيّة ، واستعمال الآداب الشرعيّة ، والتميّك 6 بسنّة خير البريّة ، محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ».

(۸۹) وقال بعضهم « عَبر الشبلي يوماً في بعض شوارع بغداد . فناداه رجل من ورائه ، فمضى (الشبلي ) على وجهه ، وجعل يقول : والسوفية لا يلتفتون الى الورى ، ولا يجيبون من ناداهم خلف القفا . ومر أيضاً على امرأة ، فقالت له : اجعل لى عندك موضعاً . فقال : يا هذه ! لا يكون لنا موضع ( حتى أجعل لك عندى موضعاً ) . 12 السوفي أكله أكل المرضى ، وكلامه كلام الجرحى ، وجلوسه جلوس الروعى ، ونومه نوم الغرقى . السوفي ليله ليل المظلومين ، ونهاره نهار المحزونين . السوفى ظاهره خلقى "، وباطنه خالقى وقلبه وحدانى "، وفكره عرشى "، و همه علوى " ، وسر"ه سرمدى ". الصوفى "ظاهره مسيحى "، وباطنه خليلى " ، وهمته كليمى " ، وسر"ه حبيبى " . الصوفى "كلامه الله ،

<sup>1</sup> منه M = F المتصوف M = F المتصوف M = F المتصوف M = F المتصوف M = F المتحلق M = F المتحلق M = F المتحلق M = F المتحلق M = F المحليقة M = F المحليقة M = F المحلون M = F المحلوم M = F المحلوم M = F كلامه M = F

15

وعلمه لله ، ونظره إلى الله ، وسماعه من الله ، وأنسه بالله ، ومنزله عند الله ، وكلَّه (وتوكله؟) على الله ، وعيشه مع الله . الصوفيُّ ظاهره محرر ، ووجهه مُصفر ، وبطنه مُضمَى ، ونُخلقُهُ معبّر ، وقوته مقتّر، ولباسه مشمّر ، وعقله منوّر ، وقلبه أحسن من قنديل يزهر . الصوفي ّ ظاهره قد ارتحل عن الدنيا ، وقلبه قد انتقل الى العقبي' ، وسرّه قد نزل على المولى'. الصوفي ظاهره غريق في البلوي'، وروحه مسرور بالبلاء بلا شكوي ، وقلبه متلذَّذ بالنجوي ، وسرَّه مشتغل بالمو°لي ».

(٩٠) ولهذه الكلمات تفسير وتأويل ليس هذا موضعه . فنرجع ونقول : والله ! لو تحقّقتَ ، لعرفتَ بالتحقيق أنَّك بالنسبة الى غيرك هكذا ، لان هناك جماعة كثيرة يستنكفون من اسم « الشيعة » غاية الاستنكاف، بحيث يسمّونهم بـ « الرافضة » وينسبونهم الى الكفر والزندقة . فلو عرفوا هم أيضاً أن " الشيعة » عبارة عن طائفة مخصوصة بعلوم الائمّة من أهل بيت النبيّ \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ وأعمالهم ظاهراً وباطناً ، وهم أهل الفوز والنجاة والرفعة والدرجات، \_ لما قالوا هذا . (٩١) فالمؤمن الغير الممتحن \_ الذين هم «الشيعة » \_ لا ينبغى

(له) أن يذم « المؤمن الممتحن » \_ الذين هم « الصوفيّة الحقّة » \_

<sup>1</sup> ونظره F : ونظر M || ومنزله F : ومنزلته M || 3 مضمر F : + ونطقه مغير M || وخلقه معبر M - : F || 5 و 6 ظاهره F : في ظاهره M 5 عن M : من F || 6 البلوي M : الباري F || 7 بالمولى F : بالبلوي M || 9 ونقول M : ولنقول F || لعرفت : عرفت MF || 11 بالرافضة : بالرفضة MF || وينسبونهم F : وينسوبهم M || الكفر F : الفكر M || 12 عرفوا هم : عرفوهم MF ها : ما MF و 16 الذينهم : الذي هو MF

بمجرد عدم علمه بحاله ، لان أسرار الائمة وأحوالهم أعظم وأعلى ممّا هو عليه . وان ذمّه بواسطة جماعة أخرى من الصوفيّة شاركوهم في الاسم فقط وليسوا منهم ، يكن ذمّه بواسطة أفعال الغير وأقوالهم ، 3 (وذلك تماماً) كذم الغير له بواسطة أفعال الغير وأقوالهم ( ممّن ) شاركوهم في الاسم فقط .

(۹۲) و كذلك هو \_ اى « المؤمن الممتحن » الذى هو الصوفى " \_ ك ينبغى (له) أن يذم "الشيعة أصلاً ، لائهم ليسوا غيره بالحقيقة ، لائهم قائمون بالظواهر ، كما هو قائم بالبواطن . فكل واحد منهما عند التحقيق محتاج الى الآخر ، وان لم يعرف صاحبه ، لان "كل ظاهر ولم يكن مستنداً الى الباطن ، فهو كفر ؛ وكل باطن لم يكن متمسكاً بالظاهر ، فهو زندقة ، كما هو مقر "ر عند أهل الله تعالى ، و (قد ) بينا (هذا ) عند بيان الشريعة والطريقة والحقيقة من هذا الكتاب . 12 بينا (هذا ) وأمّا الجماعة التي شاركت الشيعة في الاسم وليست منهم ، والناس يشتّعون عليهم ( يعنى على الشيعة ) بواسطتها ( يعنى بوساطة والناس يشتّعون عليهم ( يعنى على الشيعة ) بواسطتها ( يعنى بوساطة و « الناس التي شاركت الشيعة ) ، فهم مثل « الغُلاة » و « الزيديّة » و « الكيسانيّة » ، و شعبهم وفرقهم وفرقهم وفرقهم وفرقهم

المذكورة في كتب الشيعة وغير الشيعة . وأمّا (الجماعة) التي شاركت

الصوفيّة كذلك وليست منهم، والناس يشنّعون عليهم (يعنى على الصوفيّة) ، بواسطتها (يعنى بوساطة تلك الجماعة التي شاركت الصوفيّة اسماً) ، و فهم مثل « الاباحيّة » و « الحلوليّة » و « الاتّحاديّة » و « المعطّلة »، و أمثالهم وأقرانهم ، كما سيجيء تفصيله في موضعه ، وهو عند بيان الفرق بين « العلوم الكسبيّة والارثيّة » من القاعدة الثانية من الاصل 6 الثالث . والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب .

(٩٤) هذا آخر ما كان عندى من البحث بين الطائفتين على سبيل الاجمال وطريق الالزام . فأمّا تفصيل ذلك من اسناد « خِرْقتهم» الصوريّة و المعنويّة ، ونسبة علومهم الى الانبياء والائمّة \_ عليهم السلام \_ فسيجىء في الاصل الثالث ، في أثناء القاعدة المذكورة (هناك) ، ان شاء الله تعالى . واذا تحقّق هذا وتقريّر ، فلنرجع الى المقصود ، ونشرع في الاصول ، مستمدًا من الله تعالى العون والتوفيق . « وما توفيقى الا بالله ،

عليه توكّلت واليه أنيب ».

<sup>2</sup> بواسطتها : بواسطتهم MF || 3 فهم مثل : فمثل MF | الاباحية : المباحية MF || 4 تفصيله : تفصيلهم MF || 8 خرقتهم F: خرقهم M || 12ـ13 وما توفيقي ..: سورهٔ ١١ ( هود ) آيه • ٩

## الأصل الاوّل

## فى التوحيد واقسامه

(90) و (هذا الاصل) هو مشتمل على أربع قواعد . القاعدة الاولى : في تعريفه . \_ القاعدة الثانية : في تعريفه . \_ القاعدة الثالثة : في تقسيمه . \_ القاعدة الرابعة : في كيفيّته . \_ ونحن نرتب (سان ذلك) الاوّل فالاوّل .

## القاعدة الاولى في فضيلة التوحيد

وى وضيله التوحيد وأوصافاً جمّة بحيث تكاد و المرابع المرابع التوحيد وأوصافاً جمّة بحيث تكاد و المحرج عن الحصر. وأنت بحمدالله للست محتاجاً الى ذكر مجموعها ، بل يكفيك منها أعظمها وأشرفها والاهم منها . فالاهم منها هو أن تعرف أنّ الوجود كلّه واقع على التوحيد ، مشتمل على مراتبه ، وأنّ جميع الموجودات مجبولة عليه ، مخلوقة لاجله ، وأنّ جميع الانبياء والاولياء الموجودات مجبولة عليه ، مخلوقة لاجله ، وأنّ جميع الانبياء والاولياء عليهم النّلام لم المعثوا الالاظهاره ودعوة الخلق اليه ، وأنّ مدار جميع الكمالات وأساس جميع المقامات للله وباطناً منوطة به والمحميع الكمالات وأساس جميع المقامات للله وباطناً منوطة به

<sup>9</sup> وأوصافاً جمة M : واوصاف حميدة F || 9-10 تكاد تخرج : يكاد يخرج 9 وأوصافاً جمة M : واوصاف حميدة M || 9-10 تكاد تخرج : يكاد يخرج MF || 13 || 14 || MF مخلوقة : مجبول MF || 15 منوطة : منوط MF مخلوق MF || 15 منوطة : منوط

6

وبمراتبه ، وأنّ علمه خلاصة العلوم كلّها من الرسميّة والحقيقيّة ، وأنّه أصل الدين والاسلام ، وسبب الجنّة والنار .

(٩٧) واذا عرفت هذا ، فاعلم أنّ هذه كلّها دعاوى لا بدّ لها من بيّنة . فحينتُذ كلّ واحدة منها محتاجة الى بيانها واقامة البرهان عليها ، عقلاً كان أو نقلاً .

(۹۸) وأمّا بيان (الدعوى) الاولى \_ وهو أنّ الوجود كلّه واقع على التوحيد ، مشتملٌ على مراتبه \_ فقوله تعالى «قل هو الله أحد» الى آخره ، لان مجموعه عبارة عن هذا المعنى بما روى عن النبى \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ بأنّه قال «أسست السّماوات السبع والارضون السبع على «قل هو الله أحد » .

(٩٩) ومعناه على ما أوّله المؤوّلون ، ( لا ) سيّما المولى الاعظم كمال الحقّ والملّة والدين عبد الرزاّق ( الكاشاني ) ، \_ قدّس الله سرّه \_ كما ذكر في «تأويلاته» ، وهو الله قال : قوله تعالى « أقل » أمر من « عين الجمع » اى « عين الجمع الاحديّة الذاتيّة» ، واردُ على « مظهر التفصيل الاسمائيّ في « الحضرة الواحديّة ».

(۱۰۰) وقوله تعالى « هو » عبارة عن « الحقيقة الاحديّة الصرفة» اى « الذات من حيث هى » بلا اعتبار صفة ، التى لا يعرفها 18

M : واحده M : F : M : F محتاجه F : محتاجه M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M

(۱۰۱) وقوله « الله » بدر شده ، وهو « اسم الذات مع جميع الصفات » دل بالابدال على أن « صفاته » ليست بزائدة على « ذاته » ، بل ( هي ) عين « الذات » ، لا فرق الا بالاعتبار العقلي . و ولهذا سُمّيت ( هذه السورة الكريمة ) « سورة الاخلاص » ، لان « الاخلاص » تمحيض حقيقة الاحديّة عن شائبة الكثرة ، كما قال أمير المؤمنين على \_ عليه السلام « كمال الاخلاص له ، نفي الصفات 6 عنه » لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف ، و شهادة كل موصوف أنه غير الصفة .

(۱۰۲) وقوله « أحد » خبر المبتدأ ، اى هو « الاحد » الذى و لا كثرة فيه بوجه من الوجوه أصلاً ، اعتباراً أو حقيقة . والفرق بين « الاحد » و « الواحد » كما عرفته ، أن « الاحد » هو الذات وحدها ، بلا اعتبار كثرة فيها ، اى « الحقيقة المحضة » التى هى منبع 12 الحقائق كلها ، وهو « الوجود من حيث هو وجود» ، بلا قيد عموم وخصوص ، وشرط عروض ولا عروض . و « الواحد » هو الذات مع اعتبار كثرة الصفات ، وهى « الحضرة الاسمائية » لكون الاسم هو الذات مع 15 الصفة .

(١٠٣) فعبّر عن «الحقيقة المحضة » ، الغير المعلومة الاله ، بـ « هو » وأبدل عنها باسم « الذات مع جميع الصفات » دلالة على أنّها 18 عين الذات وحدها في الحقيقة . وأخبر عنها بـ « الاحديّة » ليدل ّ

<sup>2</sup> أن M : - F || 5 حقيقة F : الحقيقة M || 6 على F : - M || M - : F ولا عروض F : - M || 18 باسم F : - M

على أن « الكثرة الاعتباريّة » ليست بشيء في الحقيقة ، وما أبطلت « أحديّته » ، وما أثرت في « وحدته » ، بل « الخضرة الواحديّة » هي بعينها « الحضرة الاحديّة » بحسب الحقيقة ، كتو هم القطرات في البحر مثلاً .

(۱۰٤) وقوله تعالى « الله الصمد » ، اى الذات فى « الحضرة الاحدية » باعتبار الاسماء ، هو السيّد المطلق لكلّ الاشياء لافتقار كلّ ممكن اليه وكونه به . فهو الغنى المطلق ، المحتاج اليه كلّ شيء كما قال تعالى « والله الغنى وأنتم الفقراء ».

9 (١٠٥) ولمّا كان كلّ ما سواه موجوداً بوجوده وليس بشيء بنفسه ، لان الامكان اللازم للماهيّة لا يقتضي الوجود ، فلا يجانسه ولا يماثله شيء في الوجود ، ف « لم يلد » ، اذ معلولاته ليست موجودة معه بل به ، في العرب به هي ، وبنفسها ليست شيئاً. « ولم يولد » لصمديّته المطلقة ، فلم يكن محتاجاً في الوجود الى شيء .

(١٠٦) ولمّا كانت «هويّته الاحديّة » غير قابلة للكثرة والانقسام ، 15 ولم تكن مقارنة «الوحدة الذاتيّة » لغيرها ، اذ ما عدا «الوجود المطلق» ليس الا « العدم المحض» ، فلا يكافئه أحد ، ف « لم يكن له كفواً » اذ لا يكافئ العدم الصرف الوجود المحض . ولهذا قيل « ليس في الوجود

سوى الله تعالى وأسمائه وصفاته وأفعاله». فالكلّ هو وبه ومنه واليه . وقيل :

تدلُّ على أنَّه واحد. 3

وفي كلّ شيء له آية وقال (ايضاً):

أَلا كُلُّ شيءً ما خلا الله باطل وكلُّ نعيم لا محالة زائل.

(١٠٧) فصدق النبي ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ في تسميّته 6 لهذه السورة بـ « سورة الاساس » بما ( هي ) عليه من أساس الدين والتوحيد ، بل أساس الوجود كلّه . ونظراً الى هذا المعنى قال فخرالدين الرازي \_ رحمة الله عليه \_ في « رسالته الآلهيّة » وان لم و يكن من أرباب هذا القسم! « أن عايات عقول العلماء ونهاية مباحث الحكماء ، ما جاوزت عن الاسرار المودعة في سورة الاخلاص ، لانُ الاطّلاع على أسرارها فوق أطوار العقول والافهام . وكلّ من تكلّم 12 فيها بشيء ، فما عثر على قطرة من بحارها وذريّة من جبالها ». وصدق عليه أنه « قد استسمن ذا ورم ونفخ في غير ضرم ». ولا شك أن هذا اشارة دالّة على عظمة قدر أرباب الكشف وأهل الذّوق ، الذين لهم 15 العلم والرسوخ فيه . « وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم » . (۱۰۸) وروی مثل ذلك عن ( عبدالله ) ابن عبّاس ـ رضى الله عنه ـ في قوله تعالى « الله الذي خلق سبع سماوات ومن الارض مثلهن 18

<sup>2</sup> وقيل M : + شعر F || 8 بل F : -- M || 11 عن M : من F || 13 عثر M : عبر M : عبر F || 16 وما يعلم ...: سورة ٣ ( آل عمران ) آيةً ٥ || 18 الله الذي ...: سورة ٦٥ (الطلاق) آيةً ١٢

يتنزّل الامر بينهنّ ، لتعلموا أنّ الله على كلّ شيء قدير ، وأنّ الله قد أحاط بكلّ شيء علماً ».

(١٠٩) وقيل انّه كان على جبل « عرفات » يوم َ « عرفة » ، فرفع 3 عصاه وقال بأعلى صوته : « يا قوم ! لو فسّرتُ هذه الآية كما سمعتُ من رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ لرجمتموني». ومعلوم أنه لو قال معناه على الوجه الذي هو منقول عنه ، لرحموه وقتلوه ، لان المنقول عنه أنّه قال مع خواصّه في تفسيرها ما قيل في « قل هو الله أحد » بعينه . ولفظ « الامر » في الآية يشهد بذلك ، لان مراده به هو أن " «الامر " في نفس الامر واقع بين السماوات والارض ، اي بين ظاهر الوجود وباطنه ، أو الآفاق والانفس ، أو الملك والملكوت ، لتعلموا أنَّه تعالى القادر على الكلّ ، والمحيط بالكلّ ، بل هو نفس الكُلُّ كَمَا أُخْبِر نَهُ أَيْضًا بَقُولُهُ صَرِيحاً « الله نور السماوات والأرض ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح »، لان النور\_ باتّفاق المحقّقين \_ هو الوجود ، كما أن الظلمة هي العدم . فيكون تقديره أنَّه وجود السماوات والارض حقيقة ماى هو موجود فيهما بالحقيقة . وهذا هو المطلوب من هذا البحث ، وسيجيء بيانه مفصّلاً في موضعه ، ان شاء الله تعالى .

(۱۱۰) واليه أشار أيضاً بقوله \_ جلّ وعزّ « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حمِّي يتبيّن لهم أنّه الحقّ » ، لانّ الضمير في « أنّه »

<sup>7-8</sup> قل هو .. : سورهٔ ۱۱۲ ( الاخلاص ) آیهٔ ۱  $\parallel 10-10$  الله نور .. : سورهٔ ۲۷ (النور) آیهٔ ۳  $\parallel 10$  هی : هو MF  $\parallel 15$  المطلب 1 المطلب 1 من : عن MF  $\parallel 16$  تعالی 1 : 1 نعم المطلب ان معرفته بالنورانية معرفة 1 الله سبحانه ، بل النور كل الاشياء 1 ( فوق الجملة السالفة ) 1 سنريهم ... سورهٔ ۱۱ ( فصلت ) آیهٔ ۳۰

راجع الى « العالم » الذى هو « الآفاق » بأسرها ، والى الوجود

المشتمل على « الآفاق والانفس » ، وكلاهما صحيح . والتقدير أنّه تعالى يقول: سنكشف لهم حقيقة مظاهرنا الآفاقيّة والانفسيّة ، 3 «حتى يتبيِّن لهم» أي يتحقّق لهم باليقين التام أن " الآفاق والانفس » هي « مظاهره » لا غير . وبالحقيقة ليس لقاؤه الموعود في القيامة الكبرى غير ذلك . ولهذا عقبه بقوله « أولم يكف بربّك أنّه على 6 كلّ شيء شهيد ؟ الا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ، الا انّه بكلّ شيء محيط » ليعلم أن لقاءه الموعود بغير هذا الوجه مستحيل ممتنع . (١١١) وكذلك الى مشاهدته في « مظاهره الآفاقيّة والانفسية » أشار و وقال تعالى « أينما تولُّوا فثمّ وجه الله » ، اى أينما توليتم من الامكنة وتوجهتم من الجهات ، فثمّ ذاته ووجوده، لانّه « المحيط » ، وشأن المحيط كذلك ، أعنى ( أنّه ) ليس مخصوصاً بمحاط دون محاط ، و (لا) بموضع دون موضع . و « الوجه » بالاتّفاق هو « الذات ». والى بقاء ذاته وفناء غيره أشار وقال تعالى «كُلُّ شيءٍ هالك الا وجهه، له الحكم واليه ترجعون » . ومعناه الحقيقي ّ ، اى كلّ شيء ٍ مضاف

<sup>1</sup> بأسرها ( بأسره M ) ... الآفاق M :- M | E سنكشف E : E بنكشف E مظاهرنا E : E مظاهرنا E : E مظاهرنا E : E مغز قول العارف : هر كه در حيدر لقاء حق نديد ، همچو خر الموعود : E ومغز قول العارف : هر كه در حيدر لقاء حق نديد ، همچو خر اندر زمين حق چريد E | E أولم يكف : سوره E ا يضا ، آيه E اندر زمين حق جدا ليس بالاولى في ميزان العرفاء المتقدمين، بل هو أولى في نظر من تقلد أقاويل بعض ارباب العلم والشيخ علاء الدولة السمناني كما لايخفي على من اعترف (...) والله يهدى من يشاء على صراط مستقيم E ( E البقرة ) آيه E ( E البقرة ) آيه E ( E القصص ) آيه E ( E القصص ) آيه E ( E القصص ) آيه الم

الى « الوجود المطلق » الذى هو « وجهه » و « ذاته » ، (هو) هالك زايل ازلاً وأبداً ، لان وجوده اضافى غير حقيقى ، والاضافات غير موجودة في الخارج . « له الحكم واليه ترجعون » أى له البقاء الدائم والوجود السرمد ، وهو الباقى على اطلاقه بعد طرح هذه الاضافات واسقاط هذه الاعتبارات. « واليه ترجعون» هذه الموجودات كلّها ، بعد طرح اضافتهم واسقاط اعتبارهم .

( ۱۱۲ ) وبالنظر الى هذا المقام قال أرباب الكشف والشهود:

« التوحيد اسقاط الاضافات » . وقال النبي ب صلّى الله عليه وآله

و وسلّم ب « كان الله ولم يكن معه شيء » . وقال العارف « (وهو) الآن كما

كان » ، لان الاضافات غير موجودة كما مر . وأيضاً « كان » ب في كلام

النبي صم بمعنى « الحال » لا بمعنى « الماضى » مثل « كان الله غفوراً وحماً » .

(۱۱۳) ولتأكيد هذه المعانى كلّها قال الله تعالى تنبيها لعباده:

«هوالاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم»، ليعلموا يقيناً

15 أنّه لا يجنّه البطون عن الظهور، ولا يقطعه الظهور عن البطون، ولا
الاوّليّة على الآخريّة، ولا الآخريّة على الاوّليّة، بل هو الظاهر بصور
الاضداد بضد غيره، لان كلّ ظاهر غيره ظاهر أه غير أباطنه و (هو
الظهر عين باطنه ؛ وكلّ باطن غيره باطنه غير ظاهره،

<sup>11-11</sup> كان الله ...: سوره ٤ (النساء) آية ٩٨ و ١٥١ || 14 هو الاول ...: سوره ٥٠ (الحديد) آية ٣ || 15 لا يجنه M : بحشه F || عن M : من F || ولا يقطعه M : ولا يقطعه M : ولا يقطعه M : عن F الماء فلا الم

و (هو تعالى) باطنه عين ظاهره . وكذلك الاوّل والآخر ، لان كلّ واحد منهما عين الآخر ، وفيه قيل « سبحان من اشتد خفاؤه في ظهوره ، وظهور و في خفائه ! ظهر فبطن ، وبطن فعلن ، ودان فلم يدن ». و ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » . وسيجيء هذا البحث مستوفي في القاعدة الرابعة من هذا الاصل ، ان شاء الله تعالى .

(١١٤) وأمّا بيان (الدعوى) الثانية ، وهو أن جميع الموجودات ه مجبولة عليه (يعنى على التوحيد) ، مخلوقة لاجله ، فقوله تعالى أيضاً : « ولئن سألتهم من خلق السماوات والارض ؟ ليقولن الله » ، الآية ، لان هذا اقرار بالالوهيّة من لسان كلّ ما في السماوات والارض ، من و ذوى العقول وغيرهم ، كما في قوله تعالى « فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ، ذلك الدين القيّم » .

(١١٥) ومعلوم أنّ الفطرة هي اقراركلّ شيء بالاُلوهيّة والربوبيّة ، 12 وأنّ له خَالقاً ، وأنّه لم يخلق نفسه ، ويشهد بذلك أيضاً قوله : الحمد لله « فاطر السماوات والارض » لانّهما مخلوقتان على الفطرة « التي فطر الناس عليها » لانّهما مكلّفتان مطيعتان له بقوله « ثمّ استوى الى 15 السماء وهي دخان ، فقال لها وللارض : ائتيا طوعاً أوكرهاً ، قالتا : أنينا طائعين » اى أتينا شاهدين على أنفسنا بأنّك الّهنا وخالقنا ، ولا

<sup>3</sup> فعلن M : فعلى F فلم F : ولم M  $\|$  4 ليس كمثله ..: سورهٔ ٤٧ (الشورى) آيهٔ P R مجبولة ... مخلوقة : مجبول ... مخلوق P R ولئن سألتهم ...: سورهٔ P ( لقمان ) آيهٔ P R R R فاطر...: سورهٔ P R (الشورى) آيهٔ P R فاطر...: سورهٔ P R R R أفاطر...: سورهٔ P R أفاطر...: سورهٔ P R أفاطر...: سورهٔ P R أفاطر...: سورهٔ P أفاطر...

الَّه غيرك ، بل أنت الَّه كلِّ شيءٍ وموجده .

(١١٦) ووجه آخر، وهو قوله تعالى « تسبّح له السماوات السبع والارض و من فيهن وان من شيء الا يسبح بحمده ، ولكن لا تفقهون تسبيحهم » . والتسبيح للشيء لا بد وأن يكون مؤخّراً عن معرفته ، ومعرفته عن وجوده . وعلى هذا التقدير لا يوجد شيء الا ويكون فيه هذه الثلاث ، اى العلم بوجود موجده ، والعلم بأنّه واحد ، والتسبيح له . واذا كان كذلك ، فتكون المعرفة الحقيقية الجبلية موجودة في كل شيء . والمعرفة الجبلية ليست الاعلى حسب التوحيد ، لقوله تعالى . هولئن سألتهم من خلق السماوات والارض ؟ ليقولن : الله » ، لانها شهادة ذاتية . فيكون الكل مجبولاً على التوحيد مخلوقاً لاجله ، وهذا هو المطلوب .

12 (١١٧) وقوله تعالى « ولكن لا تفقهون تسبيحهم » تحريض على التفقّه في تسبيحهم ، لان فيها فوائد : منها معرفة الاشياء وكيفيّة نطقها على سبيل الكشف ، وهذا ليس بقليل . وعن هذا قال العارف « ان على سبيل الكشف ، وهذا ليس بقليل . وعن هذا قال العارف « ان 15 كلّ شيء له ثلاثة أشياء : الحياة والنطق والمعرفة » .

(١١٨) وتمسَّك في الأوَّل بقوله تعالى « وجعلنا من الماء كلُّ شيءٍ

حى " لان الماء كناية عن الحياة السارية في كل شيء من الممكنات الموجودة المنسوبة الى اسمى « الحى والقيوم » ، لان قيام كل شيء وحياته ليس الا بهما ، كما قال تعالى « لا اله الا هو الحي القيوم » . و والى هذا الماء أشار بقوله « وكان عرشه على الماء » ، يعنى قبل وجود « الماء الصورى " » كان العرش على « الماء الحقيقي " الذي هو الحياة الحقيقية السارية في جميع الموجودات ، سريان الماء أو الروح في 6 الاجسام .

(۱۱۹) و (تمسّك) في الثاني (يعني كلّ شيء له النطق) ، بقوله تعالى أيضاً «أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء ». ولا يجوز حمله وعلى « النطق المجازى » مع امكان «النطق الحقيقي » والنطق الحقيقي مادق على الكلّ ، لانه عبارة عن الادراك مطلقاً ، ذاتيّاً أو غيره ، وهذا حاصل في كلّ شيء بقدره . وورد في الحديث «يشهد للمؤذن كلّ يرطب ويابس » و « يستغفر لطالب العلم كلّ شيء ، حتّى الحيتان في البحر والطير في السماء » . والشهادة والاستغفار يدلان على السماع والنطق ، حقيقة ومجازاً . و « تسبيح الحصى في كف نبيّنا » \_ عليه والسلام \_ و « أنين الخشبة » و « تكلّم الذراع المشوى » وغير ذلك

<sup>2</sup> الموجودة F: الموجود M || المنسوبة F: المنسوب M || والقيوم : + الماء المعنوى هو الروح الموجود به كل شيء F || F لا اله ... سورة F (البقرة) آية F0 || F1 || F2 كان عرشه ... سورة F3 (هود) آية F4 || F3 الصوري : الصورية F4 || F5 أنطقنا ... سورة F4 (فصلت ) آية F5 || F6 غيره : غيرها F6 المناسخ )|| F7 بقديره F8 : F8 تقديره F9 + F9 تقديراً له F9 (بمثابة تصحيح من الناسخ )|| F1 العلم : F9 والمراد به العلم الألهى الذي به F9 بمعنى عنده F9 فالوجود و كل شيء وهو النور المعنوى المشار اليه به (اول ما خلق الله نورى » والوجود و كل شيء F9 (بقلم الاصل)

من المعجزات المشهورة (يؤيِّد ما ذكرنا).

(۱۲۰) و (تمسّك) في الثالث (يعنى كلّ شيء له المعرفة) بقوله تعالى « ربنّا الذي أعطى كلّ شيء خلقه ثمّ هدى » . و «الهداية» هي هداية كلّ شيء الى وجوده والشهادة بوحدانيّته ، كما أشرنا اليه ، وفيه بحث طويل وسرّ شريف السكوت عنه أولى .

فبالنسبة الى الانبياء \_ عليهم السلام \_ فقوله تعالى « شرع لكم من فبالنسبة الى الانبياء \_ عليهم السلام \_ فقوله تعالى « شرع لكم من الدين ما وشى به نوحاً والذى أوحينا اليك وما وسينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه » . و « الدين » ( هو ) التوحيد ، ومعناه أن « أقيموا » على التوحيد الذى هو « الدين الالهى » والطريق الحقيقي والصراط المستقيم ، « ولا تتفرقوا فيه » لانه الالهى » والصل الموسى به جميع الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كما سيجىء بيانه.

(١٢٢) وبالنسية الى الاولياء ، فقوله تعالى « فسوف يأتى الله الله يؤتيه من يشاء والله ويحبّهم ويحبّونه » الى قوله « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم » . وبالنسبة الى الملائكة ، فقوله تعالى « ونحن نسبّح بحمدك ونقدّس لك » .

<sup>3</sup> ربنا .. : سورهٔ ۲۰ (طه) آیهٔ ۲۰  $\|$  والهدایة : + معنی حسن الهدایة  $\|$   $\|$  7 بنه  $\|$  4 فقوله : لقوله  $\|$  5 عنه : منه  $\|$  6 بالنسبة  $\|$  7 نالنسبة  $\|$  8 نالنسبة  $\|$  7 شرع لکم .. : سورهٔ ۲۲ (الشوری) آیهٔ ۲۱  $\|$  14–15 فسوف یأتی... ذلك فصل الله ..: سورهٔ ۱ (المائدة) آیهٔ ۹۰  $\|$  16–17 ونحن... سورهٔ ۲ (البقرة). آیهٔ ۲۸

(۱۲۳) وبالنسبة الى بنى آدم مطلقاً فقوله تعالى « واذ أخذ ربّك من بنى آدم من ظهورهم ذريّاتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم ؟ قالوا : بلى » . وبالنسبة الى الجنّ ، فقوله تعالى « قل ُاوحى 3 الى " أنّه استمع نفر من الجنّ » الى قوله « ولن نشر ك بربّنا أحداً » . وبالنسبة الى جميع الحيوانات والدواب والطيور ، فقوله تعالى « وما من دابّة فى الارض ولاطائر يطير بجناحيه الا امم أمثالكم ، ما 6 فرّطنا فى الكتاب من شيء ، ثمّ الى ربّهم يحشرون » . وبالنسبة الى الافلاك والاجرام والعلويّات والمواليد من الحيوان والمعدن والنبات والسفليّات مطلقاً ، فقوله « ألم تر أنّ الله يسجد له من فى السماوات و ومن فى الارض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب ومن فى الارض والنسبة الى الكلّ اجمالاً فقوله تعالى « كلّ وكثير من النّاس ؟ » وبالنسبة الى الكلّ اجمالاً فقوله تعالى « كلّ قد علم صلاته وتسبيحه والله عليم بما يفعلون » .

( ١٧٤) ومعلوم أنّ الصلاة والتسبيح لا يكونان الا بعد المعرفة بخالقه وموجده، كما تقدّم ذكره. وأمثال ذلك كثيرة في هذا الباب، فاطلبها من مظانّها. والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب. وهو 15 يقول الحقّ، وهو يهدى السبيل.

(١٢٥) وأمّا بيان ( الدعوى ) الثالثة ، وهو أنّ جميع الانبياء

<sup>2-1</sup> واذ اخذ ... سورهٔ ۷ (الاعراف) آیهٔ ۱۷۱  $\parallel$  3-4 اوحی لی ... ولن نشرك ... سورهٔ ۷ (الجن) آیهٔ 1-1  $\parallel$  6 وما من دایه ... سورهٔ ۳ ( الانعام ) آیهٔ 1-1  $\parallel$  9 وما من دایه ... سورهٔ ۲ (الحج) آیهٔ 1-1 آیهٔ 1-1 1-1 کنیره 1-1 1-1 کنیره 1-1 1-1 کنیره 1-1 1-1 کنیره 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1 1-1

والاولياء عليهم السلام ما بعثوا الا لاظهاره (يعنى التوحيد) ودعوة الخلق اليه ، فقوله تعالى « انّا أوحينا اليك كما أوحينا الى نوح والنبيّين من بعده وأوحينا الى ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والاسباط وعيسى وأيّوب ويونس وهارون وسليمان ، وآتينا داود زبوراً ، ورسلاً قد قصصناهم عليك من قبل ورسلاً لم نقصصهم عليك ، وكلّم الله موسى تكليماً ، رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجّة بعد الرسل ، وكان الله عزيزاً حكيماً ».

9 الاولياء فقوله تعالى « ونريد أن نمن على الذين استضعفوا فى الارض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين ». وقوله تعالى « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الارض كما استخلف الذين من على النبم وليمكنن لهم دينهم الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدوننى لا يشركون بى شيئاً ». وخلافة الله لا تكون الا للانبياء والاولياء المعصومين \_ عليهم السلام \_ لا لغيرهم ، فانه لا يجوز .

15 (۱۲۷) والآيات الدالة على ذلك كثيرة . وهذا أشهر وأبين من أن يحتاج واحد فيه الى الاستشهاد ، لأنّ كلّ واحد يعرف بنفسه ويدرك بعقله أنّه لولا الدعوة الى التوحيد والاسلام ، ما ظهر أحد من الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ في هذا العالم الكدر المظلم

<sup>2</sup>و9 ققوله :لقوله MF | 2-7 انا أوحيناً ... سورهٔ ٤ (النساء) آيهٔ ١٦٧-١٦٧ || 90 و قوله : ولقوله MF || 10 و قوله : و القوله MF || 10 و قوله : و القول MF || 10 و قوله : و القوله : و الق

الخسيس ، ولو ساعة واحدة . ولهذا قال العالم الربّاني ، حين ضربه ابن ملجم « فزت ! ورب الكعبة » . وقال في موضع آخر « والله ! لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بثدى المه !»

(۱۲۸) ويشهد بذلك كلّه أيضاً (اى انّ الانبياء والاولياء ما بعثوا الا لاظهار التوحيد ودعوة الخلق اليه) قوله تعالى « ووصّى بها ابراهيم بنيه ويعقوب: يا بنى ! انّ الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن 6 الا وأنتم مسلمون ». وقوله تعالى « لقد من الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة وان كانوا من قبل لفى ضلال مبين ».

(١٢٩) وعن مجموع هذا كلّه أخبر مولانا وسيّدنا جعفر بن محمّد الصادق \_ عليهما السلام \_ بقوله في دعائه « وأسألك بتوحيدك الذي فطرت عليه العقول ، وأخذت به المواثيق ، وأرسلت به الرسل ، 12 وأنزلت به الكتب ، وجعلته أوّل فرائضك ونهاية طاعتك ، فلم تقبل حسنة الا معه ، ولم تغفر سيئة الا بعده » . ومجموع هذا الكلام برهان قاطع على اثبات الذي نحن بصدده ، والله تعالى أعلم وأحكم ، 15 وهو المستعان وعلمه التكلان .

(۱۳۰) وأمّا بيان الدعوى الرابعة ، وهو أنّ مدار جميع الكمالات وأساس جميع المقامات ( مبنيّة ) عليه ( اى على التوحيد ) ، فقوله 18:

<sup>2</sup> ورب M : برب F || 5 ووصى ..: سورهٔ ۲ ( البقرة ) آیهٔ ۲۲۱ || 7 لقد..: سورهٔ ۳ (آل عمران ) آیهٔ ۱۵ || 7 الله ۱۵ کله : البیان M ، – F || 14 ولم F : ولا M || 16 وعلیه M : والیه F || 17 الدعوی الرابعة F : الرابعة F || 18 الرابعة ۲ الرابعة

تعالى « ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين » . أي من أراد غير الاسلام والتوحيد ، الذي هو « الدين الحقيقي » والطريق الالهي ، المشتمل على الايمان والايقان والتسليم والتصديق ، « ديناً فلن يقبل منه » . أي لن يحصل له عند الله قدر لا دنيا ولا آخرة ، ويكون من المطرودين الملعونين .

والايمان والايقان والتسليم والتصديق وغير ذلك . فتارة يطلق الاسلام والايمان والايقان والتسليم والتصديق وغير ذلك . فتارة يطلق الاسلام ويراد به الايقان ؛ وكذلك ويراد به الايمان ؛ وتارة يطلق الايمان ويراد به الايقان ؛ وكذلك من لا يكون له الدين ؛ وكل من لا يكون له الدين ؛ وكل من لا يكون له الدين ، لا يكون له الايقان ؛ وكل من لا يكون له التصديق ، له الايقان ، لا يكون له التصديق ، وكل من لا يكون له التصديق ، يكون له التسليم ؛ وكل من لا يكون له هذا المجموع ، يكون ناقصا في الظاهر والباطن ، والدنيا والآخرة ،كما قال الله تعالى «خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المبين » . فلا يكون مدار الكمال الدنيا والآخرة ذلك هو الناهر والباطن ، الا على الاسلام الحقيقي الذي هو الدين ، بحسب الظاهر والباطن ، الا على الاسلام الحقيقي الذي هو الدين الالهي المعبر عنه بالتوحيد . وهذا هو المطلوب .

(۱۳۲) وهذا البيان محتاج الى بيان أبسط منه ، وهو أن يعرف الكمالات والمقامات كلّها على قسمين : ظاهراً وباطناً . فالكمال

<sup>1-2</sup> ومن يبتغ ..: سورة ٣ ( آل عمران ) آية ٧٩ || 4 قدر : قدراً MF || 8 ويراد : ويريد MF || 9-10 وكل من ... الايقان F : ـ M || 13-14 خسر ... سورة ٢٢ ( الحج ) آية ١٨

بحسب الظاهر ، هو تحصيل العلوم الدينيّة والعمل بمقتضاها . وهذا لا يحصل بدون التوحيد والشروع في الاسلام . فيكون حصوله موقوفاً عليه بالضرورة . واليه أشار بقوله تعالى « ليس البرّ أن تولّوا وجوهكم قبل المشرق و المغرب ، ولكنّ البرّ من آمن بالله واليوم الآخر » . الآية . وهذا خطاب الى اليهود والنصارى ، بمعنى أنّه يقول لهم : ليس الكمال والفضيلة في توجّهكم الى قبلتكم التي هي « المشرق والمغرب » ، بغير و النمان بالله ورسوله . بل الكمال والفضيلة المعبّر عنهما بالبرّ ، (هما) في الايمان بالله الذي هو موجدكم وخالقكم ، و( في الايمان ) باليوم الآخر الذي هو يوم عودكم ورجوعكم اليه . فتحقّق أنّ الكمال والفضيلة بحسب الظاهر ، مبنى على « التوحيد الحقيقي » المعبّر عنه بالاسلام والايمان .

(۱۳۳) وأما الكمال بحسب الباطن ، فهو تحصيل العلوم الحقيقيّة 12 والعمل بمقتضاها ، وهذا أيضاً لا يحصل بدون « التوحيد الالوهي » و التوحيد الوجودي » والشروع في « الاسلام الحقيقي » . فيكون حصوله أيضاً موقوفاً عليه بالضرورة ، كما أشار اليه بقوله تعالى «فمن 15 كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً » . وهذا خطاب عام الى المسلمين كافة على سبيل التأكيد والشرط . ومعناه أنّه يقول : كلّ من يرجو منكم لقاء ربّه – أي وصوله – 18

<sup>1</sup> الدينية F : - M || وهذا F : هذا M || لا يعصل F : ولا يعصل M || F الدينية F || 13 || 14 || 15 || 16 || 17 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19

على سبيل المشاهدة الجليّة ، « فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً » ، أى يعمل عملاً خالصاً من « الشرك الخفي » الذى هو الرياء في الشرع ، « ولا يشرك بعبادة ربه » التي هي التكاليف الشرعية ، « أحداً » من المخلوقين باظهارها له على سبيل الرياء ؛ أو في « التوحيد الوجودي » بمشاهدة الغير ، التي هو أعظم الشرك وأكبر الكبائر ، لاته بمثل هذا العمل ، لا يصل الى الله تعالى ولا يجد لقاءه أبداً .

(١٣٤) وعند أرباب التحقيق أن هذا الشرك ، الذي هو مشاهدة و الغير، أو الرياء المسمّى بـ « الشرك الخفي "، أعظم من الشرك الذي هو اثبات الله غيره ، المسمى بـ « الشرك الجلى » . وبيان ذلك هو أن الشرك بعبادة ربَّه غير الشرك بربِّه ، لأنَّ الشرك بعبادته عبارة عن « الشرك الخفي » ، الذي يكون في المسلمين والمؤمنين وأمثالهم . و « الشرك به » عبارة عن « الشرك الجلي " ، الذي يكون في الكَفَّار والمنافقين وأمثالهم . ولو كان مراده في الآية « الشرك الجليُّ » ما قال « فليعمل عملاً صالحاً » ، لأن الكفّار والمنافقين ما لهم عمل صالح ولا غير صالح . فعرفنا أن مراده كان « الشرك الخفي » الذي يجتمع مع العمل الغير الصالح ، ويكون موجوداً في المسلمين 18 والمؤمنين . و « الشرك الخفي » لولم يكن موجوداً في المسلمين والمؤمنين ، ما قال الله تعالى « وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون » ، وما قال النبيّ \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم « دبيب 1 الجلية M -: F | 14-12 وامثالهم ... والمنافقين M -: F ويكون F : يكون M || 19–20 وما يؤمن ..: سورة ١٧ ( يوسف ) آية ١٠٦

الشرك في المتى أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصّماء في الليلة الظلماء! » وهذان الكلامان مبالغة في خفائه وكمونه وسريانه في المؤمنين والمسلمين من عباده.

(١٣٥) والغرض أنّ كمال الباطن لا يمكن حصوله الا بالخلاص من « الشرك الخفي » ، الذي هو بازاء « التوحيد الوجودي » ، كما أن كمال الظاهر لا يمكن حصوله الا بالخلاص من « الشرك والجلي » ، الذي هو بازاء « التوحيد الألوهي » . وسيجيء بيان هذين الشركين وهذين التوحيدين في القاعدة الثالثة من هذا الاصل مفصلاً ، ان شاء الله تعالى .

وعن مثل هذا العمل الصالح والاسلام الكامل ، أخبر المولانا وسيّدنا أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ بقوله « انّى لانسبن الاسلام نسبة لم ينسبها احد قبلى : الاسلام هو التسليم ، والتسليم هو التصديق ، والتصديق هو اليقين ، واليقين هو الاقرار ، والاقرار هو الاداء ، والاداء هو العمل الصالح ، حتى لا يقنع الجاهل بمجرد كلمة الاسلام والقيام بالاعمال الظاهرة المشوبة بالرياء والسمعة والعجب وغير ذلك ، ويجتهد في تخليصه عن أمثالها وتمحيضه عن أشباهها » صلى الله على نفسه القدسيّة وذاته الكاملة ، والسلام على من اتبع الهدى .

<sup>2</sup> و كمونه F : ومكونه M  $\|$  M بالخلاص : F الكمال M  $\|$  M بالخلاص : F بالخلاص F بالاخلاص F الأولمي F : الأولمي F الأولمي F الأعمال F بالاعلام F الأعلام F الخليصة F : تخليمه F الأعمال F وتمحيضه F : F وتمحيضه F الأعلام F الأعل

(۱۳۷) وأمّا بيان الدعوى الخامسة ، وهو أنّ علمه ( يعني علم التوحيد ) خلاصة العلوم كلُّها من الرسميَّة والحقيقيَّة ، فاعلم أنَّ العلم على قسمين : قسم يتعلّق بالظاهر وقسم ( يتعلّق ) بالباطن . فالعلم الذي يتعلُّق بالظاهر ، فأشرف العلوم وأعظمها عند العلماء قسم الكلام ، وعند الحكماء قسم الالهيّات ، اللّذان هما مشتملان على معرفة الله تعالى . والعلم الذي يتعلق بالباطن ، فأشرف العلوم واعظمها عند الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ والموحّدين من تابعيهم ، علم التوحيد . فيكون علمه بلا شبهة خلاصة العلوم ظاهراً وباطناً. وهذاهو المطلوب. (١٣٨) وسبب ذلك أن شرف العلم يكون بشرف المعلوم ، وليس هناك معلوم أشرف منه ، فيكون العلم به أشرف العلوم . وقس على هذا العالم به ، لانه أيضاً يكون كذلك ، أعنى (يكون) أعلم العلماء 12 وأعظمهم ، لان الاعظم من الاعظم يكون الاعظم ضرورة ً ، ولهذا انتظموا في سلك الله تعالى وملائكته لقوله « شهد الله أنّه لا الّه الا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط » . وفي موضع آخر ، ( انتظموا ) في سلكه بلا واسطة غيره ، لقوله «وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم، يقولون آمنًا به كلّ من عند ربّنا وما يتذكّروا الا أولو الالباب » . (١٣٩) وأمّا بيان (الدعوى) السادسة ، وهو أنّه (يعني التوحيد) 18 أصل الدين والاسلام وسبب الجنّة والنار ، فهذا بحسب الظاهر ،

M = 1 الدعوى الخامسة M = 1 الخامسة M = 1 والحقيقية : M = 1 فنقول M = 1 فاعلم : واعلم M = 1 اعلم M = 1 اللذان : الذين M = 1 اللذين M = 1 اامره M = 1 المران M = 1 وما يعلم . . : سوره M = 1 ( M = 1 عمران ) آية M = 1 وما يعلم M = 1 ال

ظاهر أنّه أصل الدين والاسلام ، لانّ «الاسلام الظاهر » لا يحصل الا بنفى آلهة كثيرة واثبات الّه واحد ، كقولك : لا الّه الا الله . وهو كلمة «التوحيد الألوهي ». وبحسب الباطن أيضاً (هذا) وظاهر ، لانّه (يعنى التوحيد) أصل «الدين الحقيقي » و «الاسلام اليقيني » ، لانّ «ألاسلام الباطن » لا يحصل الا بنفى وجودات كثيرة واثبات وجود واحد ، كقولك : ليس فى الوجود سوى الله ، 6 وهو كلمة «التوحيد الوجودي » . فثبت أنّه (يعنى التوحيد) أصل الدين والاسلام ، ظاهراً وباطناً .

(١٤٠) وأمّا أنّه سبب الجنّة والنار ، فهو معلوم من الاقوال و المذكورة ، لانّه من لم يكن مسلماً ولا مؤمناً بالتوحيد الالوهي الظاهر ، لم يكن دخوله في الجنّة ، ويكون من أهل النار ، لقوله تعالى « من يشرك بالله فقد حرّم عليه الجنّه ومأواه النار وما للظالمين 12 من أنصار » . وكذلك من لم يكن مسلماً ولا مؤمناً بالتوحيد الوجودي الباطن ، لم يدخل الجنّة الحقيقيّة التي هي المشاهدة ، و يكون من أهل النار الحقيقيّة التي هي الحرمان والحجاب عن المحبوب ، لقوله أهل النار الحقيقيّة التي هي العرمان والحجاب عن المحبوب ، لقوله تعالى أيضاً « انّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ، ومن يشرك بالله فقد ضلّ ضلالاً بعيداً » .

(١٤١) ومنجملة فضائله (يعني التوحيد) التي هي فوق كلّ فضيلة ، 18

12

فهو أنّ الكافر \_ الذى هو كالكلب والخنزير لنجاسته وخسّته \_ يصير به (يعنى بالتوحيد) طاهراً في الظاهر والباطن ، ويدخل في زمرة المسلمين والمؤمنين ، ولو كان كفره سبعين سنة ! وأنّ المسلم الطاهر الذى هو كالملك بشرفه وعزّته \_ يصير بتركه (يعنى التوحيد) نجساً في الظاهر والباطن ، ويدخل في زمرة المشركين والمنافقين ، ولو كان اسلامه سبعين سنة ! فما أحسن هذه الفضيلة العظيمة المودعة تحت سرّه ، وهذه الاسرار الشريفة المكنونة تحت فضيلته ! مع أنّه قطرة من بحاره ونفئة من تيّاره . جعلنا الله تعالى من أهله والمطّلعين على سرّه ومحمّد وآله .

(١٤٢) واذ فرغنا من ( بيان ) فضيلة التوحيد ، فلنشرع في تعريفه بعون الله تعالى وحسن توفيقه . وهو هذا :

## القاعدة الئانية

في تعريف التوحيد

(١٤٣) اعلم أنّ حقيقة التوحيد أعظم من أن يعبّر عنها بعبارة ، او يومى الى تعريفها باشارة . فالعبارة فى طريق معرفتها حجاب ، والاشارة على وجه اشراقها نقاب ، لانها (يعنى حقيقة التوحيد) منزّهة عن أن تصل الى كنهها العقول والافهام ، مقدّسة عن أن تظفر بمعرفتها الافكار والاوهام . شعر :

تجول عقول الخلق حول حمائها ولم يدركوا من برقها غير لمعة

 $<sup>^{-}</sup>$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -  $^{-}$  -

(١٤٤) والى صعوبة ادراكها (بعني حقيقة التوحيد) وشدّة خفائها ، أشار مولانا وامامنا أمير المؤمنين ويعسوب المسلمين ، سلطان الاولياء والوصيّين ، وارث علوم الانساء والمرسلين ، على من أبي طالب \_ عليه 3 مَثلَّه ، ولا اتَّاه عني من أشبّهه ، ولا قصده من أشار الله وتوهمه » . وفي قوله « ( هو ) الاحد ، لا بتأويل عدد ؛ والخالق ، لا بمعنى 6 حركة ٍ ونصب ؛ والسميع ، لا بأداة ؛ والبصير ، لا بتفريق آلة ؛ والشاهد ، لا يمماسة ؛ والبائن ، لا يتراخى مسافة ؛ والظاهر ، لا درؤية ؛ والباطن ، لا بلطافة ؛ مان من الاشماء بالقهر لها والقدرة عليها ، 9 وبانت الاشياء منه بالخضوع له والرجوع اليه . من وصفه فقد حدّه، ومن حدَّه فقد عدّه ، ومن عدُّه فقد أبطل أزله . ومن قال : كيف ؟ \_ فقد استوصفه . ومن قال : أين ؟ \_ فقد حيّزه . عالم ، اذ لا معلوم ؛ ، 12 ورب اذ لا مربوب ؛ وقادر ، اذ لا مقدور » .

(١٤٥) وفي قوله « أوّل الدين ، معرفته ؛ وكمال معرفته ، التصديق به ؛ وكمال التصديق به ، توحيده ؛ وكمال توحيده ، الاخلاص له ؛ 15 وكمال الاخلاص له ، نفي الصفات عنه ، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف ، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة فمن وصف الله سبحانه ، فقد قرنه . ومن قرنه فقد ثنّاه . ومن ثنّاه فقد حَزّاًه . ومن جزّاًه فقد جهله . 18 ومن جهله فقد أشار اليه ، ومن اشار اليه ، فقد حدّه . ومن حدّه فقد

 $<sup>\</sup>parallel$  M عدد = F العدد = = M عدد = 1 العدد = 12 عدد = 1 العدد = 12 عدد = 1 العدد = 12 عدد = 1 العدد = 1 ا

عدّه . ومن قال : فيم ؟ \_ فقد ضمنه . ومن قال : علام ؟ \_ فقد أخلى منه . منه . كلّ شيء ، منه . كلّ شيء ، لا مقارنة . وغير كلّ شيء ، لا يمزايلة » .

(١٤٦) و كذلك الشيخ العارف الشبلي البغدادي - رحمة الله عليه عليه في قوله « من أجاب عن التوحيد بعبارة ، فهو ملحد . ومن أشار اليه باشارة ، فهو زنديق . ومن أومي اليه ، فهو عابد وثن . ومن نطق فيه ، فهو غافل . ومن سكت عنه ، فهو جاهل . ومن وهم أنه ( اليه ) واصل ، فليس له حاصل . ومن ظن انه ( منه ) قريب ، فهو ( اليه ) واصل ، فليس له حاصل . ومن ظن انه ( منه ) قريب ، فهو ميز تموه بأوهامكم ، وأدركتموه بعقولكم في أتم معانيكم ، فهو مصروف مردود اليكم ، محدث مصنوع مثلكم ».

12 (١٤٧) وكذلك الشيخ العارف أبو عبد الله الانصارى ـ قدس الله روحه ـ في قوله ، شعر :

ما وحد الواحد من واحد اذ كلّ من وحده جاحد الواحد من ينطق عن نعته عارية أبطلها الواحد توحيده ايّاه توحيده ونعت من ينعته لاحد

(١٤٨) وليس مرادهم من هذه الاشارات الامتناع من حصوله ، 18 ولا اليأس من وصوله ، بل المراد منها اعلاء أعلام منزلته ، وارتفاع أركان درجته ، وبيان أنّه ليس بقابل للاشارة ولا بمحلّ للعبارة ، لانّه

F عابد وثن F : عابدون F  $\| M \|$  17 الاشارات F : الاشارة F و و محل F : و بمحل F و بمحل F :

عبارة عن الوجود المطلق المحض ، والذات الصرف البحت المسمّى بالحقّ \_ جلّ جلاله \_ الذى لا يقبل الاشارة أصلاً ورأساً ، ولا العبارة قولاً وفعلاً ، وذلك لا يكون الا عند فناء الطالب في المطلوب ، والشاهد في المشهود ، وحين الاستغراق والاستهلاك في المطلق المحيط ، ولا شكّ أنّه لا يبقى مع ذلك لا الاشارة ولا المشير ، ولا من الغير أثر في العقل والضمير .

(١٤٩) واليه أشار الامام \_ عليه السلام \_ بقوله أيضاً « الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير اشارة » ، اظهاراً بأنّه لا ينكشف الحق حقيقة على أحد الا عند ارتفاع الكثرة مطلقاً ، اسماً كان أو صفة . و ولهذا قال « سبحات الجلال » بدون « الجمال » ، لانّ الجمال مخصوص بالاسماء والصفات التي هي منشأ الكثرة لا الجلال ، كما سيجيء بيانه .

(۱۵۰) واذا تحقّق أن التوحيد وحقيقته ليس بقابل للعبارة والاشارة والتعريف والتعيين ، ومعلوم أنّ كلّ طائفة من الطوائف أشارت اليه باشارة ، ( لا ) سيما الطائفة المخصوصة من الموحدين ، فنشير ههنا 15 الى بعض تلك الاشارات بعباراتهم ، توضيحاً للغرض وتصريحاً للقصد ، على سبيل التنبيه والاعلام ، لا على طريق التحقيق والبرهان .

(١٥١) فأحسن ما قيل فيه بلسان العبارة ، وأشير اليه برسم 18

<sup>1</sup> عن 1 : + مشاهدة M اله 1 اله M : انها 1 الجمال : الجلال M : M المحاد M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

الاشارة هو قولهم « التوحيد اثبات القدم واسقاط الحدث ». وقولهم « التوحيد افراد القدم عن الحدث » . وقولهم « التوحيد اسقاط الاضافات » . وقولهم « التوحيد اثبات الاحكام والصفات ونفي المعاني 3 عن الذات » . وقولهم « التوحيد اثبات أحد بلا أوّل ولا آخر » . وقولهم « التوحيد اثبات الواحد من غير مشاركة في وصف ولا نعت ». وقولهم « التوحيد اثبات عين بلا وصف ولا نعت » . وقولهم « التوحيد نفى الفعل واثبات الفاعل » . وقولهم « التوحيد لا تصح العبارة عنه ، فانّه (يعني صاحب العبارة من شأنه أن ) لا يعبّر الاللغير ، ومن اثبت الغير فلا توحيد له » . وقولهم « التوحيد نسيان ما سوى التوحيد » . وقولهم « التوحيد محو آثار البشريّة وتجرّد الالوهية » « التوحيد بقاء الحقّ وفناء ما دونه » . وقولهم « ما شمّ روائح التوحيد 12 من تصوّر أنّ عنده التوحيد وشاهد المعانى و أثبت الاسامى وأضاف الصفات وألزم النعوت . ومن أثبت هذا كلّه ونفاه كلّه ، فهو موحّد حكماً ورسماً ، لا حقيقة ً وحداً » . هذا وأمثال ذلك كثيرة .

15 (١٥٢) وهذا كلّه على لسان المتقدّمين من أرباب التوحيد . وأمّا على لسان المتأخّرين منهم ، فقد جرى على لساننا في الازمان السالفة أمثال ذلك ، وهو أنسب بهذا المقام بالنسبة الى أبناء هذا الزمان

وهو قولنا « التوحيد اثبات الوجود ونفى الموجود ، ورؤية العابد عين

 $<sup>10 \</sup>parallel F -: M \parallel I$  |  $10 \parallel F =: M \parallel I$  |  $10 \parallel I$  | 10

المعبود ». وقولنا « التوحيد رؤية الكثرة في عين الوحدة ، ورؤية الوحدة في عين الله عين الوحدة في عين الكثرة ». وقولنا « التوحيد مشاهدة الجمع في عين التفصيل ، ومشاهدة التفصيل في عين الجمع ». وقولنا « التوحيد اثبات العين وافناء الغير ، ورؤية الشرّ محض الخير ». وقولنا « التوحيد تميّز الحق عن الخلق ، وافناء الخلق في الحق » ، وغير ذلك ممّا يطول ذكره .

(۱۵۳) وعند التحقيق ليس في هذه العبارات اختلاف ، ولا في هذه الاشارات خلاف ، لان الاشارة الواحدة منها تقوم مقام الكلّ وتشير الى الكلّ ، لانّ مرادهم من المجموع ليس الا معنى واحداً ، وهو نفى و وجود « الغير » ذهنا وخارجاً ، واثبات وجود « الحق » كذلك . وهذا المعنى \_ على أي وجه اتفق وعلى أي عبارة ظهر \_ جائز ، حسن ، مطابق ، واقع ، ولا مشاحّة في الالفاظ والى هذا المعنى اشاروا في 12 قولهم ، شعر :

عباراتنا شتّی وحسنك واحد وكلّ الى ذلك الجمال يشير . وكذلك ، شعر :

العين واحدة والحكم مختلف وذاك سرّ لاهل العلم ينكشف (١٥٤) وبيان ذلك هو أنّ المعنى المطابق للتوحيد \_ لغة واصطلاحاً \_ هو جعل الشيئين شيئاً واحداً ، أو صيرورة الشيئين شيئاً 18 واحداً ، لانّه مصدر ، والمصدر لا بدّ له من ذلك ، كما سيجيء بيانه

<sup>8</sup> الاشارة M : الاشارات F | 10 الغير F : ـ M || 10 ـ 11 وهذا المعنى M : . فهو F | 16 وذاك F : وذلك M || 17 هو : وهو MF

في كيفيّته (اي التوحيد). فوضعوا لفظةً بحسب الظاهر \_ الذي هو طريقة الانبياء \_ لنفى آلهة كثيرة واثبات اله واحد . يقول أهل الظاهر « لا الله الا الله » لقوله تعالى « أجعل الآلهة المها واحداً ؟ انّ هذا لشيء عجاب». وهذا (هو) توحيد أهل الشريعة ، الموسوم « بالتوحيد الالوهي ». و (التوحيد) بحسب الباطن ـ الذي هو طريقة الاولياء \_ لنفي وجودات كثيرة واثبات وجود واحد . يقول أهل الباطن « ليس في الوجود سوى الله » لقوله تعالى فيه « كلّ شيء هالك الا وجهه ». وهذا (هو) توحيد أهل الطريقة ، الموسوم « بالتوحيد الوجودي"». (١٥٥) وعلى كلا التقديرين \_ أعنى بحسب الظاهر وبحسب الباطن \_ ( لفظ التوحيد ) صحيح واقع مطابق ، لاته نفى وجود « الغير » ، من الآلهة وغيرها ، ذهناً وخارجاً ، ظاهراً وباطناً ، 12 وأثبات وجود الحقّ فيهما ، وهذا هو المطلوب. فالحاصل : لا يخرج تعريف التوحيد عن قولنا « التوحيد نفي وجود الغير واثبات وجود الحق ، شريعةً وطريقةً » أو « صيرورة الشيئين شيئًا واحداً » أو « جعل وجودين وجوداً واحداً » ، وإن اختلفت العبارات وكثرت الاشارات. وسيجيء بيان هذين التوحيدين مع الشركين اللذين بازائهما ، وبيان صيرورة الشيئين واحداً في القاعدتين الآتيتين مفصلاً ، ان شاء 18 الله تعالى .

<sup>1</sup> لفظة M : لفظ F | 3 لفوله : ولقول F و بقوله M | أجعل . . : سورة ٣٨ (ص ) آية ٤ | 7 لقوله : ولقوله F وبقوله M | كل شيء . . : سورة ٣٨ (ص ) آية ٤ | 7 لقوله : ولقوله E وبقوله M | كل شيء . . : سورة MF ( القصص ) آية ٨٨ | 10 مطابق M : مطابقة F | 12 فالحاصل : فح 15 وكثرة T : وكثرة M

## القاعدة الثالثة في تقسيم التوحيد

(١٥٦) اعلم أنهم اختلفوا في تقسيمه ( اي التوحيد ) ، كما و اختلفوا في تعريفه ، ولكن الاختلاف في التقسيم لا كالاختلاف في التعريف ، أعنى أنّ اختلافهم في التعريف كان عين الاتّفاق . وعند التحقيق يكون ( الخلاف ) في التقسيم كذلك ، لانّ الاختلاف في اللفظ لا 6 يدلّ على الاختلاف في المعنى . « ولو كان من عند غير الله ، لوجدوا فيه فيه اختلافاً كثيراً » . ولكنّه ليس من عند غير الله ، فلا يجدوا فيه اختلافاً كثيراً .

(۱۵۷) واذا تحقق هذا ، فاعلم أن التوحيد ، عند مجموع علماء الشريعة ، منحص في قسم واحد ، وهو « التوحيد الالوهي » ، أعنى نفي آلهة كثيرة واثبات الله واحد . وهذا التوحيد ( ثابت ) عند مجموع علماء الطريقة أيضاً كذلك ، ولا اختلاف عند أحد منهم فيه ولا عند الانبياء والاولياء عليهم السلام ولكن الاختلاف في « التوحيد الوجودي » الذي هو نفي وجودات كثيرة واثبات وجود واحد ( وهذا وهذا اليوحيد ) المخصوص بهم ( اي بعلماء الطريقة ) . وهو أيضاً ينقسم الي أقسام كثيرة وشعب متفرقة وطرق مشتة ، مع أنه ليس فيها خلاف في الحقيقة ، لان الكلّ يرجع اليه والي مرتبته ، كما ستعرفه .

<sup>1</sup> الثالثة M : الثانية F | E في تقسيم التوحيد : في تقسيمه E | E الاتفاق E : E الأيقان E : E الأيقان E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E :

روحه \_ التوحيد ينقسم الى قسمين ، كما ذكره فى « التدبيرات الالمهية » بقوله « فان التوحيد توحيدان : توحيد الاحديّة وتوحيد الفردانيّة . فتوحيد الاحديّة توحيد العصاة من الامّة الاسلامية ، وهو توحيد صحيح ، مركّب على أصل فاسد . وتوحيد الفردانيّة هو توحيد الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ والعارفين من الامّة الاسلاميّة ، وهو توحيد صحيح ، مركّب على أصل صحيح » .

(١٥٩) وعند الشيخ العارف المحقّق أبي عبد الله الانصاري الهروي - رحمة الله عليه - التوحيد ينقسم الى ثلاثة أقسام: توحيد و العامّة ، وتوحيد الخاصّة ، وتوحيد خاصّة الخاصّة » كما ذكره في « منازل السائرين » بقوله « التوحيد على ثلاثة وجوه : الاوّل توحيد العامّة الذي يصح بالشواهد . والثاني ، توحيد الخاصّة وهو الذي ثبت الحقائق . والوجه الثالث ، توحيد قائم بالقدم وهو توحيد خاصّة الخاصّة ».

(١٦٠) وعند الشيخ العارف عزّ الدين الكاشي " - رحمة الله عليه - التوحيد أيضاً ينقسم الى ثلاثة أقسام : علمي " وعيني " وحقّي " ، كما ذكره في « شرحه للقصيدة التائية » بقوله « وللتوحيد مراتب ثلاثة : علم وعين وحق ، كما لليقين علمه ( وهو ) ما ظهر بالبرهان ؛ وعينه ( وهو ) ما اختص بالرحمن » .

(١٦١) وعند المولى الاعظم صدر الحقّ والملّة والدين القونوي ـ

<sup>1</sup> روحه F : العزيز M || 5 الامة F : الائمة M

قدّس الله روحه \_ ( التوحيد ) كذلك ينقسم الى ثلاثة أقسام: توحيد الافعال ، وتوحيد الصفات ، وتوحيد الذات ، كما ذكر فى بعض رسائله ، متمنّكاً بقول النبي \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ « أعوذ بعفوك من عقابك، 3 واعوذ برضاك من سخطك ، وأعوذ بك منك ! »

(١٦٢) وعند الامام العالم محمّد بن محمّد الغزاليّ ـ رحمة الله عليه \_ التوحيد ينقسم الى أربعة أقسام : قش ، وقش القش ، ولبّ ، 6 ولت اللت ، كما ذكره في كتابه الموسوم بـ « احياء علوم الدين » بقوله « فاعلم أنّ معنى التوحيد ما يترجمه قولك : لا اله الا الله وحده لا شريك له ؛ والايمان بالقدرة ، التي يترجمها قولك : له الملك ؛ و والايمان بالجود والحكمة ، الذي يدلُّ عليهما قولك : وله الحمد . فمن غلب معنى هذه الجملة على قلبه ، صار متوكّلاً . وأصل ذلك (كلّه) التوحيد ، وله أربع مراتب ، فهو ينقسم الى لبّ ، والى لبّ 12 اللبّ ، والى قشر ، والى قشر القشر ، كالجوز مثلاً . ( فالمرتبة ) الاولى ، الايمان بالقول المحض ، وهو قشر القشر ، وهو ايمان المنافقين \_ والعماذ بالله منه! \_ و( المرتبة ) الثانية ، التصديق بمعنى 15 الكلمة ، وهوالقشر الثاني ، وهو ايمان عموم المسلمين . ( المرتبة ) الثالثة ، أن يشاهد ذلك بطريق الكشف ، وهو اللَّت ، وهو مقام المقربين . وذلك بأن يرى أشياء كثيرة ، ولكن مع كثرتها ( هي ) 18 صادرة عن الواحد القهار. ( المرتبة ) الرابعة ، أن لا يرى في الوجود

الا واحداً ، وهو لبّ اللبّ ، وهو مشاهدة الصديقين ، ويسميه الصوفية « الفناء في التوحيد » حتى لا يرى نفسه لكون باطنه مستغرقاً بالواحد القهّار» .

(١٦٣) والحقّ أنّ هذا التقسيم ليس بحسن . وسبب هذا أنّه كان من الموحّدين القولي لا الفعلي . وكان الغرض من ذكر قوله تعداد الاقوال المقولة في هذا الباب على الترتيب المعلوم ، الذي هو الترتيب الثنائي والثلاثي والرباعي والخماسي ، وخير ذلك من الاعداد .

(١٦٤) وعند الامام الفاضل والشيخ الكامل كمال الدين هيثم البحراني \_ قدّس الله روحه \_ التوحيد ينقسم الى خمسة أقسام ، كما و ذكره في « شرحه الكبير لنهج البلاغة » في أوّل خطبته بقوله « اعلم أنّ معرفة الصانع \_ سبحانه \_ على مراتب . فأوّلاها وأدناها أن يعرف العبد للعالم صانعاً . ( المرتبة ) الثانية أن يصدّق بوجوده . الثالثة أن العبد للعالم صانعاً . ( المرتبة ) الثانية أن يصدّق بوجوده . الرابعة ( هي ) مرتبة الا خلاص له . الخامسة ، نفي الصفات \_ التي تعتبرها الاذهان له \_ عنه . و ( هذه المرتبة ) هي غاية العرفان ومنتهي قوّة الانسان .

(١٦٥) هذا آخر أقوال المشايخ والعارفين والعلماء والمحققين في تقسيم التوحيد بقدر هذا المقام . والذي قلنا \_ انّ ( تقسيم التوحيد هو ) عند فلان كذا وانّه عند الآخر كذا \_ لا ينبغي أن يتوهم منه

<sup>1</sup> واحدا M : واحد F | 5 المقولة F : المعقولة M | M = 10 على مراتب F : F تعيرها F : F فلان : F الفلان F الفلان F الفلان F وانه : ان F

أن هذا القول (اى التقسيم) عنده فقط ، وليس عند غيره كذلك ، لان الكلّ متّفقون عليه ؛ بل المراد منه أن يتقرّر أنّ تقسيم الموحّدين المتحقّقين في التوحيد وأقسامه لا يخرج عن هذا الذي بيّناه .

(١٦٦) ومع ذلك كله ، هو أيضاً ينقسم \_ بحسب المقامات العشرة \_ الى عشرة أقسام ، كما ذكره المولى الاعظم كمال الحقّ والملَّة والدين عبد الرزَّاق ( الكاشانيُّ ) \_ قدْس الله سره \_ في ذيل 6 المقامات وتعريفها ، وهو قوله « وصورته ( اي التوحيد ) في البدايات شهادة أن لا اله الا الله وحده لا شريك له الاحد الصمد « لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد » . و( صورة التوحيد ) في الابواب و تصديق الجنان بهذا المعنى ، بحيث لا يخالجه شكّ ولا شبهة ولا حمرة . و ( صورته ) في المعاملات ، العمل بالاركان المبني على البقين الوجدانيُّ ، واسقاط الاسباب بحيث لا نزاع فيه للعقل ، ولا تعلُّق فيه 12 بالشواهد ، ولا يرى صاحبه ( يعني صاحب التوحيد ) للغير تأثيراً ولا فعلاً . و ( صورته ) في الاخلاق رؤية الملكات والهيئآت ومصادر الافعال كلُّها لله . وفي الاصول رؤية القصد والعزم والسير لله وفي الله 15 وبالله . وفي الاودية شهود العلم والحكمة من صِفات الله تعالى الاوّلية ، وسبقُ الْحقّ بعلمه وحكمه ، ووضعُ الاشياء مواضعها ، وتعليقُه ايّاهَا بأحايينها ، واخفاؤه ايّاها في رسومها . وفي الإحوال شهود الحبّ من 18

<sup>2</sup> يتقرر M : تفن F | 4 هو : وهو MF | 8 هو الم يلد . . : سورهٔ ١١٢ ( الا خلاص ) آيهُ ٣ | 11 المبنى F : مبنى M | 12 ولا تعلق M : ولا تعتلق F ( الا خلاص ) . المله F المامه MF المامه MF المامه MF المامه F المامه MF المام

الحق بالحق للحق ذوقاً . وفي الولايات الفناء من رسم الصفات في الحضرة الواحديّة ، وشهود الحق بأسمائه و صفاته ، لا غير . و ( صورة التوحيد ) في الحقايق الفناء في الذات مع بقاء الرسم الخفي المنوّر بنور الحق ، المشعر بالاثنينيّة ، المثبت للخلّة . و ( صورته ) في النهايات أحديّة الفرق والجمع ، وهو توحيد الحقّ ذاته بذاته » . هذا آخره .

(١٦٧) والحقّ أنّه كلام صادر من مشرب الذوق والشهود ، ومعدن الفضل والكمال \_ رزقنا الله تعالى الوصول الى درجته بمحمّد وآله وعترته \_ ويمكن أن يصعب على بعض السالكين معنى هذه المقامات وتعريفها ، فينبغى أن يرجع الى اصطلاحات القوم واشاراتهم ، لانّ هذا الموضع لا يحتمل شرحها ، وأنت اخبر بذلك ، والله أعلم وأحكم .

12 (١٦٨) فهذا التفسيم \_ وان كثر بحسب العبارة واعتباراتها وطال بسبب الاشارات واختلافاتها \_ لكن كلّه يرجع الى القسمين المذكورين، أعنى التوحيد الالوهى والتوحيد الوجودى ، كما ستعرفه في تعريفها، لأن الذي جعله (اى التوحيد) قسمين ، فلا يخرج عنها ، لان توحيد الاحديّة بازاء الالوهى ، وتوحيد الفردانيّة بازاء الوجودى . والذي جعله ثلاثة أقسام ، فلا يخرج أيضاً عنهما ، لان توحيد العوام بازاء التوحيد الالوهى ، وتوحيد الخاص وخاص الخاص بازاء التوحيد التوحيد العوام بازاء التوحيد العوام بازاء التوحيد العوام بازاء التوحيد الخاص وخاص الخاص بازاء التوحيد

M: M: M: M: M: M: M: M: 13 | F: M: 13 | F: M: 13 | 13 | F: M: 14 | F: M: 15 | F: F: 15 | M: 15 | M:

الوجودى ". والذى جعله علميّاً وعينيّاً ، وحقيّاً أو فعلياً ، ووصفيّاً وذانيّاً ، فكلّها من أقسام التوحيد الوجودى وليس للتوحيد الالوهى "؛ وهى مراتب قيها مدخل ، لانها لا تحصل الا بعد التوحيد الالوهى "؛ وهى مراتب وزائدة عليها بحسب السلوك والمقام . والذى جعله أربعة أقسام ، فكذلك لا يخرج عنهما ، لانّ القشر وقشر القشر من التوحيد الألوهى ، واللبّ ولبّ اللبّ من التوحيد الوجودى ". والذى جعله خمسة أقسام ، فأيضاً غير خارج عنهما ، لانّ الاننين منها من التوحيد الالوهى ، والثلاثة الاخيرة من التوحيد الوجودى ". والذى جعله عشرة أقسام ، فهو أيضاً كذلك ، لانّ ( القسم ) الواحد أو الاثنين منها يتعلّق و بالتوحيد الالوهى "، والباقى بالتوحيد الوجودى ". فيكون مجموع بالتوحيد منحصرة فيهما ، وهو المطلوب .

(١٦٩) وهذا ضابط كلّى ما ظفر به الا الخواص من المتقدّمين 12 وبعض المتأخّرين ، وهذا الفقير منهم . فعليك بضبطه وحفظه ، فأنّه ينفعك في كثير من المواطن .

(۱۷۰) واذا تحقّق هذا فنرجع ونقول: اعلم أنّ التوحيد على 15 قسمين ، توحيد الانبياء وتوحيد الاولياء . فتوحيد الانبياء هو التوحيد الظاهر ، وهو دعوة العباد الى عبادة الله مطلق من عبادة آلهة مقيّدة ؛ أو الى اثبات الله واحد ونفى آلهة كثيرة ، لقوله تعالى « قل يا أهل 18 الكتاب ! تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم ، أن لا نعبد الاالله ، ولا

M = 1 والذي جعله M : M المقس وعينياً M : 1 علما وعينا M أوفعليا M : 1 وفعليا M وفعليا M : F لان M : F القسمين M المقس M : F المقس M : F منها M : F المتوحيد M : F المناطقة M : F فنرجع ونقول M : F فنرجع ويقول M : F فنرجع ويقول M : F وهو دعوة M : G ودعوة M : G المناس G

نشرك به شيئًا ، ولا يتّخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله » \_ ولقول النبيّ \_ صلى الله عليه وآله وسلّم \_ « 'امرت' أن أقاتل الناس حتّى يقولوا لا الله الا الله » . وهذا هو الموسوم بالتوحيد الالوهيّ .

الى مشاهدة وجود واحد ، ونفى وجودات كثيرة ، لقوله تعالى « كلّ الى مشاهدة وجود واحد ، ونفى وجودات كثيرة ، لقوله تعالى « كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » ولقول النبى وهذا صلّى الله عليه وآله وسلم - « لو دلّيتم بحبل لهبط على الله » . وهذا هو الموسوم بالتوحيد الوجودى . وليس غير هذين التوحيدين هناك توحيد ثالث أصلاً ، الا توحيد الحقّ ذاته بذاته . وليس له مدخل في هذا الباب ، وان جعله الشيخ ( الانصاري الهروى ) واكثر المشايخ قسماً من أفسام التوحيد ، لان غرضنا - من بيان التوحيد - التوحيد قائم ب ) الحقّ جلّ ذكره .

(۱۷۲) وهذا الشرك ـ الذى هو بازاء التوحيد ـ كان أيضاً كذلك ، أعنى الشركين اللذين هما الجلى والخفى لا غير ، لانه امّا شرك ظاهر أو شرك باطن . فان كان ظاهراً ، كعبادة الاصنام والحجر والمدر والشمس والقمر والنجوم والملك والجن والانس وغير ذلك ، لقوله تعالى واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ولا يملكون لانفسهم ضرّاً ولا نفعاً ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً »

<sup>1</sup> به F : لى M || ولا يتخذ F : ويتخذ M || 5\_6 كل من . . : سورهٔ ٥٥ (الرحمن) آيهُ ٢٦ ـ ٢٧ || 14 وهذا M : ولهذا F || 18\_91 وانخذوا . . : سورهٔ ٥٥ (الفرقان ) آيهُ ٣\_£ || 18\_91 ولا يملكون ... ولا نفعاً F ـ . . . . ولا نفعاً كا

ولقوله تعالى « لا تذرن آلهتكم ولا تذرن ودّاً ولا سواعاً ولا يغوث وبعوق ونسراً » \_ فهو الموسوم بالشرك الجلى ، وهو بازاء التوحيد الالوهى . وان كان (الشرك) باطناً ، كاثبات وجود الغير من الممكن والمحدث ، أو العقل والنفس ، والاجرام والافلاك والعناصر والمواليد وغير ذلك ، لقوله تعالى « يا صاحبي السجن ! أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار ؟ ما تعبدون من دونه الا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما انزل الله بها من سلطان ، ان الحكم الالله ، أمر أن لا تعبدوا الا ايّاه ، ذلك الدين القيم ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون » \_ قهو الموسوم بالشرك الخفي الذي بازاء التوحيد الوجودي .

(۱۷۳) فظهور جميع الانبياء من آدم الى محمّد \_ عليهم السلام \_ ما كان الا لدعوة الخلق الى التوحيد الالوهى ، الذى هو الدعوة الى الآله المطلق من الآلهة المقيّدة ، والخلاص من الشرك الجلى الذى الهو بازائه . وظهور جميع الاولياء من آدم الى المهدى صاحب الزمان عليهم السلام \_ ما كان الا لدعوة الخلق الى التوحيد الوجودى ، الذى هو الدعوة الى الوجود المقيّد ، والخلاص من 15 الشرك الخفى الذى هو بازائه .

(١٧٤) فكلّ من توجّه الى الآله المطلق من المقيّد ، وعدل عن عبادة المخلوق الى عبادة الخالق ، ونطق بكلمة التوحيد الظاهر التى ١٥ هي « لا اله الا الله » \_ خلص من الشرك الجليّ وصار عند المسلمين

<sup>1</sup> لا تذرن . . : سورهٔ ۷۱ (نوح) آیهٔ ۲۲–۲۳  $\parallel$  3 من M :  $_{-}$   $_{+}$   $_{+}$   $_{+}$   $_{+}$   $_{+}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$ 

مؤمناً موحداً بالتوحيد الالوهي طاهراً في الظاهر والباطن . وان لم يكن كذلك ، يكن كافراً مشركاً نجساً في الظاهر والباطن . وكل من توجّه الى الوجود المطلق من المقيّد ، وعدل عن مشاهدة المخلوق الى مشاهدة الخالق ، ونطق بكلمة التوحيد الباطن التي هي « ليس في الوجود سوى الله » \_ خلص من الشرك الخفي "، وصار عند المحقّقين الوجود سوى الله » \_ خلص من الشرك الخفي "، وصار عند المحقّقين عارفاً موحّداً بالتوحيد الوجودي طاهراً في الظاهر والباطن . وان لم يكن كذلك ، يكن مشركا ملحداً ، نجساً في الباطن بخلاف الظاهر عند البعض ، لان عند الاكثرين من أرباب التوحيد ، هو أيضاً نجس عند البعض ، لان عند الاكثرين من أرباب التوحيد ، هو أيضاً نجس في الظاهر والباطن . وهذا أصل كبير وتقسيم شريف حسن . فافهم !

(١٧٥) ثم اعلم أنّ الغرض من تسميتهم التوحيد بالالوهي والوجودي ، والشرك بالجلي والخفي ، أنّ توحيد الانبياء ـ عليهم السلام ـ لمّا كان في غاية الجلاء والظهور ـ الذي هو نفى الآلهة المقيّدة واثبات الآله المطلق بالقول والفعل والحرب والسيف بالمقاتلة والمحاربة على رؤوس الاشهاد ـ سمّوا نقيضه بالشرك الجلي لجلائه كذلك . وانّ توحيد الاولياء ـ عليهم السلام ـ لمّا كان في غاية الخفاء والكمون ـ الذي هو نفى الوجودات المقيّدة واثبات الوجود المطلق ، والكمون ـ الذي ها للاموز والكناية ، كما هو معلوم من طريقتهم ـ سمّوا نقيضه بالشرك الخلى لخفائه كذلك . ولهذا قيل « الخلاص من سمّوا نقيضه بالشرك الخفى لخفائه كذلك . ولهذا قيل « الخلاص من

<sup>1</sup> بالتوحيد M : \_ H | 1 و 6 طاهراً : ظاهراً MF || 2 و7 يكن : يكون MF || 4 التي F : الذي M || 12 والمكنون M || 14 والكمون F : والمكنون M || 17 والكمون F : والمكنون MF والذي MF والذي الذي MF التي H || 19 وليذا : والذي الله

الشرك الخفى أصعب من الشرك الجلى ، لانه أعظم الحجب وأغلظها ». وهو صحيح ، لانه خفى مستور لا يشعر به صاحبه ، لانه يظن أنه مؤمن مسلم موحد ، والحال أنه مشرك كافر نجس \_ نعوذ بالله منه ! 3 مؤمن مسلم موحد ، والحال كذلك ، أى أن الشرك الخفى موجود فى كثير من المسلمين ، لما قال الله تعالى « وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون » . ولما قال النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - « دبيب 6 الشرك في أمّتي أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء » . ولا يخفى أن بهذين القيدين ، أى المؤمن والامّة ، ولا يخفى أن بهذين القيدين ، أى المؤمن والامّة ، خرج غيرهم من المشرك والمنافق والكافر وغير ذلك ، وثبت أنه و مخصوص بهم ، موجود فيهم لا في غيرهم . خلّصنا الله تعالى منه بفضله مخصوص بهم ، موجود فيهم لا في غيرهم . خلّصنا الله تعالى منه بفضله وكرمه !

(۱۷۷) ولا ينبغى أن يتوهم متوهم من تخصيصنا التوحيد الالوهى اللانبياء والتوحيد الوجودى بالاولياء ، أن الانبياء لم يكن لهم نصيب من توحيد الاولياء ، ولا بالعكس ، لان كل واحد منهم جامع للقسمين ، حاو للمرتبتين . غاية ما في الباب أن المخصوص بكل واحد منهم 15 يكون غالباً عليه ، وهو مأمور بدعوته . فالانبياء وان كانوا داعين الي التوحيد الالوهي في الظاهر ومأمورين به ، لكن في الباطن كانوا مرشدين الى التوحيد الوجودى ، آمرين به . وكان الاول دعوة للعوام مرشدين الى التوحيد الوجودى ، آمرين به . وكان الاول دعوة للعوام ورعاية لمرتبتهم ،

<sup>5</sup> و 6 لما : ما  $MF \parallel 5-6$  وما يؤمن. .: سورة X (يوسف) آية X ا Y المشرك: X المشرك: X المشرك: X المشرك: X المشرك: X المسترك: X المس

وكلاهما واجب عليهم . والاولياء وان كانوا مرشدين الى التوحيد الوجودي في الباطن ومأ ورين به ، لكن في الظاهر كانوا داعين الى التوحيد الالوهي ، هادين اليه متابعة للانبياء وأسوة لطريقتهم . وكان الاقرال رعاية للخاص وخاص الخاص ، والثاني للعام . فيكون دعوة كلّ واحد منهم شاملة للعوام والخواص وخاص الخاص ، التي لا يخرج المكلّفون بأسرهم منها ، ويحصل لهم طهارة الظاهر والباطن من الشرك الجلي والخفي ، ويصيروا بها كاملين ، مكملين بالتوحيد الالوهي والوجودي . وهذا معنى قوله \_ عليه السلام \_ « اتنى بعثت الى الخلق والحديث .

(١٧٨) وهذا معلوم لاهله ، ما يحتاج في اثباتها الى البرهان . وقد بينا تفصيله في رسالتنا الموسومة « بأسرار الشريعة » . وسيجيء 12 في هذه الرسالة بيانه ، عند بيان الشريعة والطريقة والحقيقة ، ان شاء الله تعالى .

(١٧٩) واذا تحقق هذا ، فاعلم أنّ الصراط المستقيم الذي كان المعلى الله ودعوة عليه جميع الانبياء والاولياء لله عليهم السلام وبعثوا كلّهم لاجله ودعوة الخلق اليه ، هو عبارة عن التوحيد الحقيقي الجامع للتوحيدين المذكورين . واليمين والشمال له اللذان هما على طرفيه و بعثوا أيضاً المنع العباد عنهما هو عبارة عن طرفي افراطه وتفريطه ، المسمّيين بالشرك الجلي والخفي ، لانه كالحد الاوسط بينهما . ولهذا وصفوه

<sup>1</sup> وكلاهما M : وكليهما F | 4 الاول F : الاولى M | 17 اللذان : اللذين MF | MF اللذان اللذين MF | 18 افراطه وتفريطه MF : افراط و تفريط F | المسميين : المسمى

3

بأحدٌ من السيف وأدق من الشعرة ، لأنّ الاقامة عليه في غاية الصعوبة ، كالاقامة على حدّ السيف مثلاً ؛ والانحراف عنه في غاية السهولة ، كالانحراف عن الشعرة الى أطرافها .

(١٨٠) ولهذا مدح الله الثابتين عليه بحصول الايمان لهم والثبات فيهم بقوله « يثبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ». وذم الناكبين عنه المتزلزلين عليه بعدم الايمان وقلّة 6 الثبات بقوله « وانّ الذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون » . وقال الله تعالى « ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحدٍ أبداً ». اى لولا عنايته ورحمته ببعض عباده ، ما خاص أحد منهم من و الانحراف عن الصراط الحقيقي المسمّى بالمستقيم ، من ميل طبائعهم ونفوسهم بالطبع الى الانحراف الى طرفيه ، اللذين هما طرفا الافراط والتفريط ، والفرار من الاقامة على الطريق المستقيم الذي هو الخط 12 الوسط بينهما ، المشار اليه في قوله \_ عليه السلام \_ « اليمين والشمال مضَّلتان ، والصراط المستقيم هو الطريق الاوسط » يعني الشرك الخفيُّ والجليُّ مهلكتان ، مضلَّتان ، وطريق النجاة هو حصول التوحيد المحض 15 الخالص ، الذي هو الطريق الاوسط بينهما . ومعنى «أدق من الشعرة» في وصفه ، هو أنّ الانحراف عنه بقدر الشعرة يوجب القطع بسيف

<sup>5</sup> يثبت . . : سورة ١٤ (ابراهيم) آية ٣٣  $\parallel$  7 وان الذين . . : سورة ٣٢ (المؤمنون) آية ٢٠  $\parallel$  8 ولولا فضل . . : سورة ٢٤ (النور) آية ٢١  $\parallel$  9 ابداً M: -T  $\parallel$  10 طباعهم M: طباعهم + المراد بالصراط الحقيقي ، النور ، العمل ، العلم ، الروح ، اللوح T ( بقلم الاصل ) 11 الى طرفيه T العارفية T T الله الله و T الموسط T المراد بالطريق : طريق T T الاوسط T الوسطى T T الانحراف : من المورف T T المراد بالمراد بال

الهلاك والشقاوة الابديّة والسقوط في النار ، لقوله تعالى « ولا تركنوا الى الذين ظلموا فتمسّكم النار » . أى لا تميلوا الى الذين ظلموا على أنفسهم بميلهم الى الشرك الجلى والخفى ، لقوله تعالى أيضاً « ان الشرك لظلم عظيم » . « فتمسّكم النار » أى يجر كم الشيطان وأهله بسبب ذلك الى النار والجحيم .

6 (١٨١) وورد في الخبر أنّ النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ خطّ خطّا وخطّ حواليه خطوطاً ثمّ اشار الى الخطّ الاوسط فقال « وانّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه » . ثمّ أشار الى الخطوط حوله وقال « ولا تتّبعوا السبل فتفرّق بكم عي سبيله ، ذلكم وصّاكم به لعلّكم تتقون » . أي لملّكم تحذرون عن الانحراف الى طرفي التوحيد ، اللذين هما الشرك الجليّ والخفيّ .

12 (۱۸۲) والدليل على أنّ الصراط المستقيم هو التوحيد الحقيقي "، قوله تعالى « وانّك لتهدى الى صراط مستقيم ، صراط الله الذى له ما في السماوات وما في الارض ، ألا الى الله تصير الامور " لانّ الصراط المستقيم في اللغة هو الطريق السليم من الاعوجاج والانحراف ، كما أنّ (الطريق المستقيم) في الشرع هو الجسر الممدود على متن جهنّم . والتوحيد كذلك ، لانّه الطريق السليم الى الله ، والسبيل المستقيم والتوحيد كذلك ، لانّه الطريق السليم الى الله ، والسبيل المستقيم .

ومعلوم أنّ أقرب السبل الى الله تعالى هو الطريق المستقيم ، بل الى كلّ مقصد . ويشهد بذلك ما أشار اليه مخاطباً لنبيّه « قل انّنى هدانى ربّى الى صراط مستقيم ديناً قيماً ملّة ابراهيم حنيفاً وما كان من 3 المشركين » . والدين القيم والملّة الحنيفيّة ليس الا التوحيد المشار اليه المسمّى بالصراط المستقيم . والشرك الذي تبرّأ منه ، نفسه أيضاً ليس الا الشرك المعلوم المسمّى بالجلى والخفى " . والى هذا أشار أيضاً 6 في موضع آخر في قوله « فاستمسك بالذي أوحى اليك ، انّك على صراط مستقيم ، وانّه لذكر لك ولقومك وسوف تسألون » . وفي قوله « انّ الله ربّى وربّكم فاعبدوه ، هذا صراط مستقيم » .

(١٨٣) فعلم من ذلك أنّ الصراط المستقيم هو الانقياد لله تعالى ولرسوله ، والقيام بأركان شرعه واسلامه على طريق التوحيد الحقيقي . والمين والشمال ، اللذان هما مضلّتان ، هما الشرك الجلي والخفي ، لقوله 12 تعالى أيضاً « ومن يشرك بالله فقد ضلّ ضلالاً بعيداً » .

(١٨٤) وأيضاً لولا هذا السرّ العظيم والمعنى الجليل . ما صرنا مأمورين في كلّ يوم وليلة بأن نقول سبع عشرة مرّة « اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم » اشارة ً الى طريق الانبياء والاولياء عليهم السلام \_ والموحّدين من تابعيهم ، الذين أنعم الله تعالى في حقّهم

بهدايتهم الصراط المستقيم ، لقوله تعالى « أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيّين من ذريّة آدم وممّن حملنا مع نوح ومن ذريّة ابراهيم و واسرائيل وممّن هدينا واجتبينا» ولقوله « ومن آبائهم وذريّاتهم واخوانهم واجتبيناهم وهديناهم الى صراط مستقيم » ولقوله تعالى « فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً » .

(۱۸۵) وقوله تعالى « غير المغضوب عليهم ولا الضالين » اشارة الى طريق الضالين عن الحق ، المضلين في طريقه ، المنحرفين عن وحيده ، الواقفين على طرفيه ، لان المغضوب عليهم هم اليهود ، والضالين هم النصارى ، باتفاق أكثر المفترين ، ومن مثلهم من المشركين والمنافقين ، لقوله تعالى في اليهود وأمثالهم « من لعنه الله المشركين والمنافقين ، لقوله تعالى في اليهود وأمثالهم « من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير » ولقوله تعالى في النصارى « قد ضاوا من قبل وأضاوا كثيراً » .

(١٨٦) وروى عن ابن عبّاس \_ رضى الله عنه \_ أنّه قال « الصراط المستقيم هو الاسلام ». وروى الحارث بن الاعور عن على " \_ عليه السلام \_ أنّه قال « الصراط المستقيم هو القرآن » . وقال محمّد بن الحنفيّة « هو الدين القويم » . وقال أبو بريدة الاسلمى » هو طريق محمّد وآل المحمّد \_ عليهم السلام » . وقال بعض العارفين « الصراط المستقيم عبارة

ا اولئك . . : سورة ١٩ ( •ريم ) آية ٥٩  $\|$  و اسرائيل : + واسماعيل + الديم 6 و من آبائهم . . : سورة ٦ (الانمام) آية ٧٨  $\|$  4-6 فأولئك . . : سورة ٤ (النساء ) آية ٧١  $\|$  7 غير . . : سورة ١ (الفاتحة ) آية ٧  $\|$  9 طرفيه + 1 طرفه + 1 الديم المنه . . : سورة ٥ ( المائدة ) آية + 1 قد ضلوا . . : سورة ٥ أيضاً ، آية + 1 الحراث + 2 الحراث + 1 الحراث + 2 الحراث + 3 الحراث + 3 الحراث + 3 الحراث + 4 الحراث + 3 الحراث + 4 الحراث + 4 الحراث + 4 العراث + 4 العراث + 5 العراث + 6 العراث + 7 العراث + 7 العراث + 8 العراث + 8 العراث + 8 العراث + 9 العراث

عن الوسط الحقيقي بين الاخلاق الحميدة والرذيلة ، كالسخاوة بين البخل والتبذير ، والشجاعة بين الجبن والتهوّر ، اذ هذه الاخلاق الحميدة لها طرفا افراط وتفريط هما مذمومان . وبين الافراط والتفريط وسط هو وغاية البعد من الطرفين ، كالنقطة من الدائرة . وعبّر الشرع عن ذلك باالصراط المستقيم » . وهذه هي « الاستقامة » التي أمر بها النبي — عليه السلام – في قوله تعالى «فاستقم كما أمرت » حتّى قال – عليه السلام 6 هذه شيّبتني سورة هود » . يشير – عليه السلام – الى صعوبة تحصيل هذه الدرحة .

(۱۸۷) وقوله تعالى « صراط الذين » هو بدل من « الصراط و المستقيم » وبيان له . والمعنى : اهدنا صراط من أنعمت عليهم بالتوفيق والرعاية ، ومننت عليهم باللطف والعناية . قال عبدالله بن عبّاس « هم قوم موسى وعيسى قبل أن حرّفوا التوراة والانجيل » . وقال بعضهم اشارة الى حوشب « هم اهل بيت رسول الله وأصحابه » . وقال بعضهم اشارة الى قوله تعالى « فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصدّيقين والصدّيقين ، والصالحين وحسن أولئك رفيقاً » « من النبيين ، محمّد ؛ 15 والصدّيقين ، على بن أبى طالب ؛ والشهداء ، حمزة وجعفر ؛ والصالحين ، الائمة الهداة ؛ وحسن أولئك رفيقاً ، مهدى الامّة » . وأمثال ذلك كثيرة من الآيات والاخبار . « والحرّ تكفيه الاشارة » . 18 وأمثال ذلك كثيرة من الآيات والاخبار . « والحرّ تكفيه الاشارة » . 18 وأمثال ذلك كثيرة من الآيات والاخبار . « والحرّ تكفيه الاشارة » . 18 وأمثال ذلك كثيرة من الآيات الصراط المستقيم الذي ورد في الكتاب

<sup>3</sup> طرفا F : اطراف M || 6-7 فاستقم ..: سورهٔ ۱ (هود) آیهٔ ۱۱۶ || 7 یشیر F : بشر M || تحصیل F : تحصل M || 9 صراط..: سورهٔ ۱ (الفاتحة) آیهٔ ۱ || 12 حرفوا: حرقوا MF || 12-15 فأولئك ..: سورهٔ ٤ (النساء) آیه ۷۱

والسنّة ، هو الجسر الممدود على متن جهنّم ، الموعود بالعبور عليه يوم القيامة ، لا الذي أشرتم اليه ، \_ لانّا نقول : لو كان كذلك لما قال الله تعالى لنبيه \_ عليه السلام « قل انّنى هدانى ربّى الى صراط مستقيم ديناً قيماً ملّة ابراهيم حنيفاً وما كان من المشركين » لان الشرك ما له دخل في الجسر الممدود على متن جهنّم ، لانّ الشرك لا يكون الا بازاء التوحيد ، كما تقدّم ذكره . وما قال النبي أيضاً لامّته « ان هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه » لانّ « هذا » اشارة الى الحاض لا الى الغايب . وما قال الله تعالى أيضاً لنبيه « قل هذه سبيلى أدعوا الى الله على بصرة أنا ومن اتبعنى » .

(١٨٩) والحقّ انّ الجس الممدود هو التوحيد الممتنّ على متن جهنّم الشرك وظلماته التي هي النار الحقيقيّة. وأيضاً يعرف كلّ عاقل اليب منصف أنّ العبور على الصراط الموعود على الوجه الذي هو مقرّر في أوهام العوام بأنّه « جسر ممدود على متن جهنّم»، ليس فيه فائدة، لان "العابرين عليه امّا أن يكونوا من الانبياء والاولياء والمؤمنين، أو لا. فان كانوا منهم، فهم من أهل الجنّة، فلا يحتاجون الى العبور عليه، لانّ عبورهم لا يزيد شيئاً في توابهم ولا في درجتهم. وان كانوا (العابرون) غيرهم، فهم امّا أن يكونوا كفّاراً، أو لا. فان كانوا منهم، فهم أيضاً لا يحتاجون الى العبور عليه، لانهم من أهل النار،

<sup>2</sup> لما : ما MF || 3-4 قل اننى ... سورة ٦ (الانعام) آية ١٦٢ || 6-7 ان هذا ... سورة ٦ (الانعام) آية ١٩٠ || 8-9 قل هذه . . : سورة ٦ ( يوسف )آية ١٠٨ || ١٥٤ الموعود M: الموعود M: يكونوا M : يكونوا M : يكونوا M : يكونوا M : يكونوا كانوا : كان MF || 16 لان : + من MF

وعبورهم لا ينقص شيئاً من عذابهم وامّا ان كان (العابر على الصراط) مؤمناً فاسقاً غير تائب ولا مشقّع في حقّه ، فلا بدّله أيضاً من النار ، فلا فائدة في عبوره عليه . فثبت بهذه الدلائل العقليّة أن الصراط والمستقيم هو التوحيد الحقيقي المتقدّم ذكره ، لا غير ؛ وهذا هو المطلوب .

(۱۹۰) وهذا الكلام أيضاً لا يدّل على انكاره ولا على انكار الشرع، 6 بل على الاقرار وفوق الاقرار بمراتب كثيرة ، ولكن من لم يذق لم يعرف . « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » .

(۱۹۱) وههنا شبهة دقيقة ونكتة لطيفة لا بدّ من ذكرها ؛ فنذكرها ونرجع بعدها الى الغرض . وهى أنّ جماعة من المنحرفين عن الصراط المستقيم سمعوا قول الله تعالى « وما من دائة الا هو آخذ بناصيتها أنّ 12 ربى على صراط مستقيم » . وسمعوا قول نبيّه \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ « الطرق الى الله بعدد أنفاس الخلايق » . فتصوّروا من ذلك أنّ جميع الخلايق – على الصراط المستقيم ، وأنّ 15 نسبة الكلّ الى الله تعالى تكون نسبة واحدة ، ولا يكون لاحد مزيّة على الآخر ، لا من الانبياء والاولياء ، ولا من غيرهم من العلماء والعارفين والملايكة المقرّبين . وعطّلوا بذلك جميع الاحكام الشرعيّة 18

الدراط MF كان : يكون MF  $\| 2$  مشفع F : منتفع M  $\| 5$  المطلوب : + في ان الدراط المستقيم هو التوحيد الوجودي F  $\| F$  ولكن : لكن F  $\| F$  من: ومن F ، F  $\| F$  ان وي . . : سورهٔ • • ( ق ) آيهٔ F  $\| F$   $\| F$  و ما من ... سورهٔ • • ( هود ) آيهٔ F الموجودات F : F يكونون F

والقوانين الآلهيّة . وما التفتوا الى العلم والعمل أصلا ، ونظروا الى الجميع بعين واحدة . نعوذ بالله منهم !

(١٩٢) وتصوّر أيضاً جماعة انحرى منهم من قوله تعالى « والله بكلّ شيء محيط » وقول نبيّة \_ عليه السلام \_ « لو دليتم بحبل لهبط على الله » أن القرب والبعد بالنسبة الى الله متساويان ، ولا يكون لاحد مزيّة على الآخر ، لا من الانساء والاولياء والملابكة ولا من غيرهم . ولا شكُّ أنَّ هذين التصوّرين في غاية الرداءة ، وأنّهما من أكبر المفاسد وأعظم المهالك ، لا سيّما في هذا الطربق ، ودفعهما وازالتهما واجب على كلّ واحد من العقلاء ، خموصاً على العلماء وأمثالهم . (١٩٣) فنقول : ينبغي أن يعرف أن الطريق والقرب من الله تعالى الى الموجودات والمخلوقات خلاف طريقهم وقربهم اليه ، لان " طريقه وقربه اليهم من حيث الاحاطة والوجود ، وقربهم وطريقهم اليه من حيث الاستعداد والسلوك . وبينهما بون بعيد وفرق كثير ، لان ً الفرب ( الألَّهي من الموجودات والمخلوقات ) والطريق الذي هو من طرق الحقّ اليهم هو ازلاً وأبداً ، على وتيرة واحدة ، لا يزيد ولا ينقص ، ولا يتغيّر منه شيء ، بل هو تأثير واقع من الازل الي الابد ، وليس مخصوصاً بزمان ، وليس لاحد مزيّة ( فيه ) على الآخر ، والحجر والمدر والشجر والحيوان والانسان والملك والجن والفلك والاجرام فيه على سواء.

<sup>2</sup> واحدة F : واحد M || 3 ـ 4 والله بكل. . : سورة ٤١ ( فصلت ) آية ٥٤ || 5 متساويان : مساوية MF || 4

(۱۹٤) و( أمّا ) قرب آدم ( من الله ) وبعد ابليس ( عنه ) ، وكذلك قرب موسى وبعد فرعون ، و(قرب) ابراهيم و( بعد ) نمرود ، و(قرب ) ابراهيم و( بعد ) نمرود ، و( قرب ) محمّد و( بعد ) ابى جهل ، وغيرهم من الانبياء والاولياء و واعدائهم من الكمّار والمشركين ، فهو من حيثيّة أخرى ، لا من هذه الحيثيّة . وذلك لان نسبة المحيط الى المحاط نسبة واحدة ، ونسبة المُظهر الى المظاهركذلك . ومثال ذلك \_ ان لم تفهم تقريرنا وتحيّرت وفي عباراتنا \_ مثال قرب المداد بكلّ حرف من حروف هذا الكتاب ، لانه لا يكون حرف أقرب من الآخر بحسب الوجود ، وان كان أقرب الى بعض بحسب الكتابة والرقوم . فافهم ! فانه دقيق . «وتلك الامثال و نضر بها للنأس وما يعقلها الا العالمون ».

(١٩٥) وامّا الفرب والطريق الذي هو من طرق المخلوقات والموجودات ـ أعنى من حيث الاستعداد والسلوك ـ فهو لا يكون الا المعداد الذاتي الازلى والسلوك الحقيقي الابدى ، أعنى لا يكون قربهم وطريقهم اليه ، بعد الاستعداد الذاتي الازلى ، الا بقدر سلوكهم ومجاهدتهم ورياضتهم وتحصيل كمالاتهم العلمية والعملية ، أعنى بقدر اتصافهم بصفات الحق والتخلق بأخلاقه ، لان القرب اليه عبارة عن الاتصاف بصفته والتخلق بأخلاقه فقط ، لا الذي يتصوّره المحجوب عنه ، أعنى أن القرب بحسب المكان \_ تعالى الله عن ذلك علوّا كبيراً ! وليس المان القرب بحسب المكان \_ تعالى الله عن ذلك علوّا كبيراً ! وليس

و بعد M :-- H ابليس M : وابليس H له حيثية H :-- حقيقة H المظاهر H المظاهر H المؤامر H المؤامر

الطريق اليه للخلق الا بهذا الوجه ، وهذا هو الموسوم بالصراط المستقيم، لا غير ، لان غير هذا لا يكون مستقيماً ، بل غير مستقيم ولا يصل صاحبه اليه (أى الى الحقّ) أبداً . وهذا مع سهولته لا يحصل لكلّ أحد ، بل من مائة ألف ألف نفس لنفس واحدة ! لانه أخفى من عنقاء مغرب وأعزّ من الكبريت الاحمر . « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ».

(١٩٦) والسبب في ذلك هو أنّ حصوله \_ بعد عناية الله تعالى وحسن توفيقه \_ موقوف على أسباب كثيرة ومعدّات جمّة ، مثل النبي الكامل أو الامام المعصوم أو الشيخ الواصل المكمّل مع استعداد خاص ورياضة شاقة ومجاهدة صعبة وموت ارادي ، والتنزّه عن مزخرفات دنيويّة ، وعدم الالتفات الى درجات أخرويّة ، والتوجّه الى الحقّ سبحانه بالكليّة ، والاجتهاد في الفناء الحقيقي والهلاك الكلّي ، وغير ذلك من الاسباب .

(۱۹۷) هذا بالنسبة الى الانسان والمكك والجنّ وذوى العقول المهوكُ وأمثالهم . وأمّا بالنسبة الى موجودات أخر غيرهم ، فلكلّ سلوكُ وتوجّه ، لقوله تعالى « ولكلّ وجهة هو مولّيها » حتّى الحجر والمدر، ومع ذلك توجّه الحجر ليس كتوجّه المدر ، ولا طريق المدر كطريق الحجر ، وبالجملة توجّه كلّ موجود وسلوكه \_ بعد ذوى العقول \_

رزقنا الله تعالى الوصول اليه بفضله وكرمه!

<sup>4</sup> أخفى من F: M=1 M=1 مغرب: المغرب MF M=1 ذلك ..: سورة Y0 (الحديد) Y1 Y1 Y3 هو: وهو Y4 Y5 (المجلة Y5 ومجاهدات Y6 هو: والمحديث Y6 الفناء Y7 الغذاء Y8 الغذاء Y9 ولكل ... سورة Y9 (المبقرة ) Y1 Y1 Y1 الغذاء Y1 Y2 الغذاء Y3 الغذاء Y4 ولكل ... سورة Y4 (المبقرة ) Y5 الغذاء Y5 الغذاء Y6 ولكل ... سورة Y6 (المبقرة )

هو الذي هو عليه ، لقوله تعالى « قل كلّ يعمل على شاكلته » ولقوله \_ عليه السلام \_ « كلّ ميسّر لما خلق له » . ولهذا البحث طول ، لسنا في صدده ( الآن ) ؛ وسيجيء بيانه في القاعدة الرابعة من هذا و الاصل ؛ وبعض منها ( اي من هذه الابحاث ) قد تقرّر في باب فضيلة التوحيد .

(۱۹۸) والحق أن هاتين الطائفتين بهذين التصوّرين \_ تصوّر القرب 6 من الله والطريق اليه \_ في غاية البعد والطرد منه . نعوذ بالله منهما ومن أمثالهما ! وكأنّه فيهما ورد ما ورد « ذلكم ظنّكم الذي ظننتم بربّكم ارديكم فأصبحتم من الخاسرين » . وعليهم نزل ما نزل « وما يتبع و أكثر الا ظنّا ، ان الظنّ لا يغني من الحقّ شيئاً ». وعنهم أخبر ما أخبر « وزيّن لهم الشيطان أعمالهم ، فصدّهم عن السبيل فهم لا يهتدون» . أخبر « وزيّن لهم الشيطان أعمالهم ، فصدّهم عن السبيل فهم لا يهتدون» . (۱۹۹) واذا تحقّق هذا وثبت أن الصراط المستقيم هو التوحيد 12 الحقيقي و ( أن ) اليمين والشمال ( هما ) طرفا افراطه وتفريطه المسمّيين بالشرك الجلي والخفي ، فنرجع الى الغرض ونقول : اعلم المسمّيين بالشرك الجلي والخفي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي قان المراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الالمراد من التوحيد الالوهي وأحكامه ما كان الا التوحيد الوجودي والميد الوجودي والمين المراد من التوحيد الالوهي وأنه المراد من التوحيد الالوهي وأنه والمين والمين المين ا

12

وأسراره ، لانه كان هو الاصل في هذه النشأة والمراد في مقام الشريعة، لان الرسالة والنبوة التشريعية وأحكامهما \_ اللّتين هما منشآ التوحيد الالوهي \_ ينقطعان بانقطاع الدنيا والنشأة الدنيوية وأحكامها ؛ والولاية \_ التي هي منشأ التوحيد الوجودي \_ باقية في الدنيا والآخرة ، لقوله تعالى « أنت وليي في الدنيا والآخرة تو فني مسلما والحقني بالصالحين». وأيضا الولاية سابقة على النبوة والرسالة ، بل هي منشؤهما ومبدؤهما فكما كان الابتداء في الظهور بالولاية ، ينبغي أن يكون الاختتام في الرجوع بها ، لقوله تعالى «كما بدأكم تعودون» أعنى كما كان الابتداء في التربيب الوجودي " بالتوحيد الوجودي " ، يكون الانتهاء به ، لان النهاية هي الرجوع الى البداية ، كما قال الجنيد \_ قدّس الله سرّه \_ حين سئل عن النهايات : « الرجوع الى البدايات ».

(۲۰۰) وههنا أسرار جمّة ليس هذا موضعها ، ومع ذلك هي لا تخفي على أهلها . ولهذا في دولة المهدى \_ عليه السلام \_ تكون الدعوة الى التوحيد الوجودي أكثر والتبرّى من الشرك الخفي أبلغ ، حمّى يكون الدين كلّه لله ، اى الدين المسمّى بالخالص ، لقوله تعالى « ألا لله الدين الخالص » اى الدين الخالص عن الشرك الخفي والجلي ، الباقى على التوحيد الصرف الوجودي الحقيقي ، ويكون الناس على

<sup>1</sup> لانه : وان MF | 5 أنت . . : سورة ١٧ ( يوسف ) آية ١٠٧ | 8 كما .. : سورة ٧ ( الاعراف ) آية ٢٨ | 11 النهايات ٢ + النهايات ٢ البدايات : + اى النور الفيض الاول ، العقل الاول الذى هو كل شيء ومبدأ كل شيء، اذ هو علة العلل وحقيقة الحقائق ، ومرجع كل شيء ، الذى به كانت الاشياء كلها موجودة، وهو وجودها ، الوجود المطلق عند البعض والوجود المقيد عند البعض ٢ الشيد: سورة ٣٩ (الزمر) آية ٣

ملَّة واحدة ، كما كان في أوَّل عهد آدم \_ عليه السلام \_ لقوله تعالى « كان الناس أمّة واحدة فاختلفوا فبعث الله النبيّين مبشّرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه » الآية . 3 (٢٠١) لأنّ توحمد الانبياء \_ عليهم السلام \_ ختم بنبيّنا \_ صلَّى الله عليه وآله وسلّم \_ وتمّ اظهاره ، وسدّ باب النبوّة والرسالة ، لقوله تعالى « ولكن رسول الله وخاتم النبيّين » . فلم يبق الا توحيد الاولياء . 6 فينبغي أن يختم أيضاً بخاتم الاولياء ، الذي هو المهدى \_ عليه السلام \_ حتَّى تكون الاعادة كالابتداء ، والرجوع كالصدور ، لقوله تعالى « كما بدأنا أوّل خلق نعيده ». وهذا لا يمكن الا بظهور التوحيد الوجودي"، و وخلبة الموحدين على غيرهم من المسلمين كغلبة المسلمين على غيرهم من الكمَّار والمنافقين . ولهذا أشار النبيُّ \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ بقوله « انّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله فيه السماوات 12 والارض » يعنى بسبب وجودى في الخارج وظهوري بالنبوّة وظهور اوليائي بالولاية وظهور التوحيد الوجودي على ما ينبغي ، «قد استدار الزمان» أى رجع الى هيئته «يوم خلق الله فيه السماوات والارض» أي سماوات 15 الارواح وأراضي الاجساد ، لأنّ في ابتداء زمان الايجاد كانت الموجودات كلُّها على التوحيد الوجوديّ ، لاقرارهم الازليّ « بلي » في جواب « ألست بربكم ؟ » والآن صار (الامر) كذلك بظهور التوحيد الوجوديّ، 18

<sup>2</sup> كان الناس ... سورهٔ ۲ (البقرة) آیهٔ ۲۰۹  $\parallel$  5 والرسالة F : + لقوله Y نبی بعدی X  $\|$  6 ولكن رسول ... سورهٔ ۳۳ ( الاحزاب ) آیهٔ ۴۰  $\|$  8  $\|$  8 كما بدأنا ... سورهٔ ۲۱ ( الانبیاء ) آیهٔ ۱۰۴  $\|$  15 والارض X : والارضین X X الازلی X : X X الله X : X X الله X : X الله الله X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X :

18

فيكون الانتهاء كالابتداء ، ولهذا قال \_ عليه السلام \_ « بعثت أنا والساعة كهاتين » .

(٢٠٢) وقال تعالى « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام ديناً » اى رضيت لكم التوحيد ديناً ، لانّ الاسلام هو التوحيد بالحقيقة ، اصطلاحاً ولغة ، ألوهيا كان أو وجوديّاً. والمراد باليوم ههنا هو ابتداء الكثرة الوجوديّة ، المبنيّ على التوحيد الوجودي من لقوله تعالى ( في الحديث القدسي ) «كنت كنزاً مخفياً ، فأحست أن أعرف ، فخلقت الخلق » \_ الموقوف ظهوره على ما منبغي بظهور أوان « القائم المنتظر » \_ عليه السلام \_ كما قال \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ « لو لم يبق من الدنيا الا يوم واحد ، لطوّل الله تعالى ذلك اليوم ، حتى يخرج رجل من ولدى ، اسمه اسمى وكنيته كنيتي، 12 يملاً الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً » أي يملاً أراضي القلوب كلُّها توحيداً ومعرفة ، بعد ما كانت مملوءة بالشرك والجهل . وأى عدل يكون أعظم من عمارة القلب بالتوحيد والمعرفة ؟ وأي ظلم 15 يكون أعظم من خرابها بالشرك والجهل ؟ ويجوز اطلاقه ( اي لفظ الحديث المتقدّم) على الظاهر أيضاً ، لانّ مقامه (اي المهدى") مقام السلطنة الكبري ، وهي مشتملة على عمارة الظاهر والباطن .

(۲۰۳) والى مجموع هذا أشار النبي ّ ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ « زويت لى الارض ، فأريت مشارقها ومغاربها ، وسيبلغ ملك أمّتي ما

ا بعثت  $M: -3 \parallel S$  اليوم ... سورة ( المائدة ) آية (  $\parallel G$  اوان  $M: -3 \parallel G$  اليوم ... والجهل  $M: -3 \parallel G$  عمارة  $M: -3 \parallel G$  عمارة  $M: -3 \parallel G$  عمارة  $M: -3 \parallel G$  ومغاربها  $M: -3 \parallel G$ 

زوى لى منها ». وروى المقداد عنه \_ عليه السلام \_ أنّه قال « لايبقى على الارض بيت مدر ولا وبر الا وأدخله الله تعالى فى كلمة الاسلام ، بعرّ عزيز او بذل ذليل : امّا أن يعرّهم الله تعالى ، فيجعلهم من أهلها ؛ 3 وامّا أن يزلّهم فيدينون لها » . وذكر هذين الخبرين المولى الكامل أمين الدين الطبرسي \_ رحمة الله عليه \_ فى تفسيره الصغير ، الموسوم ب ، وهو فى معرض تفسير قوله تعالى « ليستخلفنهم فى 6 الارض كما استخلف الذين من قبلهم » الآية .

(٢٠٤) وذكر عقيب الخبرين ، عند تفسير قوله تعالى « وليمكننّ

لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً "الآية ، و أنه روى عن على بن الحسين عليهما السلام انه قال «هم ، والله! شيعتنا الهلام البيت يفعل ذلك بهم على يدى رجل منّا ، وهو مهدى هذه الامّة ، وهو الذي قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلّم الله ولولم يبق في الدنيا الا يوم واحد ، لطوّل الله تعالى ذلك اليوم ، حتى يأتي رجل من عترتى ، اسمه اسمى وكنيته كنيتى ، يملا الارض قسطا وعدلا كما ملئت جوراً وظلماً ". وروى ذلك عن الباقر والصادق \_ 15 عليهما السلام .

(٢٠٥) والى هذا أشار أيضاً عيسى \_ عليه السلام \_ بقوله « نحن نأتيكم بالتنزيل ، وأمّا التأويل فسيأتي به الفارقليط في آخر الزمان». 18

و «الفارقليط» بلسانهم ، هو المهدى " مليه السلام من فيكون تقديره أنه سيأتيكم بتأويل القرآن وتحقيقه كما جئنا بتفسير القرآن وتنزيله، لأن للقرآن ظاهراً وباطناً ، وتأويلاً وتفسيراً ، ومحكماً ومتشابهاً وغير ذلك من الاحكام، لقول النبي " ملي الله عليه وآله وسلم «ان للقرآن ظهراً وبطناً ، ولبطنه بطناً ، الى سبعة أبطن » ، ولقوله تعالى « وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم ».

وتفصيل جمله ، كما أنّ الظاهر ليس الا علم التوحيد الوجودي وكيفيّة أسراره وتفصيل جمله ، كما أنّ الظاهر ليس الا علم التوحيد الالوهي وكيفيّة وكيفيّة الحكامه وتفصيل جمله . وهذا متعلّق بالانبياء \_ عليهم السلام \_ كما أنّ الاوّل متعلّق بالاولياء . ولهذا قال النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ « نحن نحكم بالظاهر ، والله يتولّى السرائر » . وقال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ «والله ! لو شئت أن أخبر كلّ رجل منكم بمخرجه ومولجه وجميع شأنه ، لفعلت أن ولكن أخاف أن يكفر برسول الله » وهمنا بحث طويل . وليس هذا بترجيح الولي على النبي ، بل بيان مرتبتهما ؛ وسيجيء تحقيقه في الاصل الثالث ، ان شاء الله تعالى .

(۲۰۷) واذ فرغنا من بيان التوحيد وأقسامه ، واثبات أنّ الغرض من بعثة الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كان اظهار التوحيدين الورتفاع الشركين ، وكان الغرض من الكلّ التوحيد الوجودي ، المقصود بالذات ، المخصوص بالاولياء ، فلنشرع في بيان كيفيّته ، على ما قرّرناه

M تقديره M : تقريره M  $\|$  2 وتحقيقه F : وتنزيله M  $\|$  كما جئنا . . . القرآن F : M = F = F وما يعلم ... سورهٔ W (آل عمران) آيهٔ V W = V = V العلم V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V = V =

3

في الفهرست .

## القاعدة الرابعة في كيفية التوحيد

(۲۰۸) اعلم أنّ هذه القاعدة مشتملة على كيفيّة التوحيد وتفصيله، وعلى معرفة الذات والصفات والافعال، وبيان الفواعل التي هي الاسماء، والقوابل التي هي المظاهر، وبيان السعادة والشقاوة المنسوبتين اليهما والي الى السعداء والاشقياء) في الدارين، وغير ذلك من الاسرار، كما تقرّر قبل ذلك.

(٢٠٩) أمّا كيفيّة التوحيد، فالتوحيد الالوهي ما يحتاج اليه، لانّه و طريق السلامة ومرتبة العوام ، وليس فيه شيء من المفاسد والمهالك ؛ بل المحتاج اليه (هو) التوحيد الوجودي ، لانّ فيه مفاسد كثيرة ومهالك عظيمة ، مثل الاباحة والالحاد والحلول والاتحاد والتشبيه والتعطيل والكفر والزندقة ، وغير ذلك ممّا لا يخفي على أهله. فنريد ان نبيّنه بوجوه كثيرة مشحونة بالامثال والنكت واللطائف وما شاكل ذلك ، ليسهل على الطالب ضبطه وعلى السالك دركه . ثمّ بعد ذلك نبيّن مفاسده ومهالكه ليعرفها ويحترز عنها .

(٢١٠) فالوجه الاوّل منها هو أنّه قد تقدّم في القاعدة الثالثة ، ان التوحيد \_ لغة واصطلاحاً \_ عبارة عن صيرورة شيئين شيئاً واحداً ، أو جعل ه شيئين شيئاً واحداً؛ وقد يكون علميّاً ، وقد يكون عمليّاً . وقد يكون بالجمع

<sup>6</sup> في كيفية التوحيد : في كيفيته MF  $\parallel$  5 الفواعل F : فواعل M  $\parallel$  6 المنسوبتين : المنسوبتان M والمنسوبتان  $\parallel$  9  $\parallel$  9 فالتوحيد : فتوحيد MF  $\parallel$  اليه : اليها MF  $\parallel$  لانه  $\parallel$  14  $\parallel$  W الله اليها MF الله الم

بينهما، وهو أفضل منهما. أمّا الذي يكون علميّاً، فكصيرورة أصناف كثيرة نوعاً واحداً مثلاً، وكصيرورة انواع كثيرة جنساً واحداً، وكصيرورة انواع كثيرة جنساً واحداً، وكصيرورة انواع الانسان وأشخاصه، فأتها تصير نوعاً واحداً بالانسان مطلقاً؛ وكصيرورة أنواعه أو أنواع الحيوانات جنساً واحداً بالحيوان مطلقاً؛ وكصيرورة الحيوان حقيقة واحدة بالجسم الكلّي أو الجسم البسيط؛ وكصيرورة الاجسام الكثيرة حقيقة واحدة بالجوهر؛ وكصيرورة البسام الكثيرة حقيقة واحدة بالمحض الصرف وكصيرورة الجواهر الكثيرة حقيقة واحدة بالوجود المحض الصرف المستى بالمطلق.

و احداً مثلاً ؛ و كصيرورة أسمائها أسماً واحداً ؛ و كصيرورة اجزاء كثيرة واحداً مثلاً ؛ و كصيرورة أسمائها أسماً واحداً ؛ و كصيرورة اجزاء كثيرة من النباتات والمعدنيّات صورة واحدة وأكلاً واحداً ، وصيرورة أسمائها ألم واحداً ، وصيرورة أسمائها واحداً ، أو جسماً واحداً ، الى غير ذلك . وهذا المثال وان كان بعيداً من المطلوب للآن المطلوب بنفسه بسيط مجرّد ، أى وجود مطلق غير مقيّد ولا مركّب، وهذه الاصناف مركّبات ولا يقاس البسيط على المركّب لكن ههنا دقيقة ، وهي أنّ اعتبار المطلوب ليس ههنا من حيث ذاته فقط حتّى يلزم هذا ، بل من حيث ظهوره في المظاهر . وإذا كان كذلك ، فلا يأس به ، فانّه لا يكون بعيداً (عن المطلوب) ، لانّه ليس في المركّب

<sup>1</sup> فكصيرورة M : كصيرورة F || 5 الكلى F : الكل M || 11 أكلاً واحداً : أكلة واحدة MF || 13 || MF || ذلك : + من المثال MF || المثال M : الامثال F المثال M : الامثال F

والبسيط الا هو ، كما عرفته وستعرفه ، ان شاء الله تعالى . « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون ».

(٢١٢) ومثال آخر ، وهو أنّ مثال الوجود وظهوره بصور المظاهر 3 (هو) بعينه مثال المداد وظهوره بصور الحروف. فكما أنّ ظهور المداد في ظهور الحروف لا يقدح في صرافة وحدته ووحدة حقيقته ، فكذلك ظهور الوجود في صور الموجودات لا يقدح في صرافة وحدته ووحدة 6 حقيقته . وإذا عرفت هذا ، فالتوحيد الحقيقي في هاتين الصورتين \_ أي صورة المداد والحروف ، والموجودات والوجود ـ يكون بقطع النظر عن كثرة صور مظاهرهما ، و (ذلك بـ) الوقوف على مشاهدة حقيقة و كلُّ واحد منهما. أعنى التوحيد في صورة المداد والحروف، قد يكون بقطع النظر عن صور جميع الحروف وتعيّناتها وكثرتها ، و( ذلك ) بمشاهدة حقيقة المداد على ما هو عليه ، لان وجود الحروف أمر 12 اعتباري ، لا وجود له في الخارج حقيقة ، لان الوجود في الخارج حقيقة ليس الا في المداد . و ( التوحيد ) في صورة الوجود والموجودات كذلك ، أعنى يكون بقطع النظر عن صور جميع الموجودات وتعيّناتها 15 وكثرتها ، و (ذلك) بمشاهدة الوجود على ما هو عليه ، لان وجود الموجودات أمر اعتباري ، لا وجود له في الخارج ، لان الموجود في الخارج حقيقة ليس الا الوجود المسمّى بالحقّ. 18

 $<sup>\| \</sup> F$  وتلك ..: سورة  $\| \ F$  (العنكبوت) آية  $\| \ F$  هاتين  $\| \ F$  هذين  $\| \ F$  التوحيد  $\| \ F$  التوحيد  $\| \ F$  ما هو عليه : ما هي عليها  $\| \ F$  الم هو عليه : ما هي عليها  $\| \ F$  الم هو عليه : ما هي عليها  $\| \ F$ 

(۱۹۳) فالعارف بالاوّل ، كما لا يشاهد بالحقيقة الا المداد ، لعلمه بأن وجود الحروف كلّها به موجودة وبدونه معدومة ، بل ليس في الحروف الا هو اذ الحروف ليست الا هو ، \_ فكذلك العارف بالثاني ، فانّه لا يشاهد بالحقيقة الا الوجود ، لعلمه بان وجود الموجودات كلّها به موجودة وبدونه معدومة ، بل أنّه ليس في الوجود الا هو ، فيكون حينئذ هذا العارف جاءل الشيئين شيئاً واحداً ، علماً وعيناً ، حقيقة ومجازاً . وهذا هو المطلوب من بحث التوحيد في هذا المقام ، والله أعلم بالصواب . وفي مثال الحروف والمداد بالنسبة الى الوجود ومظاهره ، اسرار كثيرة ليس هذا موضعها . وقد أشرنا اليها في « منتخب التأويل » مفصّلاً ، كما أشرنا الى بعضها ههنا ، وعند بيان الصراط المستقيم كذلك .

12 (۲۱٤) واذا تحقّق هذا ، فاعلم مرّة ً أخرى أن ّالشيئين الموجودين في الخارج \_ عند جميع العقلاء \_ منحصران في الواجب والممكن ؛ فصيرورتهما حقيقة واحدة بصورة هذين الوجهين \_ أي العلمي " والعملي " يكون بأن ينظر الناظر أوّلا الى حقيقة كلّ شيء برجوعه القهقري الى أصله الصادر منه ذاك الشيء ، حتّى يصل الى الوجود البحت المحض الخالص القايم بذاته ، الذي ليس في الخارج الا هو . أعنى ينبغي أن الخالص الناظر الى كلّ شيء غير الواجب ، حتّى يعرف حقيقته ويعرف

<sup>1</sup> بالاول M: بالاولى F بالاولى F و C موجودة C : موجود C المعدومة C الناول C الناول C : C الناول C : C الناول C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C : C

أنَّ الوجود ، في كلُّ واحد من الموجودات ، أمر اضافيُّ .شيءِ غير حقيقي"، لانّه زائد على ماهيّته ، مضاف اليه من الوجود المطلق الغير المضاف الى غيره ، لان المطلق اذا أضيف الى غيره خرج عن اطلاقه. 3 وأيضاً غير الوجود المطلق عدم صرف ، فلا يضاف الوجود الى العدم ، فسلب الوجود عن ماهيّة واحد واحد من الموجودات، حتّى يصل الي موجود لا يمكن سلب وجوده عن ماهيّته ، لأنّ وجود الواجب نفس 6 ماهيّته وعين حقيقته ، فلا يمكن سلبه ، لأنّ امكان سلبه امكان سلب وجود كلّ موجود غيره ، وامكان ُ سلب كلّ موجود ممتنع ، لانّه يلزم منه انقلاب حقيقة الوجود بحقيقة العدم ، وهذا محال . فيمتنع سلب 9 وجوده (ای وجود الواجب) عن ماهیّته . واذا لم یکن (ممکناً) سلب وجوده عن ماهيَّته ويمكن سلب غيره ، فحيننَّذ لا يكون في نظره ، اى في نظر هذا الناظر ، الا وجود واحد ، قائم بذاته ، غير مضاف الى 12 غيره . فيكون في نظره العلميّ جاعلاً حقيقة وجودين وجوداً واحداً . وهذا هو المراد من التوحيد العلميّ اجمالاً.

(۲۱۵) وأمّا التفصيل ، فينبغى أن ينظر الى حقيقة كلّ موجود 15 ووجوده ، حتّى يعرفه بأنّه من أى وجه (هو) خلق ، ومن أى وجه (هو) حقّ ، لان كلّ موجود هو حقّ من وجه ، وخلق من وجه آخر. أعنى : حقّ من حيث حقيقته وذاته ووجوده : خلق من حيث تعيّنه 18 وتشخّصه وتقيّده ، لانّه اذا نظر الى حقيقة الاشياء وذواتها بهذا النظر ،

F الغير F: غير F الى F: والى F والى F ماهية F: ماهية كل F موجود : ماهية F وجود واحد قائم : وجوداً واحداً قايماً F موجود : ماهية F وجود واحد قائم : وجوداً واحداً قايماً

3

6

أى نظر معرفة حقيقتها ، عرف بأن الكلّ راجع الى ذات واحدة ، وهى الوجود المطلق أو الحقّ تعالى ، رجوع اضافة ونسبة ، والنسبة والاضافة زائلتان عند ظهور المضاف والمضاف اليه ووحدتهما فى مرتبة الوجود . فرأى الحقّ باقياً والخلق هالكاً فيه أزلاً وأبداً بغير تو قف على زمان أو مكان ، لقوله تعالى « كلّ شيء هالك الا وجهه ».

(۲۱۳) واذا نظر الى تعيّن كلّ موجود وتشخّصه ، نظر معرفة حقيقته أيضاً ، عرف أن التعيّنات والتشخّصات وان كانت أموراً اعتباريّة زائدة على حقيقة الاشياء وماهيّاتها لل كن ليست هي زائلة في نفس الامر ، بل لا ينبغي في الواقع الا كذلك . فعرف أن كلّ ذلك فان بنفسه ، باق بوجوده ، لقوله تعالى « كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام ». وصار بذلك عالماً بالحقّ وبالخلق ، عارفاً بهما . وهذا هو غاية التوحيد العلمي أيضاً تفصيلاً . وسيجيء بيانه أبسط من ذلك مراراً ، ان شاء الله تعالى .

(۲۱۷) وأما التوحيد العملى ، فبحصول ذلك كلّه مشاهدة وعياناً، لا علماً وبياناً ، أعنى تكون هذه المعرفة حاصلة له بالذوق والمشاهدة والكشف والمعاينة ، لا بالبيان والبرهان ، لقول النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسام \_ « لترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر ». والمراد بالرؤية

ههنا \_ باتفاق المحقّقين \_ الكشف التام " لا غير . ولا شك أنه كذلك ، لان مشاهدة الحقّ والاشياء على سبيل الكشف ، أوضح وأبين من مشاهدة القمر ليلة البدر على طريق النظر والحس ، لان الحس في معرض ألغلط ، وصاحب الكشف منزه عنه . ولكن لا يضرب المثل لاهل الحس الا بالمحسوس ، لائهم لا يفهمون غير ذلك ، وان كان الاعلى منهم يفهم منه ذلك وغيره بمراتب لا تتناهى . وهذا من خواص كلام الله وكلام أنبيائه وأوليائه ، أي حظ كلّ واحد منهم بقدره .

(۲۱۸) وبالحقیقة الی هذه المشاهدة أشار تعالی بقوله «سنریهم آیاتنا فی الآفاق وفی أنفسهم حتّی یتبیّن لهم أنّه الحقّ أولم یکف و بربّك أنّه علی کلّ شیء شهید ، ألا انّهم فی مریة من لقاء ربّهم، ألا أنّه بکلّ شیء محیط». ومعناه ، وان تقدّم ، هو أنّه یقول : سأکحل عین بصیرتهم بنور هدایتی وتوفیقی یشاهدونی به فی مظاهری الآفاقیّة 12 عین بصیرتهم بنور هدایتی وتوفیقی یشاهدونی به فی مظاهری الآفاقیّة والانفسیّة ، مشاهدة کشف وعیان بحیث یتبیّن لهم أنّه لیس فی الوجود ولا فی الآفاق ولا فی الانفس الا آثار أسمائی وصفاتی ومظاهری و کمالاتی، ویتحقّقوا أنّی أنا الاوّل والآخر والظاهر والباطن ، ولیس لغیری وجود 15 أصلاً ، لا ذهناً ولا خارجاً .

(۲۱۹) وقال تأكيداً لهذا المعنى « أولم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد » على سبيل التعجّب والتهكّم ، ليعرفوا بالتحقيق أنّه على 18

<sup>5</sup> لانهم لا يفهمون : لانه لا يفهم  $MF \parallel 7$  بقدره M : بعدده F = 11 سنريهم ... سورهٔ ٤١ ( فصلت ) آيهٔ 0 = 0 = 11 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 12 = 1

كلّ شيء شهيد ، أي يتحقّقوا مشاهدته في كلّ شيء من الاشياء مشاهدة عيان وكشف . وقال ايضاً « ألا أنّهم في مرية من لقاء ربّهم ألا أنّه بكلّ شيء محيط ؟ » ومعناه أن هؤلاء العباد في شكّ من لقاء ربّهم ، مع هذه المشاهدة الجليّة في مظاهره الآفاقيّة والانفسيّة ؛ وأى لقاء يكون أعظم من هذا ؟ « ألا أنّه بكل شيء محيط ؟ » أي أليس هو محيطاً بكلّ شيء ذاتاً ووجوداً ؟ وهل يمكن مشاهدة المحيط الا بوجود محاطه ؟ أي هل يمكن مشاهدة الظاهر الا بوجود مظاهره ؟ « ذلك الدين القيم ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون » أي ذلك الكشف والبيان هو التوحيد الحقيقي والدين الحنيفي ، « ولكن أكثر الناس » من جهلهم وعمائهم « لا يعلمون » ذلك . «ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو أُلقى السمع وهو شهيد » مثل الانبياء والاولياء والكمّل ، لان هذه 12 المشاهدة ، أي مشاهدة الحقّ في الخلق ومشاهدة الخلق في الحقّ ، بغير احتجاب بأحدهما عن الآخر ، التي هي المشاهدة العظمي والغاية القصوى ، هي مشاهدتهم ومشاهدة أمثالهم من الكمّل والاقطاب. رزقنا 15 الله تعالى الوصول اليها!

(۲۲۰) وصاحب هذه المشاهدة هو المسمّى عند القوم بذى العقل وذى العين ، وبذى العقل والعين معاً ، كما اشاروا اليه ، وهو قولهم

M عباره M الجليلة M الجليلة M الجليلة M الجليلة M الجليلة M الحرد M السورة M ال

« ذو العقل » هو الذى يرى الخلق ظاهراً والحقّ باطناً ، فيكون الحقّ عنده مرآة للخلق ، لاحتجاب المرآة بالصورة الظاهرة فيه احتجاب المطلق بالمقيّد . و « ذو العين » هو الذى يرى الحقّ ظاهراً والخلق ، باطناً ، فيكون الخلق عنده مرآة الحقّ لظهور الحقّ عنده واختفاء الخلق فيه بالصورة . و « ذو العقل والعين » هو الذى يرى الحقّ في الخلق والخلق في الحقّ ولا يحتجب بأحدهما عن الآخر ، بل يرى 6 الوجود الواحد بعينه حقاً من وجه وخلقاً من وجه ، فلا يحتجب بالكثرة عن شهود وجه الواحد الاحد ؛ ولا يزاحم في شهوده كثرة المظاهر احديّة الذات التي تتجلّى فيها ؛ ولا يحتجب بأحديّة وجه الحقّ عن و شهود الكثرة الخلقيّة ؛ ولا يزاحم في شهوده أحديّة الذات المتجلّية شهود الكثرة الغلقية ؛ ولا يزاحم في شهوده أحديّة الذات المتجلّية في المجالى كثرتها ، والى المراتب الثلاث أشار الشيخ الكامل محيى الدين بن العربي \_ قدس الله سرّه في ابيات له :

ففي الخلق عين الحقّ ان كنتَ ذا عين

وفى الحقّ عين الخلق ان كنتَ ذا عقل وان كنتَ ذا عين وعقل فما ترى دا عين وعقل فما ترى سوى عين شيء واحد فيه بالشكل.

هذا آخر الوجه الاوّل .

(۲۲۱) وأمّا الوجه الثاني ، فهو أن يعرف أنّ التوحيد الوجوديّ 18 هو مشاهدة الوجود الحقّ تعالى من حيث الاطلاق والتقييد والاجمال والتفصيل والجمع بينهما ، بحيث لا يحتجب المشاهد بأحدهما عن

<sup>7-8</sup> الواحد بعينه... عن F -- M || 8-4 (س١١٤) شهود وجه ... مطلق F:- M-:F

الآخر ، لانه لو وقف على أحمدهما ، صار محجوباً عن الآخر وخرج عن دائرة التوحيد ، لان كلّ من شاهد وجوده وذاته من حيث هو هو ، منزّها عن جميع القيود ، مستغنياً عن جميع الاعتبارات ، وأطلقه بذلك وأجمله ، وقال « ليس في الوجود الا هو » لان غيره عدم مطلق ولا شيء محض ، فحينئذ احتجب بالوجود والذات عن الاسماء والصفات في مظاهرهما ، وتقيّد بقيد الاطلاق والاجمال ، ورضى بنصف من المعرفة .

9 وأفعاله ، وقال « هذا مظهر اللطف ، وهذا مظهر القهر ، وهذا مظهر اللطف ، وهذا مظهر القهر ، وهذا مظهر اللجلال ، وهذا مظهر الجمال » وما شاهده مجرداً عنها ، أى عن هذه المظاهر ، وما حصل له الفرق بين الظاهر والمظهر ، وبين الذات والصفات، المظاهر ، وفصّله في مظاهره ، وقال « هو الكلّ وليس في الوجود الا هو» فهو أيضاً احتجب بالمظاهر والمجالي ، وتقبّد بالتفصيل والتقييد، ورضى بنصف آخر من المعرفة .

15 (۲۲۳) فأمّا اذا جمع بينهما وشاهده مطلقاً ومقيّداً ، ومجملاً ومفصّلاً ، اى مطلقاً فى عين المقيّد ، ومقيّداً فى عين المطلق ، ومجملاً فى عين المفصّل ، ومفصّلاً فى عين المجمل ، وما احتجب بأحدهما عن فى عين المفصّل ، ومفصّلاً فى عين المجمل ، وما احتجب بأحدهما عن الآخر ، ( فقد ) صار موحّداً عارفاً كاملاً مكمّلاً . وشاهد \_ مشاهدة ذوق وعيان \_ أنّه ليس فى الوجود سوى الله تعالى وأسمائه وصفاته

<sup>4-19</sup> ولا شيء ... وصفاته M\_: F | 13 | M\_ المفصل: ويقيد F | 17 المفصل: التفصيل F

وأفعاله ، وعرف بالتحقيق أنَّ الكلُّ هو وبه ومنه واليه ، وقرأ صحيحاً بلسان الحال قوله تعالى « هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم » . وأطلع يقيناً على معنى قوله تعالى « الله نور السماوات 3 والارض، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح، المصباح في زجاجة، الزجاجة كانّها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة» الآية . رزقنا الله تعالى الوصول الى هذا المقام بمحمَّد وآله الكرام! 6 (٢٢٤) وبعبارة أخرى ، هذا ( المقام ) هو مشاهدة الحقّ من حيث الوحدة والكثرة والجمع والفرق ، ومن حيث الجمع بينهما ، لانّه لو شاهد وجوداً واحداً عارياً عن جميع الكثرات الاسمائيّة 9 والفعليَّة ، فحينتُذ ما شاهده على ما هو عليه في حدّ ذاته ، لانَّه في حدّ ذاته موصوف بجميع الكمالات ، أزلا وأبدا ، ومن جملة كمالاته ظهوره بصور جميع الموجودات ومعانيهم ، أزلاً وأبداً ، وصار 12 بذلك ( الشهود الجزئي ) محجوباً بذاته عن كمالاته ، وبوجوده عن خصوصياته . وان شاهد وجوداً واحداً متكثّراً بهذه الكثرات ، متعيِّناً بهذه التعيّنات ، وما حصل له بذلك الفرق بين الكثرة والوحدة والتمييز 15 بين الفرق والجمع ، فما شاهده لذلك على ما هو عليه من الوحدة والجمعيَّة ، لانَّه في حدُّ ذاته منزَّه عن الكثرة والتعيُّنات مطلقاً ، أعنى ( تعيّنات الوجود ) الخارجيّ والذهنيّ ، بل ذلك كلَّه من كمالاته 18

<sup>1-1</sup> وأفعاله ... وما حصل له F : M  $\|$  S هو الاول ... سوره Y و M  $\|$  M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M

الاسمائية والصفائية ، الراجعة الى ذاته في مرتبة ثانية من مرتبة الوجود، وصار أيضاً (صاحب هذا الشهود الجزئي ) محجوباً بكمالاته الاسمائية عن الذات ، وبخصوصياته الوصفية عن الوجود، وذلك غير محمود كالاول . (٢٢٥) فأمّا لو جمع بين المرتبتين بحيث لا يحتجب بأحدهما عن الآخر ، أعنى لا يحتجب بالكثرة عن الوحدة وبالفرق عن الجمع ، ـ (فقد ) صار موحداً عارفاً كاملاً صاحب الفرقان المخصوص بموسى وعيسى \_ عليهما السلام \_ و (القرآن المخصوص ) بمحمّد \_ صلّى الله عليه وآله \_ لان الفرقان هو العلم التفصيلي المخصوص بموسى وعيسى \_ عليهما السلام \_ والقرآن هو العلم التفصيلي مع التفصيلي المخصوص بمحمّد \_ عليهما السلام \_ والقرآن هو العلم التفصيلي مع التفصيلي المخصوص بموسى وعيسى بمحمّد \_ عليهما السلام \_ والقرآن هو العلم الأجمالي مع التفصيلي المخصوص بمحمّد \_ عليه السلام \_ لان القرآن هو الجمع لغة ، وقد بيّنا ذلك مفصّلا في رسالتنا المسماة بـ « منتخب التأويل ».

12 (٢٢٦) وبيانه \_ بقدر هذا المقام \_ هو أنّه تعالى قال « ان تتّقوا الله يجعل لكم فرقاناً» \_ الآية ، أى ان اتقيتم واحترزتم في معرفتي وعبادتي عن الشرك الجلي والخفي ، جعلة كم أصحاب فرقان ، أى أعطية كم وعبادتي عن الشرك الجلي والخفي ، بعلة كم أصحاب فرقان ، أى أعطية كم وهبة كم علماً فارقاً بين الحق والباطل ، ونظراً جامعاً بين الخلق والحق وتمييزاً كاملاً بين الظاهر والمظهر ، حتى تشاهدوني ظاهراً في عين الباطن ، وباطناً في عين الظاهر ، وأوّلاً في عين الآخر ، وآخراً في الباطن ، وباطناً في عين الظاهر ، الوحدة والكثرة ، والفرق والجمع ، وغير ذلك من المراتب الالهية ، التي هي أعلى مراتب مشاهدة الانبياء وغير ذلك من المراتب الالهية ، التي هي أعلى مراتب مشاهدة الانبياء

<sup>6</sup> الفرقان : القرآن F َ القرآن والفرقان M | بموسى 6 : القرآن : القرآن تتقوا ... سورهٔ ۸ ( الانفال) آیهٔ ۲۹ | 14 أصحاب : هو : وهو MF | 14 أسحاب : ساحب MF | فرقان F -: M | 19 | M -: F | 16 والمظهر F -: M | 19 | M -: F | التي

18

والاولياء \_ عليهم السلام . والتقوى لها مراتب : أدناها الاتقاء عن المحرمات ، وأعلاها الاتقاء عن مشاهدة الغير مطلقاً المسمّى بالشرك ، جليّاً كان أو خفيّاً ، الموجب لحصول العلم الفرقاني والقرآني ، المؤدى الى التوحيد 3 الجمعي الحقيقي المحمّدي المتقدم ذكره .

(برن) العربي مثل هذا التوحيد أشار الشيخ الاعظم محيى الدين (برن) العربي \_ قدّس الله سرّه \_ في قوله « ايّاكم والجمع والتفرقة ! 6 فانّ الاول يورث الزندقة والالحاد ، والثاني تعطيل الفاعل المطلق . وعلميكم بهما ! فانّ جامعهما موحّد حقيقي وهو المستى بـ (صاحب مقام) جمع الجمع ، وجامع الجميع ، وله المرتبة العليا والغاية القصوى » . و وهذا الفرق والجمع من الفرق والجمع الثاني ، الذي هو شهود قيام الخلق بالحق ، ورؤية الوحدة في الكثرة والكثرة في الوحدة من غير احتجاب صاحبه بأحدهما عن الآخر ، لا ( الفرق والجمع ) الاول ، 12 الذي هو الاحتجاب بالخلق عن الحقّ ، وبقاء الرسوم الخلقيّة بحالها . وفيه قيل أيضاً « الجمع بلا تفرقة زندقة ، والتفرقة بلا جمع تعطيل ، والجمع مع التفرقة توحيد ». وهذا لا يخفي على أهله ، لكن هو تنبيه 15 لبعض الطالبن ، شعر :

من يدرى ما قلت لم تخذل بصيرته وليس يدريه الا من له جمّع وفرّق فانّ العين واحدة

وهي الكثيرة لا تبقى ولا تذر

<sup>6</sup> العربي: الاعرابي MF

(٢٢٨) واذا تحقّق أنّ المراد بجمع الجمع أحدية الفرق بعد الجمع، فاعلم أنّ مقام الجمعيّة مقام عال ، وليس (هناك) مقام ولا مرتبة أعلى منه ، ولا عروج لاحد من الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام\_ (أرقى) من هذا الدرج ، لانها ( اى هذه المرتبة هي ) النهاية ، وفوق النهاية لا تكون نهاية ، والا لا تكون النهاية نهاية ً . وهذا هو المراد بالمقام المحمود « أو أدنى » و « المعراج المعنوى " » و « الوصول الحقيقي " » وغير ذلك من الاشارات . وفيه قيل « ليس وراء عبّادان قرية » . والى هذا أشار أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في قوله « لو كشف الغطاء ما أزددت عليناً » . وفيه قال الشيخ الاعظم في فصوصه « واذ ذقت َ هذا ، ذقت الغاية التي ليس فوقها غاية في حقّ المخلوق . فلا تطمع ولا تتعب نفسك في أن ترقى أعلى من هذا الدرج ، فما هو ثمّ أصلاً ، وما بعده الا العدم المحض » . وفيه قال أيضاً « ما يعرف هذا \_ وأنّ الامر على ذلك \_ الا آحاد من أهل الله تعالى. فاذا رأيتَ من يعرف ذلك ، فاعتمد علمه . فذلك عبن صفاء خلاصة خاصة الخاصة من عموم 15 أهل الله ». « الحمد لله الذي هدانا لهذا ، وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله ».

(٢٢٩) لا يقال: اتّكم اذا بيّنتم أنّ أعلى مقامات الانبياء والاولياء والولياء والكمّل هو المقام الجمعى ، وبيّنتم أنّه مقام الكمال الاعظم ، بل مرتبة التكميل ، فيلزم من ذلك مساواتهم في المعارف واتّحادهم في المقام ، وليس كذلك ، لانّهم ليسوا في المعارف متساوين ، ولا في المراتب

<sup>6</sup> أو أدنى: سورة ٥٣ (النجم) آية ٩ || 11 هذا الدرج M : هذه المدارج F || 14 خاصة الخاصة M : خاص الخاص || 15 الحمد لله ... سورة ٧ (الاعراف) آية ١٤ || 20 متساوين : متساوين MF

متّحدين ، \_ لانّا نقول : لا نسلّم ذلك ، لانّه لا يلزم من وحدة المقصد اتّحاد القاصدين ولا مساواتهم ، لانّ الفاصدين اليه على مراتب مختلفة ودرجات متنوّعة بحسب استعداداتهم وقابلياتهم ، فلا يصل أحد منهم الى 3 مكان الآخر أبداً ، لانّ هذا من الممتنعات لا الممكنات ، لانّ الاختلاف في الاستعدادات ، بل في الوجودات الخاصّة والماهيّات الممكنة ، من اقتضاء الوجود وتبديل شؤونه اقتضاء الوجود وتبديل شؤونه الذاتيّة من المستحيلات والممتنعات ، لانّ من كمالات هذا الوجود الظهور بصورة كلّ موجود يمكن وجوده ، و( الظهور ) كذلك بمعناه الظهور بصورة كلّ موجود يمكن وجوده ، و( الظهور ) كذلك بمعناه أزلا وأبدا ، فانّه لا يظهر بمعنى واحد في صورتين ، ولا يظهر بالصورة ومرّتين . والمراد أن التكرار في المظاهر صورة ومعنى محال .

(٢٣٠) وإن 'حقّق ( في الموضوع ) ، عرف أنّ هذا من غاية جلاله

تعالى وعظمة كبريائه ، لا لنقص فيه ولا في ذاته . واليه أشار بقوله ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربّك ولذلك خلقهم » اى لا تزال القوابل مختلفة « الا من رحم ربّك » في الازل بالرحمة الامتنائية واللطف الخاص ، وحفظه من الاختلاف في العقيدة خلاف الخليقة . 15 « ولذلك خلقهم » أى ب-سب الاختلاف الواقع فيهم ظهر بصورهم وعقايدهم « لئلا يكون للناس على الله حجّة » وتكون الحجّة له عليهم بظهورهم بصورهم على ما هم عليه ، لقوله « فلله الحجّة البالغة». ومن 18 هذا النظر قال أرباب التحقيق « انّ الحقائق ليست بجعل الجاعل» وهذا هذا النظر قال أرباب التحقيق « انّ الحقائق ليست بجعل الجاعل» وهذا

<sup>10</sup> صورة M : - F || 13 ولا يزالون ... سورة ١١ (هود) آية ١٢٠ || لا تزال F : لا يزالون M || 17 لئلا يكون . . : سورة ٤ (النساء) آية ١٦٣ || 18 فلله . : سورة ٦ (الانعام) آية ١٥٠ |

18

بحث له طول ، سيجيء أبسط من ذلك في موضعه .

(٢٣١) والغرض منه أنَّ القاصدين إلى هذا المقصد ليسوا متساوين 3 في المعارف ، وان كان مقصدهم واحداً . ومثل ذلك مثل منبع واحد ومشارب كثيرة عليها :كلُّ مشرب على وضع معيّن ، مخصوص بطائفة مخصوصة ، متميزة عن الاخرى . فكما أن وحدة المنبع لا تدل الله على وحدة المشارب ومساواتها ، فكذلك وحدة المقصد لا تدل على وحدة القاصدين اليه ومساواتهم « ولله المثل الاعلى » . والى اختلاف المشارب مع وحدة المنبع أشار تعالى بقوله « لكلّ جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ولو شاء الله لجعلكم أمّة واحدة » أى لولا منع قابليتكم واستعدادكم لجعاتُكم منتظمين في طبقة واحدة ؛ ولكن عدم قابليّتكم واستعدادكم ، والحكمة الجارية على مساق قضائي وقدرى وعلمي بالاشياء 12 على ما هي عليه من الاختلاف ، منعني من هذا . واليه اشار أيضاً « وقطعناهم اثنتي عشرة أسباطاً أمماً وأوحينا الى موسى اذ استسقاه قومه ان اضرب معصاك الحجر فانبجست منه اثنتا عشرة عيناً قد علم 15 كُلّ أناس مشربهم » الآية . وفي « قطعناهم اثنتي عشرة أسباطاً أمماً » أسرار ليس هذا موضع ذكرها ، سنذكرها في الاصل الثالث ان شاء الله تعالى .

(۲۳۲) فهذا المنبع (هو) منبع الولاية و (هذه العين هي ) عين الحقيقة ؛ والمشارب (هي ) مشارب الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_

<sup>7</sup> ولله ..: سورهٔ ١٦ ( النحل ) آيهٔ ٢٢ || 8\_9 لكل جعلنا ..: سورهٔ ٥ (المائدة) آيهٔ ٢٥-٥٣ || 13\_51 وقطعناهم ..: سورهٔ ٧ ( الاعراف ) آيهٔ ١٦٠ || 18 المنبع : + والعين MF || 19 مشارب : مشرب MF

وتابعيهم. فلا يأخذ أحد منهم الا بقدر قابليّته واستعداده ، لقول النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم « الطرق الى الله تعالى بقدر أنفاس الخلائق» ولقوله تعالى « يسقى بماء واحد ونفضّل بعضها على بعض فى الاكل » وكذلك قوله « وأنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زيداً رابياً » الآية ، لأنّ « الاكل » اشارة الى اختلاف المشارب مع وحدة المنبع . فلا يكونون حينئذ متساوين أصلاً لا فى المعارف 6 ولا فى المراتب . وهذا هو المطلوب .

(۲۳۳) ومثل آخر أوضح منه ان الشمس مثلاً ، اذا طلعت على مدينة فلا شكّ أن طلوعها ، بالنسبة الى جميع البيوت التى فيها و متساو ، لكن لا يدخل شعاعها فى البيوت الا بقدر كوّاتها وروازنها. وأيضاً لا شكّ أنّها اذا طلعت عليها ، فانّ جميع الناس متساوون فى مشاهدتها ورؤيتها ، لكن مشاهدة كلّ واحد منهم ليست كالآخر ، لانّه 12 لا يشاهدها الا بقدر ضوء بصره ، ومعلوم أنّ ضوء بصركلّ واحد منهم ليس مساوياً للآخر . وهذا يفهم من ألف مثل فى هذا الباب ، وهو فى غاية الدّقة . « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون» . 15 هذا آخر الوجه الثانى .

(٢٣٤) وأمّا الوجه الثالث ، فهو في معرفة ذاته وبيان توحيده الذاتي ، وهو هذا . اعلم أنّ ذاته عبارة عن الوجود المطلق مطلقاً ، 18

أى عن الوجود من حيث هو وجود ، لا بشرط شيء ولا بشرط لا شيء ، أعنى ( الوجود ) المنزّه عن جميع القيود الاعتباريّة وغير الاعتباريّة ، عن التعريف والتعيين والجنس والفصل والحدّ والرسم والوصف والاسم وما شاكل ذلك ، لانّ الشيء اذا عرف بحيث هو هو ، لا يراد به الا ذلك الشيء من حيث ذاته فقط . واطلاق لفظ « المطلق » عليه أيضاً لاجل التفهيم والتنبيه لا غير ، وليس هو تعريفاً له ، لانّه من حيث هو هو ، بديهي " باتفاق اكثر المحقّقين ، والبديهي " لا يحتاج الى التعريف ولا الى التعيين ، لانّ التعيين هو سبب التميّز عن غيره المشارك له في وصف ماهيّته ؛ والوجود لا مشاركة له مع الغير ، لانّ غير الوجود البحت عدم صرف ولا شيء محض ، فلا يشاركه في شيء أصلاً ، فلا يحتاج الى التعيين .

12 (٣٣٥) وأمّا أنّ غير الوجود البحت عدم صرف \_ وهو باتّفاق المحقّقين فلانّه مقرّر عندهم بأنّ لا واسطة بين الوجود والعدم مطلقاً ، لانّ الشيء المّا أن يكون موجوداً أو يكون معدوماً . واذا لم يكن بينهما واسطة ، المّا أن يكون الخارج من حيث هو الوجود ، لا يكون الا واحداً ، لانّه نقيض العدم ، والعدم واحد ، ونقيض الواحد \_ من حيث هو واحد \_ لا يكون الا واحداً ، فيكون الا واحداً ، فيكون الوجود واحداً ، ويكون غيره عدماً لا يكون الا واحداً ، فيكون الوجود واحداً ، ويكون غيره عدماً صرفاً ، وهو المطلوب . وأمّا أنّه موجود في الخارج فلانّه لولم يكن

M = 1 و V بشرط V بشرط V بشرط V بشرط V الله V وغير V وغير V وغير V وغير V بتعريف V بت

موجوداً ، لكان معدوماً فيه ، واذا كان معدوماً فيه ما صدق عليه أنه نقيض العدم المطلق . فلا يكون معدوماً في الخارج ، بل يكون موجوداً فيه ، والا ما بقى الفرق بينه وبين نقيضه .

(۲۳۲) فان قيل : الوجود الذي هو نقيض العدم وجود خاص ، وعدمه كذلك ، ـ أجيب عنه بأن الوجود الخاص والعدم الخاص لا بد 6 لهما عن مطلق عام يدخلان تحته ، والا لا مكن اعتمارهما مدونه ، لان وجود المقيّد بدون المطلق، أو وجود الخاص بدون العام ، محال. واذا كان كذلك ، فلا يكون هذا الحكم الا بالنسبة الى الوجود المطلق و أو العدم المطلق. وهذا مقرّر عند العلماء، لا يحتاج الى اثباته وبيانه. (۲۳۷) واذا عرفت هذا ، فاعلم أنّ هذا الوجود واجب الوجود لذاته ، وممتنع العدم لذاته . والدليل على ذلك هو أنّه ليس بقابل 12 للعدم لذاته ، وكلّ ما ليس بقابل للعدم لذاته فهو واجب ، فيكون الوجود واجباً لذاته . فأمّا الاوّل ـ الموسوم بالصغرى ـ فلانّه قد تقرّر في تعريف الواجب ـ عند الخصم ـ بأنّ الواجب هو الذي يجب له 15 الوجود من ذاته ، ويمتنع عليه العدم من ذاته . والوجود كذلك ، فلا يكون قابلاً للعدم لذاته ، فيكون واجب الوجود لذاته . وأمَّا الثاني\_ الموسوم يالكبرى ، بحكم التعريف أيضاً \_ فهو قولهم : كلّ ما ليس 18

<sup>1</sup> لكان معدوماً فيه : + بما تقرر الآن MF || 3 معدوما M : \_ F || 7 لهما M : لها F || 8 المقيد M : الحقيقة F || 12 العدم M : الوجود F || هو: وهو MF || 18 بحكم F : فيحكم M || فهو: وهو MF

بقابل للعدم لذاته فهو واجب . وأمّا أنّه ليس بقابل للعدم بذاته ، فهو أنّه لو كان قابلاً للعدم ، للزم اتّصاف الشيء بنقيضه ، واتّصاف الشيء بنقيضه محال . فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم لذاته .

القابل مع القبول حال عدمه شرطاً . فأمّا اذا كان هذا الشرط مفقوداً ، القابل مع القبول حال عدمه شرطاً . فأمّا اذا كان هذا الشرط مفقوداً ، فلا يلزم ذلك ، لانّه يجوز أن يكون العدم زايلاً عن الوجود على سبيل الطريان ، أجيب عنه بأنّ العدم ليس بشيء موجود في الخارج ، حتى يكون له الطريان على الوجود ، بل العدم عبارة عن امتناع وجوده في الخارج ، كما أنّ الوجود عبارة عن امتناع عدمه في الخارج . وعدم الممكن ووجوده أيضاً ليس عبارة عن اعدامه مطلقاً ، حتى يتوهم فيه مثل ذلك ؛ بل عدم الممكن عبارة عن ازالة وجوده الخاص عن أصلاً ، والا الوجود \_ من حيث هو وجود \_ ليس بقابل للعدم أصلاً ، والا يلزم انقلاب الوجود بالعدم ، اى انقلاب حقيقة الوجود بحقيقة الوجود . بالاثفاق \_ محال . فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم ، وانقلاب الحقايق \_ بالاثفاق \_ محال . فمحال أن يكون

(٢٣٩) وأيضاً ، معلوم أنّ العدم الصرف ليس بقابل للوجود اصلاً، فكذلك الوجود الصرف ، لانّه نقيضه ، ونقيض الشيء لا بدّ وأن يكون بضدّه وبخلافه .

(٧٤٠) وأيضاً لو كان قابلاً للعدم، فقابليَّته له لا تخلو من وجوه ثلاثة : امّا أن تكون من ذاته ، أو من غيره من الممكنات ، أو من موجود ثالث غيرهما . فان كان من ذاته ، فينبغى أن يكون الوجود 3 من ذاته معدوماً دادماً ، لأنّ الاقتضاء الذاتي لا ينفك عن الذات ، وهذا محال ، لأنّ الوجود من ذاته لا يقتضي الا ذاته ووجوده. فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم من ذاته. وإن كان من غيره من الممكنات 6 الموجودة به ، المعدومة بدونه ، فيلزم اعدام الواجب من الممكن ، وهذا أيضاً محال ، لان الممكن لا يقدر على اعدام الواجب الذي هو موجده ومنشئه . وان كان من الموجود الثالث غيرهما ، فهذا أيضاً \_ 9 باتَّقاق أهل العقل والنقل \_ محال ، لاتَّه قد تقرّر عند العقلاء بأجمعهم أن الموجود منحص فيهما ، مع أنه قد ثبت أن عير الوجود البحت عدم صرف ولا شيء محض . واذا لم يكن الوجود قابلاً للعدم لا من 12 ذاته ولا من غيره من الممكنات ، ولا من أمر ثالث غيرهما ، فيكون واجباً بالضرورة . وهذا هو المطلوب .

(۲٤١) وبحث الوجود له طول وعرض يحتاج الى موضع غير هذا . 15 ونحن \_ ان شاء الله \_ سنكتب فيه بعد ذلك رسالة برأسها على ما ينبغى .

(٢٤٢) وأيضاً قد ثبت في القاعدة الثانية من هذا الاصل ، أنّ 18 معرفة الذات المقدّسة خارجة عن العبارة والاشارة ، لانّها موقوفة على الذوق والكشف والشهود . فعلى هذا التقدير كلّ ما نقول فيه بلسان العبارة ونشير اليه برسم الاشارة ، لا يزيد لها الا خفاءً ولا يزيد لنا 21

الا عمى ً. فالسكوت عنه أولى ، لقول النبي ّ \_ صلّى الله عليه وآله « اذا بلغ الكلام الى الله فأمسكوا » ولقوله « من عرف الله تعالى ، و كلّ لسانه ».

(٢٤٣) أمّا توحمد هذا الوجود وتفريده فلا يكون الا بتمحمضه وتخليصه عمّا سواه، أعنى التوحيد الذاتيّ لا يمكن حصوله الا بالخلاص عن رؤية الغير ومشاهدته ، المسمّى بالشرك الخفي من القوله تعالى «فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً » أي من كان منكم يرجو مشاهدة ربّه في مظاهره الاسمائيّة والصفاتيّة ، المسمّاة بالآفاق والانفس ، « فليعمل عملاً صالحاً » قلبيّاً حقيقيّاً ، أي فليشاهد وجوداً مطلقاً واحداً من جميع الجهات ، مجرّداً عن جميع الاعتبارات، أعني : ينبغي أن يشاهد هذا المشاهد وجوداً حقيقيّاً واحداً من جميع الجهات بنظره القلبيُّ ، المسمّى بعين البصيرة ، بحيث لا يشاهد معه غيره أصلاً ، كما قال « ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً » أي فلا ينبغي أن يشاهد المشاهد في هذه المشاهدة غيره أبداً ، حتَّى يصدق 15 عليه أنّه موحّد حقيقي ، والا فلا ، لان العمل الصالح هو العمل الخالص من الشرك الجليُّ والخفيُّ ، ظاهراً أو باطناً . أعني : النظر القلبيُّ الحقيقي الخالص عن مشاهدة الغير مطلقاً هو العمل الصالح الخالص ، لا غير ، لقوله تعالى أيضاً « ألا لله الدين الخالص » أي الخالص من الدين هو لله فقط . والخالص من الدين لا يكون خالصاً الا اذا خلص من الشركين أي الجليُّ والخفيُّ .

<sup>18 |</sup> M\_: F فمن كان ..: سورة ١٨ ( الكهف ) آية ١١٥ | 8 منكم M\_: F فمن كان ... سورة ٣٩ ( الزمر ) آية ٣

(٢٤٤) ومعلوم أيضاً أن الدين هو التوحيد الحقيقي ، كما تقدّم ذكره . وتقدّم أن خالصيّته لا يكون الا بالخلاص عن الشركين الخفي والجلي ، اللذين هما عبارة عن مشاهدة الغير . والشرك المذكور في والآية ، لو لم يكن شركاً خفيّاً ، لما قال تعالى « ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً » بل قال « ولا يشرك بربّه أحداً » لان المشرك بالشرك الجلي ما له عبادة ولا عمل صالح يطلب منه صلاحهما و(ترك) فسادهما . 6 فالصلاح \_ في هذا الموضع \_ هو الخلاص من الشرك الخفي الموجود في أكثر المسلمين ، كما مر ذكره . فالخلاص منه لا يمكن الا بمشاهدة وجود الحق المطلق وذانه ، بلا اعتبار غير معه أصلا ، لا ذهناً ولا وخارحاً .

(٣٤٥) والى ذلك أشار تعالى بقوله أيضاً « كلّ شيء هالك الا وجهه » أعنى : الى فناء كلّ شيء وهلاكه عند مشاهدته أشار 12 بهذا القول ، لاته عند مشاهدة وجهه الكريم الذي هو وجوده ، لا يبقى للغير اسم ولا رسم ولا أثر . والى احاطته تعالى وشهوده في كلّ ذرّة من ذرّات الوجود ، بعد ذلك كله \_ أى بعد فناء الكلّ 15 وهلاكه \_ أشار تعالى أيضاً تأكيداً للغرض وتتميماً للكلام وتوضيحاً للمقصد ، فقال « فأينما تولّوا فثم وجه الله » أى أينما توجّهتم بمثل هذا التوجّه ، وجدتم « ثمّ وجه الله » أى أينما توجّهتم بمثل

<sup>2</sup> وتقدم : M = 5 بل قال ... احداً M = 7 المسلمين : M = 7 أقول : لجهلهم أطوار الولاية وسر الامامة وما يتعلق بهما من المعارف النورانية المخيرة لعالمي الامر والخلق M = 10 المر والخلق M = 10 كل شيء ... سورة M = 10 (القصص) آية M = 10 فأينما ... سورة M = 10 (البقرة ) آية M = 10 المردة والمردة المردة ا

15

فى الحال لا فى الاستقبال معنى قوله تعالى «كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذوالجلال والاكرام »، وصرتم عارفين به وبوجوده، واصلين اليه والى لقائه الموعود فى القيامة الكبرى، وتحقّقتم أيضاً أن النبي للله عليه وآله وسلّم \_ قال فى دعائه « اللّهم ! ارزقنى لذّة النظر الى وجهك الكريم »، وتيقّنتم أنّه ما طلب منه الااللقاء المذكور.

وعند التحقيق ليس اللقاء الموعود بعد العمل الصالح باتفاق اهل الله تعالى \_ الا هذا . وأيضاً لولا هذا ، أى لولا حصول هذه المشاهدة بعده ، اى بعد العمل الصالح ، لما وصف الله تعالى عباده المخلصين من الانبياء الكبار والاولياء العظام ، مثل زكريا واسماعيل وادريس وأيوب وموسى وعيسى \_ عليهم السلام \_ بالصلاح وسمّاهم بالصالحين في كتابه العزيز ، وهو قوله تعالى « ومن ذريّته وسمّاهم بالصالحين في كتابه العزيز ، وهو قوله تعالى « ومن ذريّته وزكريا ويحيى وعيسى وألياس كلّ من الصالحين » وقليل منهم قال وزكريا ويحيى وعيسى وألياس كلّ من الصالحين » وقليل منهم قال الله تعالى في حقّه أنه كان من الصالحين .

(۲٤٧) والذي حكى عن سليمان \_ عليه السلام \_ في قوله رسّب!

<sup>1-2</sup> كل من عليها ..: سورة ٥٥ ( الرحمن ) آية  $77-77 \parallel 2$  وبوجوده : 1-2 لانه العقل الفعال ؛ المد رك ، المد رك ، الادراك ؛ والذكر ، الذاكر ، المذكور ؛ والعلم ، العالم ، المعلوم 1-2 وتيقنتم 1-2 ( 1-2 وتيقنتم 1-2 ( 1-2 ) اللقاء الموعود : 1-2 ومن (هذا) النمط قول العارف فريد الدين (عطار ) :

هركه درحيدر لقاى حق تديد همچو خر اندر زمين حق چريد والعمل الصالح بمنطوق الاحاديث الصحيحة الولاية ، وطرق معرفتها بالنورانية ، لانها النعمة العظمى ، وخير العمل والتوحيد الوجودى . فمن عرفها بالنورانية من الملائكة والانبياء والاولياء ، ثم أدى كل جنس الى جنسه ، فكان مؤمناً صالحاً fh (بالاصل) الله الماكا ومن ذريته ... سورة ٦ (الانعام) آية ٨٥ـ٨٥ الله قال : ما قال MF

أوزعنى أن أشكر نعمتك التى أنعمت على وعلى والدى وأن أعمل صالحاً ترضاه وادخلنى برحمتك في عبادك الصالحين » هذا معناه ، لانه يقول « ادخلنى في عبادك الصالحين » من الانبياء والاولياء ـ عليهم السلام ـ 3 أي عبادك المصلحين للغير بهدايتهم الى توحيدك الحقيقي ، وباخراجهم عنى الشرك الجلي والخفي بعد اصلاح أنفسهم ، (وذلك) باقامتهم على التوحيدين الالوهي والوجودي . وهذا طلب مقام لا مقام فوقه لقوله 6 تعالى أيضا « وهب لى ملكا لا ينبغي لأحد من بعدى » لانه ما كان غرضه بهذا الاطلب مقام النبوة الفطرية الاصلية ومرتبة الولاية الحقيقية الازلية ، اللين هما منبع التوحيدين الالوهي والوجودي ومعدن والشهودين ، أي الكثرة والوحدة . ومعلوم أنه لا مقام هناك فوق الولاية الولاية الولاية السهودين ، أي الكثرة والوحدة . ومعلوم أنه لا مقام هناك فوق الولاية والنبوة .

(٢٤٨) وبالجملة هذا ضابط كلّى في اصطلاح القوم ، وهو أنّ 12 الصلاحيّة في حقّ الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ بمعنى المصلحين للغير ، وفي حقّ غيرهم بمعنى الصلاحيّة المشهورة بين الناس ، التي هي ترك المنهيات وكثرة الصوم والصلاة ، لانّ مرتبتهم أعلى وأجلّ من أمثال 15 ذلك ، لانّهم ما يقومون باصلاح الغير الا بعد اصلاح أنفسهم واتّصافهم بأخلاق الله ، كسباً كان أو عطاء ً ، على اختلاف بين الناس . والى هذا الصلاح المصلح للغير والعمل الصالح المثبت للحقّ الموجب للتوحيد 18

<sup>[-2]</sup> (ب ...: سورة ۲۷ ( النمل ) آية ۱۹  $\|$  4 توحيدك [-3] 7: توحيد [-3] 10 مقام [-3] [-3] 7 [-3] 7 سورة [-3] 8 طلب : طلبه [-3] 8 اللتين [-3] 10 اللتين [-3] 10 المصلحين [-3] 1 المصلحية [-3] 1 المصلحية [-3] 1 المثبت المثب

3

الحقيقي أشار مولانا أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في قوله المتقدّم ذكره « انّى لانسبن الاسلام نسبة لن ينسبها أحد قبلي : الاسلام هو التسليم، والتسليم هو التصديق، والتصديق هو اليفين، واليفين هو الاقرار، والاقرار هو الاداء، والاداء هو العمل الصالح » لأنّ هذا العمل الصالح ، لو لم يكن بالمعنى المذكور، لما ذكره بعد جميع المراتب المذكورة 6 وما حعله نهائتها .

(٢٤٩) وسبب ذلك أنّ العمل لا يكون صالحاً الا اذا كان بعد هذه المراتب، لأنّ الشخص ما دأم في حجب رؤية الغير ، ليس بمسلم حقيقي . فلا تسليم له ولا تصديق ولا يقين ولا اقرار ، وليس عمله بصالح أصلاً، لانَّه وان خلص من الشرك الجليُّ من حيث الشريعة ، لكنَّه بعد محجوب بالشرك الخفي الذي هو أردأ منه من حيث الحقيقة . والمحجوب محجوب سواء (أ) كان بحجاب أو مألف حجاب . والمه أشار مقوله جلّ ذكره « وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون » كما مرّ ذكره . وكذلك (أشار اليه) النبي ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ في قوله السابق « دبيب الشرك في أمّتي أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصمّاء في اللّبلة الظلماء ».

(٢٥٠) ومعلوم أنّ الاسلام والايمان لا يجتمعان مع الشرك الجليّ. فاذن لا يكون المراد به في القولين ( المتقدّمين ) والاقوال المذكورة

<sup>1</sup> الحقيقي H : H اي كان واقعاً على هذا الصلاح F | أشار F \_ : M إ 1 و ابي F - : M الصالح F - : M و ولا يفين M : + له F ا 13 وما يؤمن ..: سورة ١٧ ( يوسف ) آية ١٠٦ || 16 الليلة الظلماء M : ليلة ظلما F

أيضاً الا الشرك الخفي ". والذي قال تعالى « انّ الدين عندالله الاسلام » و « ألا لله الدين الخالص ؟ » عند التحقيق ما أراد به الا هذا الاسلام وهذا الدين لا غيرهما ، لأنّ غيرهما يكون من قييل « قالت الأعراب و آمنًا . قل : لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا » أى أسلمنا الاسلام الذى هو مشوب بالشرك والشكّ والشبهة ، (أي الاسلام) الغير المنجى لصاحبه في الآخرة .

(٢٥١) فالدين الحقيقي والاسلام اليقيني والتوحيد الذاتي الجمعي هو الذي يكون خالصاً من الشركين ـ اى الجلي والخفي ـ عن مشاهدة الغير في الوجود مطلقاً ، ظاهراً كان او باطناً ، ذهناً كان أو خارجاً ، 9 بحيث لا يشاهد معه غيره ، أي لا يشاهد مع الحقّ غير الحقّ ؛ ويكون عنده الشاهد والمشهود ، والعارف والمعروف ، عيناً واحدةً وحقيقةً واحدة ، كما قال العارف بذلك:

أأنت أم أنا؟ هذا العين في العين

حاشای ، حاشای ! من اثبات اثنین

وقال الآخر:

15

12

6

أنا من أهوى ومن أهوى أنا!

(٢٥٢) وقال أيضاً « سبحاني ! ما أعظم شأني ». وقال هو بنفسه

<sup>1</sup> ان الدين ..: سوره ٣ (آل عمران) آية ١٧ | 2 ألا لله ..: سوره ٣٩ ( الزمر ) آيةً ٣ || 3-4 قالت ..: سورةً ٤٩ ( الحجرات ) آيةً ١٤ || 5 مشوب : المشوب MF || 9 الغير F : العر M || 10 غير الخق : + والمراد بالحق ههنا هو الحق الثاني المشار اليه بقوله « وما خلقناهما الا بالحق » وقوله « والوزن يومئذ الحق » وقوله « وتواصوا بالصبر وتواصوا بالحق، Fh | 13 | 16 أأنت : أنت MF

«شهد الله أنه لا اله الا هو » «هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم » . وقال غيره « ليس في الوجود سوى الله تعالى وأسمائه وصفاته وأفعاله ، فالكلّ هو وبه ومنه واليه » وأمثال ذلك كثيرة . والمقصود من المجموع دفع الأثنينيّة ، كما قيل :

لقد كنتُ دهراً قبل أن يكشف الغطا

اخالك أتنى ذاكر لك شاكر فلمّا أضاء اللّيل أصبحت عارفاً مأتك مذكور وذكر وذاكر

والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب. هذا آخر التوحيد الذاتي وشهود الوجود الحقيقي . رزقنا الله تعالى الوصول الى هذا المقام، بمحمّد وآله الكرام.

12 (٢٥٣) واذ فرغنا منه (اى من التوحيد الذاتى ) فلنشرع فى التوحيد الصفاتى وبيان كيفيّته ، بعون الله وحسن توفيقه . وهو هذا الوجه الرابع فى التوحيد الصفاتى . اعلم أنّ صفات الله تعالى عبارة عن كمالاته الذاتية وخصوصيّاته الوجوديّة ، أعنى اطلاق الصفات عليه تعالى عبارة عن تحقّق كمال فى ذاته أو سلب نقص عنه ، الذى هو أيضاً كمال . وكذلك الاسماء ، لاتها لا تصدق عليه الا بهذا الاعتبار ، أعنى كمال فى ذاته أو سلب نقص عنه . ولهذا صارت الاسماء غير متناهية ، لانّ الاسم باعتبار الصفة ، والصفة باعتبار الكمالات ، والكمالات ، والكمالات ، والكمالات ، والكمالات ،

<sup>1</sup> شهد ..: سورهٔ ۳ (آل عمران) آیهٔ ۱۸ || 15 کمالاته F : کلماته M || 15 کمالاته F : کلماته MF الصفات MF || 17 علیه : علیه الصفات MF || 17 علیه : علیه الصفات MF || 18 علیه : علیه

غير متناهية ، فتكون الاسماء غير متناهية .

(٢٥٤) والذي جعل الاسم عين المسمّى ، أو الصفة عين الذات ، كان من هذا المقام ، لانّه عرف أنّ أسماءه وصفاته عبارة عن كمالانه الذاتيّة و وخصوصيّاته . وعرف أن ّ كلّ ذلك عين ذاته . واليه أشار الامام \_ عليه السلام \_ في قوله « وكمال توحيده الاخلاص له . وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه » لانّه أراد ذلك ، كما سيجيء بيانه .

(٢٥٥) وأمّا الاسماء ، فمع أنّها غير متناهية ، فانّها ـ من حيث الترتيب والاجمال ـ تنحصر في أسماء الذات ، وأسماء الصفات ، وأسماء الافعال ، لان الاسم انّما يطلق على الذات باعتبار نسبة وتعيّن . وذلك و الاعتبار امّا أمر عدمي نسبي محض ـ كالغني ، والاوّل ، والآخر ـ أو غير نسبي ـ كالقدّوس ، والسلام ـ ويسمّى هذا القسم أسماء الذات . أو معنى وجودي يعتبره العقل ، من غير أن يكون زايداً على الذات خارج كالعقل ، فانّه محال . وهو امّا أن لا يتوقّف على تعقّل الغير ـ كالحي ، والواجب ـ وامّا أن يتوقف على تعقّل الغير دون وجوده ـ كالعالم ، والقادر ـ وتسمّى هذه الاسماء أسماء الصفات .

(٢٥٦) وامّا أن يتوقّف على وجود الغير \_ كالخالق ، والرازق \_ وتسنّى أسماء الافعال ، لانّها مصادر الافعال ، ولها أيضاً أئمّة ، وهى سبعة : الحيّ ، والعالم ، والمريد ، والسميع ، والبصير ، والمتكلّم ، وهى اصول الاسماء كلّها . والمراد بلفظة « الائمّة » واطلاقه عليها أنّ غيرها من

<sup>6</sup> بيانه F ـ: M || 9 || M ـ: F باعتبار F ـ اما 1 || 9 || M ـ: F محض 6 بيانه F ـ القسم F ـ: الاسم M || 12 العقل F : القول M || 13 كالحي M . كما سيجيء F || 19 أن : لان M .

الاسماء بالنسبة اليها كالمأموم المحتاج الى الامام. وبالحقيقة أن هذا من اقتضاء الكثرة الاسمائية وامكان وقوع التنازع بينها ، المحتاج الى الامام لتأسيس العدل بينها واقامة كل واحد منها في مقامه . ولهذه الائمة أيضاً امام ، وهو الامام الاعظم والرئيس الاقدم الموسوم بالاسم الاعظم ، الناه المام العظم ، الله » ، لائه اسم الذات الموصوفة الجامع لجميع الاسماء ، الذي هو اسم «الله » ، لائه اسم الذات الموصوفة بجميع الصفات والكمالات . وتفصيل ذلك مبسوط في كتب أصحابنا الموحدين ، خصوصاً في كتاب « الجداول » المشهور بـ « الرقايق » للشيخ الموحدين ، خصوصاً في كتاب « الجداول » المشهور بـ « الرقايق » للشيخ العظم محيى الدين (بن) العربي " \_ قدّس الله سرّه \_ فمن أراد تحقيقها و مفصلاً ، فيرجع اليها .

(۲۵۷) وهذه الاسماء أيضاً تنحص \_ باعتبار الانس والهيبة عند مطالِعها \_ في الجماليّة كاللّطيف ، والجلاليّة كالقهّار . وليست المظاهر مطالِعها \_ في الجماليّة كاللّطيف ، والجلاليّة كالقهّار . وليست المطاهر معام منحصرة فيهما ، اعنى المظاهر كلّها الواقعة بحسب الاسماء منحصرة فيهما . ومع أنّها كذلك (فهي) ليست على سواء ، لان منها (ما هو) مظهر اسم واحد ، ومنها أكثر منه ، ومنها (ما هو) مظهر منه على الله مخلوق أو موجود \_ سوى الانسان \_ حظ من بعض أسمائه تعالى دون الكلّ مخلوق أو موجود \_ سوى الانسان فقط حكمظ الملائكة من اسم « السبّوح » و(اسم) « القدّوس » ، فانّهما بعض كحظ الملائكة من اسم « السبّوح » و(اسم) « القدّوس » ، فانّهما بعض كما قالوا « نحن نسبّح بحمدك ونقدّس لك » وقالوا

قمقامه M : مقامه M : مقامه M المشهور M : المشهورة M الواقعة : واقعة M السماء : اى تحت حيطة الاسماء M السماء : اى تحت حيطة الاسماء M السماء M السماء M الله M المهردة M المهددة M المهددة M المهددة M المهددة M المهددة M المهددة M المهد

15

« نحن الصالحون المسبّحون ». وهذا القول من اقتضائه التعظيم والتبجيل، ولذلك ما عصوا ربِّهم قط، وقالوا «وما منَّا الا له مقام معلوم».

(٢٥٨) وحظ الشياطين من اسم « الجبّار » و( اسم ) « المتكبّر» ، 3 فانهما بعض أسمائه تعالى ، كما قال رئيسهم « أنا خير منه ، خلقتني من نار وخلقته من طين » . وهذا القول من اقتضاء التكبّر والتجبّر ، ولذلك عصى (ابليس) فتكبّر وقال « فبعزّتك لاذوينهم أجمعين ». (٢٥٩) كذلك كلّ موجود فرض في الوجود ، فان له خصوصيّة لا يشاركه فيها أحد . وهذا ليس الا من اقتضاء « الاسم » الذي هو ( مسيطر ) عليه ، لقوله تعالى « ربّنا الذى أعطى كلّ شيء خلقه ثمّ و هدى »، بخلاف الانسان، فانّه مظهر جميع الاسماء الجلاليّة والجماليّة، لقوله تعالى « وعلّم آدم الاسماء كلّها » ، ولقول النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم\_ « خلق الله آدم على صورته » . ومعلوم أن " كلّ من يكون 12 على صورته ، يكون جامعاً لجميع أسمائه وصفاته . ولذلك أطاعه ( اى أطاع الانسان الله ) تارةً ، وعصاه أخرى ، لقوله « خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيَّئاً » الآية .

(۲۲۰) والمراد بآدم ليس آدم فقط ، بل المراد \_ باتّفاق أكثر

<sup>1</sup> نحن الصالحون ... « إنا منا الصالحون » سورة ٧٢ (الجن) آية ١١ و «إنا لنحن المسمحون، سورة ٣٧ ( الصافات ) آية ١٦٦ | 2 ما منا ..: سورة ٣٧ أيضاً ،آية ١٦٤ | 4 فانهما : فانه MF | 4 \_ 5 أنا خير ..: سورة ٧ (الاعراف) آية ١١ || 6 فبعزتك ... سورة ٣٨ (ص) آية ٨٣ || 9 \_ 10 ربنا ..: سورة ٢٠ (طه) آية ٥٢ || 10 والجمالية M : والكمالية F | 11 وعلم ..: سورة ٢ (البقرة) آية ٢٩ | 12 صورته : + اى آدم أبو البشر خلقه الله تعالى على صورة الانسان الاكمل والعقل الاول الموصوف بجميع صفات الباري عزوجل Fh | 13 | Fh : جامع M : جامع M | 41 - 15 خلطوا ... سورة ٩ (التوبة) 1. 4 6 1

المفسّرين في أكثر مواضع القرآن \_ أولاده ، وبه تعليم الاسماء » التعليم بالقوّة لا بالفعل . ولذلك كلّ من ظهرت فيه هذه الاسماء بأسرها أو أكثرها بالفعل ، كان أكمل من غيره ، لانه لا يكون الا نبيّاً أو وليّاً أو وصيّاً من أوصياء الانبياء أو عارفاً كاملاً من تابعيهم . فظهورها بالفعل بحسب الاستعداد ، أي بحسب استعداد الشخص وقابليّته لها . ويشهد بذلك قوله جلّ ذكره « ولقد خلقناكم ثمّ صوّرناكم ثمّ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم ، فسجدوا الا ابليس لم يكن من الساجدين » ، لانه اشارة الى الجمع لا الى الواحد ، وان رجع بعده الى الواحد .

9 بقوله ( ١٩٦٧) وعن كيفيّة تركيبهم وتعليمهم الاسماء بالقوّة أخبر تعالى بقوله ( خلقت بيدى " » أعنى ركّبت فى فطرتهم (لطيفة) ، وخلقتهم من كلّ اسم من أسمائى وهيأتهم بتلك اللّطائف المنحصرة كلّها فى (الاسماء) الجماليّة والجلاليّة المعبّر عنهما بـ «يدى " » ، وجعلتهم مستعدّين للخلافة ، أى مستعدّين بأن تظهر هذه الاسماء فيهم بالفعل ، ويصيروا خلفاء ، كما أشرت اليه فى حق أبيهم آدم - وهو قوله تعالى « انّى جاعل فى الارض أشرت اليه فى حق أبيهم آدم وهو قوله تعالى « انّى جاعل فى الارض مويته ونفخت فيه من روحى فقعوا له ساجدين » وبذلك صاروا أشرف الموجودات وأعظمها ، لا غير ، لانّ غيرهم مخلوق بيد واحدة ، وهم مخلوقون بيدين كما تقرّر ، لان غيرهم امّا مظهر الاسماء الجماليّة الجماليّة مخلوقون بيدين كما تقرّر ، لان غيرهم امّا مظهر الاسماء الجماليّة ـ

<sup>6- 7</sup> ولقد ..: سورة ٧ (الاعراف) آية ١٠ || 10 خلقت ..: سورة ٣٨ (ص) آية ٥٧ || 11 أسمائي : + لطيفة MF || 13 || 3 || 13 || 14 || 15 || 15 || 14 || 15 || 15 || 16 || 15 || 16 || 17 || 18 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 1

كالملائكة \_ وامّا مظهر الاسماء الجلاليّة \_ كالشياطين \_ وكلّ واحد منهما بمثابة يدر واحدة.

(٢٦٢) وأمّا الانسان فهو مظهر جميع الاسماء المنحصرة فيهما المعبّر 3 عنهما باليدين ، لقوله تعالى « قال : يا ابليس ! ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى " ، ويظهر من هذا الكلام سرّ نسبة المؤمن الى « أصحاب اليمين » وسرّ نسبة الكافر الى « أصحاب الشمال » ، لمن يعرف ترتيب 6 الوجود على ما هو عليه من الصورة ويمينه وشماله .

(٣٦٣) ومثال ذلك بعينه روح الانسان في مظاهره الجسديّة مطلقاً ، فان العقل مظهر أسمائه اللّطيفة ، والنفس مظهر أسمائه القهريّة . و كذلك كلّ عضو من اعضائه ، فانه مظهر اسم من أسمائه وقوّة من قواه ، بخلاف القلب ، فانه مظهر جميع أسمائه وصفاته وكمالاته ، وسمّى بالقلب لتقلّبه صورة بعد صورة ، كالانسان مثلاً ، فانه تارة على 12 صورة الحيوان ، وتارة على صورة الجماد ، كما ورد في القرآن ذكر مجموعه . فالعقل من هذه المظاهر هو على طرف اليمين ، والنفس على طرف اليسار . وطرف اليمين ههنا (هو) الطرف الذي الى الروح أو 15 الى الحق تعالى ، والمراد به طرف الاعلى والاشرف كالسماوات وعالم الارواح ، كقوله تعالى « والسماوات مطويّات بيمينه » .

(٢٦٤) وكلّما مال القلب الى العقل وأوامره ، فهو من « أصحاب 18

 $M = 10^{-1} \, \mathrm{M} \,$ 

اليمين »؛ وكلّما مال الى النفس وأحكامها ، فهو من «أصحاب الشمال » ،

لانّ القلب له طرفان : طرف الى الروح والعقل ، وطرف الى النفس

والجسد ، واليه أشار (النبيّ عليه الصلاة والسلام) أيضاً (في قوله) «قلب

المؤمن بين أصبعين من أصابع الرحمن » . والاصبعان ههنا عبارتان عن

الصفتين المذكورتين . ويظهر من هذا أيضاً سرّ « من عرف نفسه فقد

الصفتين المذكورتين . ويظهر من الوجود ومضاهاة «الانسان الكبير » بـ «الانسان

الصغير » وغير ذلك ، لكن لا يعرفه الا أهله « انّ في ذلك لآيات لاولى

النهى » .

و (٢٦٥) وبالجملة الاسماء ـ مع كثرتها ـ لا تخرج عن هذين الذات الاعتبارين ، وكذلك مظاهرها . ومع ذلك فالحق تعالى وحداني الذات والصفات والاسماء والافعال ، بمعنى أن كل شيء أنسب اليه (من) ذات أو صفة أو اسم أو فعل ، فنسبتها اليه مجازية ، لانها في الحقيقة عكوس أنوار تجلّيات الذات القديمة والصفات الازليّة والاسماء الاوّليّة في مظاهر الكون ، وليس لمظاهرها شيء منها حقيقة ، كالمرآة (العاكسة) للصور المتجلّية فيها . وهذا كالسمع والبصر من الصفات مثلاً ، فانّهما \_ في أي موصوف كانتا \_ فهما لله تعالى حقيقة . ونحو قوله عزّوجلّ « وهو السميع البصير » اشارة الى تخصيصه بالصفات والاسماء ، لانّ « الالف وقلام » فيه (أي في الاسم السميع والاسم البصير) للحصر والتخصيص . وقوله تعالى « أي الله وقوله تعالى « أي الله والسم السميع والاسم البصير) للحصر والتخصيص . وقوله تعالى « ليس كمثله شيء » اشارة الى الوجود المطلق وتجرّده

M: M الله وهو السميع ..: سورهٔ ۱۷ (بنی اسرائیل) آیهٔ ۱ | 19 وقوله : وقیل M | الله لیس ... سورهٔ ۲۶ (الشوری) آیهٔ ۹ الله M الله

ووحدتة ، والذى هو مقام الجمع والتوحيد الصرف . وقوله « وهو السميع البصير » اشارة الى الموجودات المقيدة وتنزّل الوجود المطلق فى مراتبه ، الذى هو مقام الفرق والكثرة الاسمائيّة . وكذلك قوله « كلّ 3 شىء هالك الا وجهه » و« أينما تولوا فثمّ وجه الله » لانّ الاوّل اشارة الى الفرق والكثرة ، والثانى الى الجمع والوحدة . وكذلك قوله « كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » .

(۲۹۶) فالتوحيد في هذا المقام حينئذ يكون بقطع النظر عن جميع الاسماء والصفات له ولغيره ، بحيث لا يبقى في نظر الناظر الا ذات واحدة ووجود واحد منزه عن جميع الاضافات والاعتبارات ، حتى يصل و بذلك الى مقام الاخلاص الذي هو التوحيد الحقيقي المشار اليه في قول الامام \_ عليه السلام \_ « وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه ». ويصير به من الموحدين المحققين الواصلين (الى) مقام الاستقامة والتمكين . 12 رزقنا الله تعالى الوصول اليه بمحمد وولديه!

(۲۹۷) واذا تحقّق هذا ، فاعلم أنّه ليس مرادنا بنفى الصفات عنه نفى الصفات ملقاً بحيث لا نصفه بالعلم ولا بالقدرة وغير ذلك . بل 15 مرادنا نفى الصفات الزائدة فى الخارج ، كما أثبتها بعض الجهال من الاشاعرة ، لانّ صفاته فى الحقيقة ليست بزائدة على ذاته المقدّسة فى

<sup>1-2</sup> وهو السميع ... سورهٔ ۱۷ ( بنی اسرائيل ) آيهٔ ۱  $\parallel$  2 الموجودات F : الوجودات F F كل شيء ... سورهٔ ۲۸ (القصص ) آيهٔ ۸۸  $\parallel$  F F كل من ... سورهٔ F (القصص ) آيهٔ F F الصفات F F عنوان فيه تحقيق علی عينية الصفات F F F العلم F F F العلم F F العلم F بالعلم F

الخارج . بل جميع صفاته في الحقيقة هي عين ذاته ، أعنى ليست بينها وبين الذات مغايرة حقيقة "، لا ذهناً ولا خارجاً ، لاتها هي هي . والدليل على ذلك \_ أى على أن صفاته عين ذاته وليست بزائدة عليها في الخارج \_ هو أن الصفات لا تخلوا من وجوه ثلاثة : امّا أن تكون عين ذاته ، أو زائدة عليها ، أو جزءًا لها . فان كانت جزء ذاته ، لزم التركيب في ذاته ، وهو محال بالاتفاق . وان كانت زائدة ، يلزم احتياج الذات اليها وحلولها فيها أو قيامها بها ، والكلّ محال . وأيضاً لو كانت زائدة في الخارج لا يخلو (الامر) من وجهين : امّا أن تكون (الصفات) واجبة أو ممكنة ؛ فان كانت واجبة ، لزم تعدّد الواجب، وهو محال . ويلزم أيضاً تركيب كلّ واحد منها من جزأى المباينة والمشاركة ، وهذا أيضاً محال . وان كانت (الصفات) ممكنة ، لزم احتياج الواجب الى الممكن ، محال . والا لا يكون الواجب واجباً . فما بقي الا أن تكون (الصفات) عن ذاته ، وهو المطلوب .

(۲۹۸) وان قیل : هذا المحال یلزم علی تقدیر أن یکونا (أی الذات مع الصفات) واجبی الوجود بالاستقلال . أمّا اذا كان واحد منهما واجب الوجود بغیره ، لا یلزم شیء من هذا ، \_ أجیب عنه بأن واجب الوجود لذاته لا یکون محتاجاً (الی ما هذا ، \_ أجیب عنه بأن واجب الوجود لذاته لا یکون محتاجاً (الی ما هو) واجب الوجود به ، والموصوف محتاج الی الصفة ، والا یلزم النقص

<sup>1-6</sup> بينها ... وليست  $M: -3 \parallel F$  الخارج: + وهو أن الصفات بينها وبين الذات مغايرة حقيقة V ذهناً وV خارجاً V الذات مغايرة عقيمة V ذهناً وV خارجاً V الخارج V الخارج V الخارج V الغيره V الغيره V الخارج V الخارج V الخارج V الواجب V الواجب V الواجب V الواجب V الواجب V الواجب V

منه لعدم وصفه بها ، فيلزم نقص واجب الوجود لذاته ، وهذا محال . فمحال أن تكون صفته زائدة على ذاته موجودة في الخارج .

(٢٦٩) وإن قبل: إنَّ الصفة \_ من حبث هي صفة \_ عرض، لانَّها 3 قائمة بالغير الذي هو الموصوف، لا بنفسها . واذن لا يجوز أن تكون (الصفة) ِ نفس ذاته تعالى ، لانّه يلزم منه أن تكون نفس ذاته عرضاً ، أو محلا للاعراض ، وكلاهما باطلان . فحينتُذ لا تكون (الصفة) عين 6 ذاته ، \_ أجيب عنه بأنّه ليس كذلك ، لانّا ما نريد بقولنا \_ ان صفاته عين ذاته \_ بأن هناك صفة موجودة في الخارج وهي عين ذاته ، حتّى يلزم ذلك (الاعتراض) . بل نريد أنّه ليس هناك الا ذات واحدة منزّهة 9 عن جميع الكثرات والاعتبارات ، أعنى عن الاسم والرسم والنعت والصفة ، لانّه لا يصدق علمها هذه الاعتبارات الا بالإضافة والنسمة الي غيرها ، أعنى (أن ) هذه الذات اذا أضفناها الى المعلوم، سمّيناها عالمة؛ واذا 12 أضفناها الى المقدور ، سمّناها قادرة ؛ وكذلك الى المخلوق والمزروق وغير ذلك . والا ، فهي في نفسها منزّهة عن أمثال ذلك ، كما ستعرفه من هذا الكتاب، وقد عرفته في غير هذا المقام. وقد شهد بذلك العقل والنقل والكشف . وهذا ضابط كلَّيُّ عند أرباب التحقيق ، متَّفق عليه بأجمعهم .

(۲۷۰) والى مجموع ذلك أشار سيّدهم وأعظمهم وأقدمهم مولانا 18 وامامنا أمير المؤمنين ويعسوب المسلمين، وارث علوم الانبياء والمرسلين،

<sup>1</sup> وهذا محال F : وهو مخال M  $\|$  2 فمحال F : لمحال M  $\|$  2 صفة F : F صفة موجودة ... ليس هناك F : F المعلوم F : العلوم F F المقدور F : F الفدرة F F المقدور F : F المقدود F المقدد F المقدود F المقدود F المقدود F المقدد F المقدد

أسد الله الغالب ، على " بن أبى طالب \_ عليه السلام \_ فى قوله « أوّل الدين معرفته ، وكمال التصديق به ، وكمال التصديق به توحيده ، وكمال توحيده الاخلاص له ، وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه ، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف ، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة . فمن وصف الله سبحانه ، فقد قرنه ، ومن قرنه فقد ثنّاه ، ومن ثنّاه فقد جرّأه ، ومن جرّأه فقد جهله ، ومن جهله فقد أشار اليه ، ومن أشار اليه فقد حدّه ، ومن حدّه فقد عدّه . ومن قال : فيم ؟ \_ فقد ضمنه . ومن قال : علام ؟ \_ فقد أخلى منه . كائن لا عن حدث ، موجود لا عن عدم ، مع كلّ شيء لا بمقارنة ، وغير كلّ شيء لا بمزايلة » . ولهذا الكلام شرح وبسط وحقايق ودقايق ، خصوصاً في بحث التوحيد ، وليس هذا موضعه ؛ سنرجع اليه \_ ان شاء الله \_ في موضعه .

المعصوم ، مولانا الباقر محمّد بن على زين العابدين \_ صلوات الله عليهما \_ في بعض كلامه ، وهو قوله « هل سمّى عالماً قادراً ، الا أنّه عليهما \_ في بعض كلامه ، وهو قوله « هل سمّى عالماً قادراً ، الا أنّه وهب العلم للعلماء والقدرة للقادرين ؟ وكلّ ما ميّزتموه في أوهامكم \_ في أدق معانيه \_ فهو مخلوق ، مصنوع مثلكم ، مردود اليكم . والبارى تعالى واهب الحياة ، مقدر الموت . ولعلّ النمل الصغار تتوهم أن لله تعالى واهب الحياة ، مقدر الموت . ولعلّ النمل الصغار تتوهم أن لله ينانيين كما لها ، فانها تتصوّر أن عدمهما نقصان لمن لا تكونان له » . والمراد بذلك أيضاً الضابط الكلّى المتّفق عليه جميع أرباب (٢٧٢)

M مع کل شیء F : مم M  $\|$  B Y عن F : A مع A B A B مع کل شیء A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A :

التحقيق ، وهو أنّ الانسان لا يطلق على البارى تعالى شيئاً من الصفات الا التى يجدها فى نفسه ، مثل العلم والقدرة وغير ذلك . وكذلك جميع الموجودات ، حتّى النملة ! وفى هذا كفاية فى الاطّلاع على حال العقلاء 3 لعدم معرفتهم بالله تعالى .

(۲۷۳) وذكر هذا النقل المولى الاعظم، أفضل المتأخّرين والمتقدّمين، نصير الملّة والحقّ والدين الطوسى " ـ رحمة الله عليه ـ فى « رسالة العلم »، فى معرض أن " اطلاق الصفات على الله تعالى رعاية طرف الاشرف من طرف النقيض، كالعلم والجهل، والعجز والقدرة، والموت والحياة. وتمسّك فى ذلك بقوله \_ عليه السلام \_ ومراده، يعنى أن العقلاء لمّا أرادوا واطلاق الصفة عليه، أطلقوا صفة العلم دون الجهل، لاتّها أشرف، وكذلك الباقى من الصفات، والا فليس له، فى نفس الامر، صفة تطلق عليه أو للملق .

(٢٧٤) ولهذا البحث طول ، وخلاصته هو أن كمال توحيده ومعرفته في نفى الصفات الزائدة عنه ، ومشاهدته مجرّداً عن جميع الاعتبارات والاضافات من الاسماء والصفات ، الذي هو مقام التوحيد الصفاتي . وليس وراء ذلك مرمي في هذا الباب . والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب .

<sup>2</sup> يجدها : يوجدها MF  $\| MF \| 1$  الاطلاع F : الاصطلاح M F -8 من طرف F : من طرفی F E E يعنى E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E

18

الفعلى "، فها نحن في صدر بيانه ، وهو هذا الوجه الخامس في بيان فعل الله تعالى وتوحيده الافعالى ". اعلم أن " فعل الله تعالى عبارة عن صدور الموجودات عنه ، اجمالا وتفصيلا "، غيبا وشهادة "، من الازل الى الابد ، صدورا غير منقطع ، لقوله تعالى «كل يوم هو في شأن " ولقوله تعالى «بل هم في لبس من خلق جديد ».

التنزّل من حضرة الذات الى حضرة الاسماء والصفات ، ومنها الى حضرة التنزّل من حضرة الذات الى حضرة الاسماء والصفات ، ومنها الى حضرة الاكوان المعبّر عنها بالعالم ، والظهور بصورها (الثابت) فى قوله «كنت كنزاً مخفيّاً ، فأحببت أن أعرف ، فخلفت الخلق » \_ ظهر أوّلاً بصورة حقيقة كليّة وتعيّن بها وتقيّد بصورتها ، وهى حقيقة «الانسان الكبير » حقيقة كليّة وتعيّن بها وتقيّد بصورتها ، وهى حقيقة «الانسان الكبير » المسمّى بآدم ، لقول النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم «خلق الله تعالى آدم على صورته » أعنى «آدم الحقيقي » لا (آدم ) الصوري . وهذه الحقيقة لها أسماء كثيرة بحسب اعتباراتها ، منها النور ، لقوله \_ عليه السلام \_ «أوّل ما خلق الله نورى » . ومنها العقل ، لقوله «أوّل ما خلق الله العقل » . ومنها الموح » وغير ذلك من الاسماء .

(۲۷۷) ثمّ بعد ذلك ظهر تعالى بصورة حقيقة اُخرى ، وهي نفس

M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M |

هذا الانسان المسمّاة بـ «حواء الحقيقيّة »المخلوقة من ضلعه الايسر ، لا الايمن ، لان ضلعه الايمن (مصروف) الى الله تعالى لا غير ، أعنى (مصروفاً) الى الحقّ لا الى الخلق ، لقوله تعالى « وجعل منها زوجها ليسكن اليها » 3 الآية . ولها أيضاً أسماء كثيرة ، منها النفس الكلّيّة ، واللّوح المحفوظ ، والكتاب المبين ، وغير ذلك من الاسماء بحسب اعتباراتها أيضاً .

(۲۷۸) ثمّ ظهر بواسطة هاتين الحقيقتين بصورة كلّ موجود في 6 الوجود، علماً كان أو عيناً، بسيطاً كان أو مركّباً، لطيفاً كان أو كثيفاً، من العقول والنفوس والافلاك والاجرام والعناصر والمواليد، لقوله تعالى «وبتّ منهما رجالاً كثيراً ونساءً »الآية. وكذلك الى ما لا يتناهى، أى وكذلك يظهر بصورة كلّ موجود، بحسب الجزئيّات والكلّيّات أيضاً، الى ما لا يتناهى. فليس في هذا العالم، أو في هذا الوجود، فاعل بالحقيقة الا هو، ولا فعل الاله «ألا له الخلق والامر تبارك الله ربّ العالمين». و

(۲۷۹) هذا على مذهب أهل التحقيق من أرباب التوحيد وأهل الباطن. وههنا دقيقة بل دقائق، بسبب اسناد الافعال كلّها الى الله تعالى، لانّه (اى هذا الرأى) قريب الى مذهب الاشعرى"، ولكن (عند التحقيق) ليس كذلك، وسيجىء البحث عنه مفصّلاً، ان شاء الله تعالى.

(٢٨٠) وأمّا على مذهب أهل الشريعة من أرباب الظاهر ، فانّه تعالى خلق أوّلاً جوهرةً ، ثم نظر اليها ، فذابت وصارت نصفين . فخلق 18

<sup>1</sup> ضلعه M :ظلعه F الله وجعل ( وخلق MF ) ..: سورهٔ ۷ (الاعراف) آیهٔ ۱۸۹ || 6 هاتین M : هذین F || 9 وبث ..: سورهٔ ٤ (النساء) آیهٔ ۱ || 10 موجود F : موجود موجود M : وفی F || 12 ألا له ..: سورهٔ ۷ موجود M || 11 فلیس M : ولیس F || أو فی M : وفی F || 12 ألا له ..: سورهٔ ۷ (الاعراف) آیهٔ ۲ الباطن F : الباطن M || 16 عنه : عنها MF

من نصفها « عالم الامر » ومن نصفها « عالم الخلق »، لقوله تعالى « ان السماوات والارض كانتا رتقاً ففتقناهما » الآية . وخلق بعد تلك الجوهرة جواهر أخر ، ثمّ الاجساد ، ثمّ الاعراض ، ثمّ الافلاك ، ثمّ الاجرام ، ثمّ العناص ، ثمّ المواليد ، أو بعكس ذلك ، لانّ عند الاكثرين منهم كان ابتداء الموجودات وايجادها من العناص . وليس بين العبارتين فرق ، عند التحقيق . وليس غرضنا تحقيق ذلك ، بل تقرير ترتيب الموجودات على مذهبهم .

(۲۸۱) وأمّا على مذهب الحكيم فانّه يقول: أوّل شيء صدر من الله تعالى هو العقل الاوّل، ثمّ النفس الكلّيّة، ثمّ الافلاك، ثمّ الاجرام الى آخرها. وكلّ ذلك عنده معلول له، وهو علّتها، امّا بواسطة أو بغير واسطة. وكذلك كان في الازل، و(كذلك) يكون الى الابد، لان معلول الفكاك الملّة عن المعلما المائة المائة عن المعلما المائة المائة المائة عنداد المائة المائة

1 انفكاك العلَّة عن المعلول \_ عنده \_ محال . والمراد بذلك أن صدور الموجودات منه تعالى لا ينقطع أزلاً وأبداً .

(۲۸۲) وليس ههنا أيضاً الا اختلاف العبارة، والا عند النظر الصحيح على الله عند النظر الصحيح على الله حاصل كلام المحققين ، لان «ظهر » و «خلق » و «صدر » ألفاظ متغايرة بمعنى واحد وأمثال ذلك كثيرة في كلام العرب وكلام الله تعالى وكلام الانبياء والاولياء عليهم السلام \_ كما عرفت بعضه في 18 الحديث النبوي .

(٢٨٣) وبالجملة كلّهم قائلون بأن هذه الافعال أفعال الله تعالى بلا خلاف . (ولكن) غاية ما في الباب (أن ) بعضهم قائلون بالواسطة ،

<sup>+:</sup> F ان السماوات ... سورهٔ ۲۱ ( الانبياء ) آيهٔ ۳۱  $\parallel$  3 الاعراض +: F الاعراض +: F تقدير +: F تقدير

وبعضهم بعدمها ، وعلى جميع التقادير ليس الفاعل فيها حقيقة الاهو . وهذا هو المراد بالتوحيد الفعلى ، أى أن لا يرى العبد فعلا الا من فاعل واحد مطلق واجب ، ويقول بلسان الحال والمقال : لا فاعل الاهو ، كما قال في التوحيدين الاولين ، أى الذاتي والصفاتي : لا ذات (الاهو) ولا صفة الاهو ، متمسّكاً بقوله تعالى « كلّ شيء هالك الا وجهه له الحكم واليه ترجعون » بعد طرح اضافة الوجود والافعال اليهم .

(٢٨٤) وهذا يكون بالنسبة الى الافعال المنسوبة اليه تعالى ، من الايجاد والتخليق . وأمّا بالنسبة الى الافعال المنسوبة الى الغير \_ كالافعال التكليفيّة وغير ذلك \_ فهاهنا شبهة صعبة مؤدّية الى الكفر والزندقة وخصوصاً بالنسبة الى الجهّال ، نريد أن نزيلها بعناية الله وحسن توفيقه ، رفعاً لمنصب مذهب الموحّدين ، واظهاراً لخساسة القائلين بها . و (هذه الشبهة) هي أن الاشاعرة ذهبوا الى أن لا فاعل الا هو ، ونسبوا جميع 12 الافعال القبيحة والحسنة اليه ، وأخطأوا في ذلك خطاً فاحشاً ، لائه ليس الامر كذلك .

(٢٨٥) فكلام هؤلاء القوم (أى أرباب التوحيد الفعلى") قريب الى 15 كلامهم (أى الاشاعرة) فى هذا الباب، ويمكن أن يتوهم متوهم من كلامهم (أى أهل التوحيد الفعلى") هذا المعنى، وكلامهم منزه عنه، لان كلامهم \_ وان كان قريباً الى كلامهم (أى الاشاعرة) بحسب اللفظ، 18 لان هذا يقول «لا فاعل الا هو» وذاك يقول «لا فاعل الا هو» ـ لكن بحسب المعنى بعيد فى غاية البعد، لائهم (أى الاشاعرة) فى هذا القول بحسب المعنى بعيد فى غاية البعد، لائهم (أى الاشاعرة) فى هذا القول

<sup>1</sup> بعدمها : بعدمه MF || 5\_6 كل شيء ...: سورة ٢٨ (القصص) آية ٨٨ || 7 المنسوبة M : المعنوبة F || 9 صعبة M : ضعيفة F

محجوبون بأنفسهم ، بل مشركون بالشرك الخفى " ، لانهم ، بعد ، ما خلصوا من رؤية الغير الذى هو رؤية وجودهم ووجود غيرهم ، المعبر عنه بالشرك الخفى " ، وما وصلوا الى مقام التوحيد الوجودى " الذى هو مشاهدة وجود الحق بلا اعتبار وجود غير معه . وهؤلاء (أى أرباب التوحيد الفعلى " ) ما تكلموا بهذا الا بعد ذلك ، أى بعد فتئهم من أنفسهم وخلاصهم عن رؤية الغير مطلقاً . وبين الكلامين ، بل بين الطائفتين بون بعيث وتفاوت كثير . فنربد أن نبين صورة الحال ونقررها على ما هى عليه فى نفس الامر ، ليتقدس جناب الموحدين من أمثال هذا الدنس ،

(۲۸٦) فمذهبهم فی ذلك \_ أی مذهب الموحدین فی هذا المعنی \_ هو أنهم \_ وان قالوا « لا فاعل الا هو » \_ لكن نسبوا كلّ فعل الی محلّه الخاص ، أی محلّه الصادر منه ذلك الفعل ، وقالوا : هذا فعل ابلیس ، وهذا فعل آدم ، وهذا فعل موسی ، وهذا فعل أبی جهل ، وهذا فعل محمّد \_ صلّی الله علیه وآله وسلّم \_ وكذلك بالنسبة الی وهذا فعل محمّد \_ صلّی الله علیه وآله وسلّم \_ وكذلك بالنسبة الی وفاعل محمّد ، لانّ المظاهر كلّها ، وان كانت مظهراً لحقیقة واحدة وفاعل واحد ، لكن لهذه الحقیقة أو هذا الفاعل فی كلّ مظهر خاصیّة وكمال ، أو فعل وانفعال ، لیس فی غیره . فینبغی أن ینسب الفعل وكمال ، أو فعل وانفعال ، لیس فی غیره . فینبغی أن ینسب الفعل والجنّة

<sup>+:</sup> F من M: 3 عن M: 4  $\|F: 5$  بلا اعتبار M: 1 بل اعتبار M: 5 بهذا M: 1 الكلام M: 5 كثير: كثير: كثيرة M: 5 فنريد M: 5 نريد M: 5 ونقررها M: 5 الكلام M: 6 عن M: 6

والنار، وصار ارسال الرسل وانزال الكتب وما شاكل ذلك عبثاً ومحالاً، وصدور ذلك من الحكيم محال، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيراً!

(۲۸۷) والى ذلك أشار بقوله تعالى « انّ فى خلق السماوات و والارض واختلاف اللّيل والنهار لآيات لاولى الالباب الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون فى خلق السماوات والارض. ربّنا ! ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار » وقال تأكيداً 6 لذلك « ذلك تقدير العزيز العليم » لئلا يتو هم الجاهل أنّه يفعل عبثاً ، الذلك « ذلك تقدير العزيز العليم » لئلا يتو هم الجاهل أنّه يفعل عبثاً ، أى فعلاً بلا غرض ولا سبب ، لانّه لا يفعل مثل ذلك الا سفيه أو جاهل ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ! \_ وهذا (أمر) دقيق لا يمكن ادراكه و الا بنور الكشف الالهي " ، وسيجيء بيانه مفصّلاً عند بيان الفواعل والقوابل فى آخر هذه القاعدة ، ان شاء الله تعالى .

(۲۸۸) والى مجموع ذلك أشار قطب علماء الاسلام وامام أئمة 12 أهل الايمان ، مسند علوم الكلّ ومقصد أصول الطوائف ومنبعهم ، مولانا وامامنا أمير المؤمنين على بن أبى طالب \_ عليه السلام \_ فى جواب الشامى لمّا سأله عن مسيره الى أهل الشام بقوله « أكان مسيرك الى 15 الشام بقضاء الله تعالى وقدره ؟ » \_ « ويحك ! لعلّك ظننت قضاء لازما ، وقدرا حاتما . ولو كان ذلك كذلك ، لبطل الثواب والعقاب ، وسقط الوعد والوعيد . إن الله سبحانه أمر عباده تخييرا ونهاهم تحذيرا ، وكلّف يسيرا 18

ولم يكلّف عسيراً ، وأعطى على القليل كثيراً ، ولم يُعصَ مغلوباً ، ولم يُعطَ مغلوباً ، ولم يُبطع مُكرَهاً ، ولم يرسل الانبياء لعباً ، ولم ينزل الكتب للعباد عبثاً ، ولا خلق السماوات والارض وما بينهما باطلاً « ذلك ظنّ الذين كفروا ، فويل للّذين كفروا من النار » .

تعالى، ولم يفرّق بين فعله وفعل غيره ، فهو من قبيل الشيطان وأتباعه ، لقوله « رب " ، بما أغويتنى » . وكلّ من قال : انّ جميع الافعال صادرة من الله تعالى ، لكنّ كلّ فعل منسوب الى محلّه وفعل العبد منسوب اليه ، من الله تعالى ، لكنّ كلّ فعل منسوب الى محلّه وفعل العبد منسوب اليه ، ونهو من قبيل آدم وأتباعه ، لقوله « ربّنا ، ظلمنا أنفسنا » الآية . « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » . وهذا رمز حسن ، فافهم ! فانّه دقيق ، ومع دقّته لطيف . والى دقّة هذا المعنى وصعوبته والقدر ، في قوله « لا جبر ولا تفويض ، ولكنّ أمر بين أمرين » . وذكر خواجه نصير الملّة والدين (الطوسى ") ـ رحمه الله \_ هذا في رسالته خواجه نصير الملّة والدين (الطوسى ") ـ رحمه الله \_ هذا الكلام الا بعد رياضة القوّة العاقلة حقّ رياضتها » .

(۲۹۰) ومثال مشاهدة جميع الافعال من الله تعالى ونسبة كل فعل الله الى محلّه مثال زيد أو عمرو مثلاً ، فانّه اذا صدر فعل من زيد أو عمرو ، من ضرب أو شتم أو حركة ، يقال انّه ضرب بيده وشتم بلسانه

12

15

وتحرّك برجله ، ولا يقال انه ضرب بلسانه وشتم برجله وتحرّك بيده ، وهكذا بالنسبة الى كلّ عضو عضو من أعضائه . فكذلك الحقّ تعالى بالنسبة الى مظاهره ، أعنى كما لا ينسب الفعل الصادر من اليد من حيث هي يد الى صاحب اليد مطلقاً ، فكذلك لا ينسب الفعل الصادر من المظهر من حيث هو مظهر الى الظاهر فيه مطلقاً . وبعرف من هذا سرّ قوله « من عرف نفسه فقد عرف ربّه » ، وسرّ قوله « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحق » ولكن لا يعرفه الا أهله « انّ وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحق » ولكن لا يعرفه الا أهله « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » . وفيه قمل ، شعر :

فلا عبث والخلق لم يتركوا سدى

وان لم تكن أفعالهم بالسديدة

على سمة الاسماء تجرى أمورهم

وحكمة وصف الذات للحكم أجرت .

وهذا آخر التوحيد الفعلى"، بقدر هذا المقام. والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب.

(۲۹۱) واذا عرفت هذا التوحيد الفعلى ، وعرفت أيضاً التوحيد الذاتى والصفاتى أيضاً التوحيد الذاتى والصفاتى ، فاعلم أن الكامل المكمّل والعارف المحمّق هو الذى يكون موصوفاً بهذه المراتب كشفاً وذوقاً ، قولاً وفعلاً ، أعنى تكون له هذه المراتب حاصلة ً بالفعل من حيث الكشف والذوق ، بعد مراتب

<sup>7-6</sup> | MF هي يد : هو اليد F هي اليد M | E مظهر : المظهر E هي يد : هو اليد E اليه E مظهر ... سوره E اليه اليه E اليه اليه E الي

القول والعمل والاعتقاد . وأمّا بيان تحصيل ذلك بهذا الوجه ، فهو أنّه اذا تقرّر أن الموجودات بأسرها امّا مظهر ذاته أو مظهر صفاته أو مظهر أفعاله ، والاسماء واقعة على ترتيبها ، و(اذا) تقرّر أن كلّ واحدة منها أى من هذه المراتب حجاب للاخر ، أعنى الاكوان حجاب للافعال ، والافعال حجاب للصفات ، والصفات (حجاب) للذات ، كما قيل «حجب الذات بالصفات ، وحجب الصفات بالافعال ، وحجب الافعال بالاكوان » ، وقيل أيضاً ، شعر :

جمالك في كلّ الحقايق سائر وليس له الا جلالك ساتر وتجلّيت للاكوان خلف ستورها فنمّت بما ضمّت عليه الستائر فليجتهد السالك في رفع حجاب كلّ واحدة منها على الوجه المذكور، حتّى يصل الى حضرة الذات التي هي حضرة الوجود المطلق المحض المسمّاة « بحضرة الجمع» ، المشار اليها في باب التوحيد الذاتي ، لان من تجلّت له الافعال بارتفاع الاكوان ، صار موحّداً بالتوحيد الفعلي ؛ ومن تجلّت عليه الصفات بارتفاع حجب الافعال ، صار موحّداً بالتوحيد الوصفي ؛ ومن تجلّت عليه الذات بانكشاف حجب الصفات ، صار موحّداً بالتوحيد الوصفي ؛ ومن تجلّت عليه الذات بانكشاف حجب الصفات ، مار موحّداً بالتوحيد الوصفي ؛ ومن تجلّت عليه الذات بانكشاف حجب الصفات ، كما مرّ ذكره .

(٢٩٢) وهذا لا يكون الا بعنايته الازليّة وهدايته الابديّة ، لان حصول هذا بغير ارشاده وعنايته ودون هدايته وتوفيقه ممتنع مستحيل . فسبحان من لا يصل اليه الا به « ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور »

3

\* يهدى الله لنوره من يشاء » و « من يهد الله فهو المهتدى . . . ومن يضلل فلا هادى له » « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » .

(٢٩٣) ثمّ اعلم أن النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أخبر عن هذه المراتب وحصولها بقوله في دعائه « اللَّهمِّ ! انَّبي أُعوذ بعفوك من عقابك ، وأعوذ برضاك من سخطك ، وأعوذ بك منك » لأنّ قوله 6 « أعون بعفوك من عقابك » اشارة الى التوحيد الفعلي ، لان التوحيد الفعلي " \_ كما عرفته \_ هو افراد فعل الحقّ عن فعل غيره بمعنى اثبات الفاعليَّة لله تعالى مطلقاً ونفيها عن غيره. وقد تضمّنت اشارته (أي النبيّ) و هذا المعنى . وقوله « أعوذ برضاك من سخطك » اشارة الى التوحيد الصفاتي ، لان التوحيد الصفاتي هو افراد صفته عن صفة غيره بمعنى اثبات الصفة لله مطلقاً ونفيها عن غيره . وهذا القول (النبوي") مشتمل 12 عليه. وقوله «أعوذ بك منك» اشارة الى التوحيد الذاتي "، لأنّ التوحيد الذاتيُّ هو افراد ذاته القديمة عن الذوات كلُّها بمعنى اثبات الذات لله مطلقاً ونفيها عن غيره. وقد صرّح (النبي) في قوله (المتقدّم) بذلك. (٢٩٤) وعلامة حصول ذلك في غيره (أي غير النبيُّ ) كما تقدُّم تقريره ، هو أن يرى صاحب هذا المقام كلّ الذوات والصفات والافعال

متلاشية في أشيّة ذاته وصفاته وأفعاله ، ويجد نفسه مع جميع المخلوقات والموجودات كانّها (أي ذات الحقّ) مدبّرة لها (اي لنفسه ولجميع المخلوقات) ، وهم (أي نفسه وجميع المخلوقات) أعضاؤها (أي أعضاء ذات الحقّ) ، لا يلمّ بواحد فيها شيء الا ويراه مُلمّاً به ، ويرى ذاته الذات الواحدة ، وصفته صفتها ، وفعله فعلها ، لاستهلاكه بالكليّة في عين التوحيد . وليس للانسان وراء هذه المرتبة مقام ، ولا مرتبة في الحقائق الالمهيّة والمعارف الربّانيّة . وقد أشرنا (بما فيه الكفاية) الي شرفها وعظيم منزلتها (فيما مضي ذكره) .

و (٢٩٥) والى هذه المراتب الثلاث ونقيضها الذى هو الشرك ، أشار حلّ ذكره أيضاً فى قوله « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا اذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ثمّ اتقوا وآمنوا ثمّ اتقوا وأمنوا والله يحبّ المحسنين ». وقوله « انّ الذين آمنوا ثمّ كفروا ثمّ ازدادوا كفراً لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلاً » ، لانّ قوله « اذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات » ليهديهم سبيلاً » ، لانّ التوحيد الفعلى " لا يكون الا بعد الايمان بالله تعالى والخلاص عن الشرك الجلى " ، لانّ الاتقاء بعد الايمان والعمل الصالح لا يكون من الشرك الجلى " الذى خلص منه ، بل يكون من الشرك الجلى " الذى خلص منه ، بل يكون من الشرك الخفى " ، الذى « هو أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الشرك الخفى " ، الذى « هو أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة

و وأفعاله : + والى (هذا) المقام أشار النور ، الروح ، الاسم الجامع كل شيء بقوله « أنا ذات الذوات » ، الى غير ذلك ومنه اهتدى الاعلام الى ذلك  $\mathbf{F}$  (بالاصل) الله منه .: سوره  $\mathbf{O}$  ( المائدة) آية  $\mathbf{O}$  الله الله الله المائدة) آية  $\mathbf{O}$  الله المائدة  $\mathbf{O}$  الله المائدة المائدة  $\mathbf{O}$  الله المائدة المائ

الصماء في اللّيلة الظلماء » الغير الشاعر به أكثر المسلمين لقوله تعالى «وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون».

(۲۹۲) فحينئذ يكون تقدير الآية أنّه يقول: انّ من اتقى - بعد و الايمان بالله والعمل الصالح والخلاص من الشرك الجلى " - عن الشرك الخفى"، الذى هو رؤية فعل الغير فى الوجود، ليس عليه جناح «فيما طعموا» أى ليس جرح فيما يفعل به من الصغائر، لانّه من أهل التوحيد الفعلى "الغير المأخوذ بالصغائر. ولا شك أنّ هذا أفضل الاعمال الصالحة، لانّه ايمان بعد ايمان، وتقوى بعد تقوى، لانّ الايمان الاوّل ايمان بوجوده مع العمل الصالح من القيام بالاركان الخمسة والاجتناب عن و المحارم الشرعية، والايمان الثانى ايمان برؤية الافعال كلّها منه مع العمل الخفى ". وهذا أعظم من الاوّل، لانّ هذا مرتبة الخواص "، وذاك مرتبة العوام "، والتفاوت بينهما ظاهر.

(۲۹۷) وقوله تعالى « ثمّ اتّقوا وآمنوا » اشارة الى التوحيد الصفاتى ، لان بعد التوحيد الفعلى لا يكون الا التوحيد الصفاتى . ومعناه أنّ من اتّقى من المؤمنين المذكورين \_ بعد الايمان بالله تعالى والعمل 15 الصالح المعلوم والتوحيد الفعلى المذكور \_ عن اثبات الصفات لغير الله واثبات الصفات الزائدة له أيضاً ، وصل الى التوحيد الصفاتى ، و آمن

<sup>1</sup> في الليلة الظلماء H: - M | الشاعر : المشعر MF | 2 وما يؤمن ... MF | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E |

بالله بالايمان الحقيقي المسمّى بالدين القيّم لقوله تعالى « ذلك الدين القيّم ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون » أى لا يعلمون ذلك . والحمد لله « أنّهم لا يعلمون » ! لانّهم لو علموا ، لانكروا عليه وتصدّوا لصاحبه ، لقوله تعالى « ولو علم الله فيهم خيراً لاسمعهم ، ولو أسمعهم لتولّوا وهم معرضون » واليه أشار بقوله « قل : الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون » .

(۲۹۸) وقوله تعالى « ثم اتقوا وأحسنوا والله يحبّ المحسنين » اشارة الى التوحيد الذاتى ونهاية المراتب ومقام المشاهدة ، لان بعد و التوحيد الصفاتى لا يكون الا التوحيد الذاتى . وتقديره أنّه تعالى يقول « ان من اتقى منكم » بعد حصول هذه المراتب ، عن اثبات وجود الغير مع وجوده تعالى ومشاهدة ذات الغير مع ذاته ، بحيث لا يشاهد غيره وغير ذاته ، لا ذهنا ولا خارجا ، فقد وصل الى التوحيد الذاتى الذى هو أعلى مراتب التوحيد ، وأحسن بذلك الى نفسه ، لان شرفها ليس الا به .

(۲۹۹) وبسبب (أن ) هذا المقام كان نهاية مراتب السالكين وأقصى مدارج العارفين ، قيده بالاحسان الذي هو مقام المشاهدة الجلية وقال « وأحسنوا ان الله يحبّ المحسنين » ومعناه أنّه ينبّه عباده ، امّا على طريق الامر أو على طريق الوصف \_ بكسر السين في الاوّل وبفتحها في الثاني \_ أعنى (أنّه) يأمرهم بعد الايمان بالتوحيد الفعلى وحصوله ،

<sup>1</sup> القيم M : القويم F | ذلك الدين ... سورة Y ( يوسف ) آية Y | 1-4 ولو علم ... سورة Y ( الانفال ) آية Y | 3-5 قل الحمد ... سورة Y | 14 | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y | Y

وكذلك بالتوحيد الوصفى والتوحيد الذاتى ، بتحصيل مقام الاحسان ، الذى هو مشاهدته فى المظاهر الآفاقية والانفسية ويحرّضهم عليه بقوله « واحسنوا والله يحبّ المحسنين » أى اجتهدوا فى تحصيل هذا الاحسان ، 3 فاته يحبّ أمثالكم من المحسنين . أو يكون تقديره أنّه يصفهم بأنّهم بعد حصولهم (فى مرانب) التوحيد الفعلى والوصفى والذاتى والذاتى وأحسنوا » أى أحسنوا الى غيرهم بارشادهم الى ذلك . وهذا عبارة عن مرتبة ألى أحسنوا الى غيرهم بارشادهم الى ذلك . وهذا عبارة عن مرتبة التكميل و « السفر الرابع » الذى هو مقام الانبياء والاولياء والكمّل . وهذا أعظم من الاول ، لانه يقع متعدّياً الى الغير ، والنفع المتعدّى الى الغير ، بالاتّفاق ، أعظم من النفع الغير المتعدّى .

(٣٠٠) وأمّا أنّ الاحسان هو مقام المشاهدة ، (فذلك) باتّفاق المحقّقين كلّهم ، ولقول النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ حين سئل عن الاحسان « الاحسان أن تعبد الله كأنّك تراه ، وان لم تكن تراه ، 12 فهو يراك » . وهذا ليس الا مقام المشاهدة المذكورة .

(٣٠١) واذا عرفت ترتب مرات الايمان والتقوى والتوحيد أيضاً،

فقس عليه ترتيب مراتب الكفر والشرك المذكور في الآية المتقدّمة ، 15 فانّك تجدها حذو النعل بالنعل ، لانّه تعالى بازاء كلّ ايمان أثبت كفراً ، وبازاء كلّ توحيد ذكر شركاً . والآيات الدالّة على التوحيد ومراتبه المذكورة في القرآن كثيرة ، ستعرف بعضها في غير هذا الموضع ، 18

<sup>+</sup> 10 و يكون : ان يكون + 8 متعدبا : متعد + 10 المتعدى : + 10 المي الفيل + 10 هو: وهو + 10 البناق : فباتفاق : المفيض + 10 المفيض الأول والأغماض عما في أن الاحسان عبارة عن مشاهدة النور الحق ( و ) المفيض الأول والأغماض عما سواه من عالم الخلق الباطل لان مشاهدة عظمة الفياض تعالى انعا تكون في المظهر الذي هو حقيقة كل شيء وعينه + 16 ( بالاصل ) + 16 ايمان + 1 ايماء + 16 16 ايماء + 16 ايماء 16 ايماء + 16 ايماء + 16 ايماء + 16 ايماء + 16 ايماء +

ان شاء الله تعالى .

(٣٠٣) واذ فرغنا من بيان كيفيّة التوحيد الوجودي بهذه الوجوه ، هذه التفصيل التي هي أحسن الوجوه ، فلنشرع فيه بوجه آخر ، وهو وجه التفصيل والتمثيل ، وذكر القوابل والفواعل ، وبيان السعادة والشقاوة في الدارين اختصاراً ، بعون الله وحسن توفيقه « وما توفيقي الا بالله عليه توكّلت ما والمه أنب » .

(٣٠٣) الوجه السادس ، وهو وجه التفصيل والتمثيل : اعلم أن لهذا الوجود ، أو الحق تعالى ، الذى ثبتت وحدته واطلاقه وبداهته ، لهذا الوجود ، أو الحق تعالى ، الذى ثبتت وحدته واطلاقه وبداهته ، ومالات وخصوصيّات ذاتيّة لا الى نهاية ، (وهى) المسمّاة بلسان القوم بالشؤون الذاتيّة » وهى دائماً تطلب منه بلسان الحال الظهور فى الخارج بحكم اسمه « الظاهر » ، كما أن ذاته دائماً تطلب منه الخفاء المان الحال بحكم اسمه « الباطن » . فظهوره و كثرته وتقييده من اقتضاء اسمه « الباطن » ، وهو « الأول » بحسب « الظاهر » ، وخفاؤه ووحدته واطلاقه من اقتضاء اسمه « الباطن » ، وهو الأول » بحسب « الظاهر » . وليس فى والظاهر والناهر والناهر والباطن وهو بكل شيء عليم » .

(٣٠٤) واليه أشار القوم في قولهم « ليس في الوجود سوى الله على الله على وأسمائه وصفاته وأفعاله ، فالكلّ هو وبه ومنه واليه ». ولا يلزم

<sup>2</sup> الوجوه F :- M | 5 وما توفیقی ... سورهٔ ۱۱ (هود) آیهٔ ۹۰ | 8 أبتت : ثبت MF | 9 أبایة : النهایهٔ MF | MF و مهایهٔ MF ( الحدید ) آیهٔ MF

من هذا نقص في صفاته ، ولا قدح في اطلاقه ، لانه الآن كما كان في الازل ، والازل أيضاً عبارة عن هذا المقام . والا كلّ آن أزل النسبة الى ما بعده ، والذي ما بعده أبد بالنسبة الى ما قبله . والازل عين الابد ، والابد نفس الازل . والاوّل عين الآخر ، والآخر عين الاوّل . وكذلك جميع الاعتبارات من الظاهر والباطن وغير ذلك .

(٣٠٥) وسبب ذلك هو أن كلّ ذلك من كمالاته الذاتية وخصوصياته الوجودية ، اعنى طلبُ كمالاته وخصوصياته الظهور في الخارج بلسان الحال ازلا وأبدا ، هو من اقتضاء ذاته ووجوده . واقتضاء الذات لا ينفك عن الذات أزلا وأبدا . وكذلك ظهوره بصور الكثرة الخلقية ، وفاته أيضاً من كمالاته الذاتية وخصوصياته الغير المتناهية الوجودية الازليّة الغير القادحة في كمال وحدته وصرافة ذاته . وليس في هذا نقص أصلاً ، كما تصوّر المحجوب عنه ، بل هو كمال في كمال وشرف في كمان من كمان وشرف في كمان من كمان وشرف في كمان هو كمان في كمان وشرف في كمان في كمان وشرف في كمان في كمان وشرف في كمان في كمان وشرف في كمان وشرف في كمان في كمان وشرف في كمان في كمان وشرف في كمان في كما

(٣٠٦) والذي أشار اليه تعالى في قوله «كنت كنزاً مخفيًا فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق»، فهو بالنسبة الى هذا السرّ، أى سرّ طلب 15 كمالاته الظهور في الخارج على الوجه المذكور لا غير ، لان خفاءه تعالى وكمونه ليس الا بالنسبة الى الظهور في صور المظاهر، وظهوره وكثرته ليس الا بالنسبة الى البطون والوحدة ، المعبّر عنهما بالذات 18

M = F و V قدح V : و V قطع V : V الله V : V الله V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V : V :

3

والوجود. ولهذا لا يتصوّر في ظهوره آن ولا زمان ولا تقدّم ولا تأخّر ، لانّه ليس مخصوصاً بزمان ولا آن حتّى يتصوّر فيه مثل ذلك ، بل هو واقع أزلاً وأبداً .

(٣٠٧) وليس تقدّمه تعالى على المظاهر الا التقدّم بالذات ، كتقدّم الامس على اليوم ، وتقدّم الشمس على شعاعها ، أعنى ليس هناك الا ذات واحدة ؛ والاسماء والصفات ، والظهور والبطون ، والاوّل والآخر ، والوحدة والكثرة ، وأمثال ذلك أمور اعتباريّة لا تحقّق لها في الخارج ، ولا يتصوّر فيها تقدّم ولا تأخّر ، بل هو لسان العبارة وطريق الاشارة ، تفهيما وللسامع وتنبيها له ، ليعرف بذلك ترتيب الظهور وكيفيّة مظاهره ، والفرق بينهما وجوداً واعتباراً ؛ ويعرف أيضاً أنّ كمالاته المخفيّة الباطنة المقتضية للظهور ، طلبت هذا الظهور منه بلسان الحال ؛ وبعرف أن المقتضية للظهور ، طلبت هذا الظهور لا ينقطعان أزلاً وأبداً ، لانّه من اقتضاء الذات ، واقتضاء الذات ، واقتضاء الذات العنفك عن الذات أصلاً .

(۳۰۸) واذا عرفت هذا ، فينبغى أن تعرف أيضاً أن من جملة كمالاته تعالى هو أن يظهر بصورة كلّ ممكن ومعناه ، وبصورة كلّ ما يمكن أن يفرض وجوده أو لا يفرض ، لا الى نهاية ؛ ولا يتكرّر شيء من هذه الصور ولا (من) معانيها بوجه من الوجوه « لا تبديل لخلق من هذه الله » « ذلك تقدير العزيز العليم ». وقوله تعالى «كلّ يوم هو في شأن »

Y=12 M=12 M=12

15

اشارة الى هذا المعنى . وقوله « بل هم فى لبس من خلق جديد » كذلك . (٣٠٩) ومثال ذلك بعينه مثال البحر مع أمواجه ، لان البحر ما دام أن يكون بحراً ، لا ينفك عن الموج و(لا) الموج عنه . ومع وأنه كذلك ، لا يمكن ظهوره بصورة موج الا على خلاف صورة موج آخر ، لانه لا يمكن ظهور موجين متّحدين فى الوضع والصورة ، بحيث لا يفرّق بينهما بوجه من الوجوه . وهذا ظاهر . « ولله المثل 6 الاعلى » .

(٣١٠) ومن معيّة البحر مع الموج ، ومعيّة الموج مع البحر ، ووحدة حقيقتهما عند التحقيق ، يظهر سرّ التوحيد ظهوراً تامّاً كاملاً ، و بحيث لا يمكن أظهر منه ، لكنّ (ذلك لا يكون الا) لاهله ، لا للمحجوب المطروح في الدرك الاسفل من الجهالات ، كما قال تعالى « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » . 12 وفيه (اى في هذا المعنى) قيل ، شعر :

البحر بحر على ما كان من قدم ان الحوادث أمواج وأنهار

لا يحجبنّك أشكال يشاكلها

عمّن تشكّل فيها فهى أستار (٣١١) فحينئذ كما لا يكون موج الا ويكون البحر ظاهراً فيه 18

<sup>1</sup> بل هم ..: سورهٔ ٥٠ ( ق ) آیهٔ ۱۱  $\| S$  أن  $S = M \| S$  بصورهٔ  $S = M \| S$  با  $S = M \| S = M \|$ 

بصورته ومعناه ، فكذلك لا يكون موجود الا ويكون الحق ظاهراً بصورته ومعناه ، أعنى لا تُرى صورة ولا يُتصوّر معنى الا وتكون تلك الصورة صورته ( أى صورة الحقّ ) وذلك المعنى معناه ، لانه ليس فى الوجود الا هو وصورته ومعناه ، وليس الكمال صورة ومعنى الا له « ألا له الخلق والامر ؟ تبارك الله رب العالمين » . وهذا معنى قولهم « أحد بالذات ، كل بالاسماء » ، ومعنى قولهم « حجب الذات بالصفات ، والصفات بالافعال ، والافعال بالاكوان » وغير ذلك من الاقوال .

و روه و قوله «كنت كنزاً مخفيًا» \_ أشار بقوله أيضاً ، « العظمة ازارى و وهو قوله «كنت كنزاً مخفيًا» \_ أشار بقوله أيضاً ، « العظمة ازارى والكبرياء ردائى» ليعلم أنه لا يحتجب بغيره ، وأن غيره ليس بموجود ، لانه لو كان موجوداً بالحقيقة ، لكان حجاباً على وجهه الكريم ، وأقل نلك (كونه) حجاباً على أحديته الذاتية المشار اليها في قوله « ليس كمنله شيء » ، وليعلم أن جميع الموجودات ازاره ورداؤه . وهذا الكلام آية دالة على معنى قولهم « أحد بالذات ، كل بالاسماء » ، بل على وجوده وغير ذلك من الأشارات المتقدمة ذكرها ، لان الازار والرداء وجوده وغير ذلك من الاشارات المتقدمة ذكرها ، لان الازار والرداء عبارتان عن المظاهر المسبولة على وجه ذاته المقدسة وجمال وجوده

المطلق دائماً أبداً ، لا غير . والا ، فهو تعالى منزّه عن الازار المتعارف بين الناس .

(٣١٣) وفي هذا ورد أيضاً في الخبر « ان لله سبعين ألف حجاب 3 من نور وظلمة ، لو كشفها لاحرقت سيحات وجهه ما انتهى اليه مصره من خلقه » لان عير مظاهره ليس هناك شيء يحجبه ، مع أنه ليس بمحجوب في الحقيقة ، لانه \_ عند التحقيق \_ في غاية الظهور كما 6 ستعرفه ، إن شاء الله تعالى . ونسبة المحجوب عنه كنسبة الخفافيش إلى الشمس ، فإن الشمس في غاية الظهور ، لكنَّ الخفافيش من عمائهم يقولون : إنَّ الشمس معدومة أو مظلمة . والي كمال ظهوره ومظاهر 9 أسمائه وصفاته وخفاء العالم ، بل الى عدمه واستتاره ، أشار الشيخ الكامل محيى الدين (بن) العربي \_ قدّس الله سرّ، \_ باشارة لا يمكن أحسن منها وهي أنّه قال « انّ العالم غيب لم يظهر قطّ ، والحقّ تعالى 12: هو الظاهر ما غاب قط". والناس في هذه المسألة على عكس الصواب، فيقولون : العالم ظاهر والحقّ تعالى غيب. فهم بهذا الاعتبار في مقتضى هذا التنزُّل ، كلُّهم عبيد للسوى ، وقد عاق الله بعض عبيده عن هذا الدار. 15 والحمد لله ».

(٣١٤) وأمّا الحصر في السبعين أو (في) غيره من الاعداد ، فهو للتكثير والتنبيه . والا فالمظاهر المسمّاة « بالحجاب » و« الازار » 18 و« الرداء » وغير ذلك ، غير متناهية ولا منحصرة في عدد من الاعداد .

<sup>1</sup> فهو : وهم MF  $\|$  4 لاحرقت M : لاحترقت  $\|$  6 لانه M :  $\|$  6 نه  $\|$  6 :  $\|$  6 نه  $\|$  6 :  $\|$  6 نه  $\|$  7 السوی...  $\|$  8 فهو  $\|$  8 الله  $\|$  9 الله  $\|$  9 الله فهو  $\|$  8 متناهی  $\|$  1 الله متناهی  $\|$  8 الله فهو  $\|$  9 متناهی  $\|$  8 الله متناه  $\|$  8 الله فهو  $\|$  9 الله فه تقاهی  $\|$  8 الله فه تقاهی  $\|$  8 الله فه تقاهی  $\|$  8 الله فه تقاهی  $\|$  9 الله فه تقاهی و ت

وليست عظمته ولا كبرياؤه \_ جلّ جلاله وعظم شأنه \_ الا ظهوره بصور هذه المظاهر الغير المنقطعة ولا المنحصرة في عدد . وأي عظمة تكون أعظم من هذه ؟ وأي كبرياء يكون أعلى منه ؟

وأبديتها ، تسميتها بالعظمة والكبرياء ، لان عظمة الله وكبرياء وأبديتها ، تسميتها بالعظمة والكبرياء ، لان عظمة الله وكبرياء وأبداً . فتكون المظاهر كذلك ، لانها من اللوازم ، ولوازم الشيء لا تنفك عنه ، كما عرفته . واليها أشار أيضاً في كتابه ، وسمّاها بالكلمات وقال « لو كان البحر مداداً ولكمات ربّى ولو جئنا بمثله مداداً » . وكذلك (سمّاها) بالمشكاة والمصباح والزجاجة في قوله تعالى « الله نور السماوات والارض » الى آخره ، لان كل ذلك اشارة الى مظاهره ، كما سنشر المه في الاصل الثاني مفصّلاً .

(٣١٦) والعجب كلّ العجب، أنّه أشار الى هذا الاستتار بالظهور، والى هذا الخفاء بالسفور فى قوله: « كنت كنزاً مخفياً فاحببت أن أعرف، ومعناه أنّى كنت كنزاً مخفياً مستوراً؛ فأردت أن أظهر بصورة الخلق، وأبرز بتعيناتهم؛ فظهرت بصورهم، وبرزت بتعيناتهم؛ وليس فيهم غيرى. فكأنّه أراد بذلك أنّ استتاره عين طهوره، وخفاءه محض سفوره،

<sup>4</sup> أى M : إلى F إلى F تسمية H تسمية H تسمية H إلى الله H إلى الله H إلى الله H إلى الله كان الله ورد الكهف ) آية H إلى المشكاة H إلى المشكاة H إلى المشكاة H إلى الله أور ... H المذكورة H إلى الله أور ... H إلى الله أول : H ألى الله الله ألى ا

15

18

كما تقدّم تقريره ، مع أن ظهوره ليس مانعاً عن بطونه ، ولا بطونه عن ظهوره ، ولا كثرته عن وحدته ، ولا وحدته عن كثرته . أعنى : هو ظاهر في عين الباطن ، باطن في عين الظاهر ، كثير في عين الواحد ، واحد في عين الكثير ، كما قال العارف بذلك ، شعر :

َجمّع وَ فَرّق فان العين واحدة

وهى الكثيرة لا تبقى ولا تذر (٣١٧) وقد أشار القوم الى هذا المعنى نظماً ونثراً . أمّا النشر ، فكقولهم «سبحان من اختفى بشدّة ظهوره وظهر بشدّة خفائه». وكقولهم «سبحان من علا فى دنوّه ودنا فى علوّه ، وبطن فى ظهوره وظهر فى وبطونه » . وكقولهم «سبحان المتجلّى من كلّ جهة ، المتخلّى عن كلّ جهة ». وكقولهم «كلّ ظاهر فى مظهر يغاير المظهر من وجه أو وجوه الا الحقّ ، فان له أن يكون عين الظاهر وعين المظهر » .

(٣١٨) وأمَّا النظم، فكقولهم:

بدت باحتجاب واختفت بمظاهر

على صيغ التكوين في كلّ برزة

وقولهم :

ظهرت فلا تخفى على أحد

الاعلى أكمه لا يعرف القمرا

لكن بطنتَ بما أظهرتَ محتجباً

فكيف يعرف من بالعرف مستترا

<sup>6</sup> الكثيرة M : الملده F | 8 اختفى F : اختفا M || 10 المتجلى F : المتحلى M || 20 المتجلى M || 20 || M || 15 صيغ : صنع F صبغ M || 20 || MF مستترا : استترا : استترا : استترا : استرا : ا

3

9

15

وقولهم :

والخلق كلهم أستار طلعتها

والامر أجمعهم كانوا لها نقبا

ما في التستّر في الاكوان من عجب

بل كونها عينها فيما ترى عجبا

6 و كقولهم :

سبحان من أظهر ناسوته

سرّ سنا لاهوته الثاقب

ثمّ بدا في خلقه ظاهراً

في صورة الآكل الشارب

وكقولهم :

12 تو همت قدماً أن ليلي تبرقعت

وأنّ لثاماً دونها يمنع اللثما

فلاحت فلا والله! ما كان حجبها

سوى أن طرفى كان عن حسنها أعمى

(۳۱۹) والى مجموع ذلك \_ أعنى ظهوره وبطونه وكثرته ووحدته

والجمع بينهما، والظهور بصور التضادّ والقيام بالمتباينات والاضداد، وغير

ذلك من الغرائب والعجائب في ظهوره بصور المظاهر المختلفة مع اتحاده بها \_ أشار قطب أقطاب أرباب التوحيد، سلطان الاولياء والوصيين،

وارث علوم الانبياء والمرسلين ، على " بن أبى ظالب ـ عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيّات \_ فى مواضع شتّى ، منها قوله « ولا يحثّه البطون عن الظهور ، ولا يقطعه الظهور عن البطون . قرب فبان ، وعلا فدانى ، وظهر و فبطن ، وبطن فعلن ، دان ولم يدن » .

(٣٢٠) ومنها قوله «الذي لم يسبق له حال حالاً فيكون أوّلاً قبل أن يكون باطناً ، كلّ مسمّى 6 قبل أن يكون باطناً ، كلّ مسمّى 6 بالوحدة غيره قليل » الى قوله « وكلّ ظاهر غيره غير باطن . وكلّ باطن غيره غير ظاهر » الى قوله « لم يحلل في الاشياء فيقال هو فيها بائن ، ولم ينأ عنها فيقال هو منها بائن » .

(٣٢١) ومنها قوله «الحمد لله الدال على وجوده بخلقه، ربمحدث خلقه على أزليته، وباشتباههم على أن لا شبه له ؛ لا تشمله المشاعر، ولا تحجبه السواتر لافتراق الصانع والمصنوع، والحاد والمحدود، والرب والمربوب ؛ الاحد لا بتأويل عدد ، والخالق لا بمعنى حركة ونصب، والسميع لا بأداة، والبصير لا بتفريق آلة، والشاهد لا بمماسة، والبائن لا بتراخى مسافة، والظاهر لا برؤية، والباطن لا بلطافة؛ بان من الاشياء لا بالقهر لها والقدرة عليها ؛ وبانت الاشياء منه بالخضوع له والرجوع الله ».

(٣٢٢) وأقواله في هذا الباب كثيرة ، سيجئ ذكرها في موضعه 18 مع شرحها . وأمّا بقدر هذا المقام ، فمعنى قوله الاوّل « ولا يحثه البطون

M فمان M فمان M فبطن M فمان فمان M ف

عن الظهور، ولا يقطعه الظهور عن البطون » هو أنه ليس هناك شيئان متغايران، حتى يمنعه الاوّل عن الثانى كما لغيره، لان غيره بالضرورة ظهوره يمنعه عن البطون، وبطونه عن الظهور؛ بل ليس هناك في الحقيقة الا شيء واحد، وهو وجوده. فاذا اعتبرته الى الظهور، فهو ظاهر؛ واذا اعتبرته الى البطون، فهو باطن. وكذلك (الشأن) بالنسبة الى «الاوّل» اعتبرته الى البطون، فهو باطن. وكذلك (الشأن) بالنسبة الى «الاوّل» و «الآخر» وبالنسبة الى جميع الصفات أيضاً كذلك، كما عرفته مراراً. فيكون (الحق تعالى) أوّلا وآخراً وظاهراً وباطناً، بلا تغيير شيء في ذاته ووجوده.

ولم يدن » ليعلم أن ذلك من كمالاته المذكورة ومن خصوصيًّاته المعلومة ، ولم يدن » ليعلم أن ذلك من كمالاته المذكورة ومن خصوصيًّاته المعلومة ، أى ظهوره في نفس بطونه ، وبطونه في نفس ظهوره ، ودنوه في عين علوه ، وعلوه في عين دنوه . وكذلك (الامر) بالنسبة الى جميع الاعتبارات المختلفة والمرات المتضادة .

(۳۲٤) ومعنى قوله الثانى « الذى لم يسبق له حال حالاً » الى اخره ، هو أنّه يشير الى عدم الزمان واعتباره فى أوّليْته وآخريّته وظاهريّته وباطنيّته ، وعدم التكيّف فى ذاته ووجوده ، وعدم تقدّم كلّ واحد من هذه الاعتبارات على الآخر بالزمان . و(يشير هذا القول أيضاً) الى أنّه تعالى واحد فى عين الكثرة ، كثير فى عين الوحدة ، لقوله « وكلّ مسمّى بالوحدة غيره قليل » الى آخره ، لان كلّ مسمّى غيره بأنّه واحد ، يكون قليلاً ، لانّه لا يكون الا « واحداً » من العدد ، أى بأنّه واحد ، يكون قليلاً ، لانّه لا يكون الا « واحداً » من العدد ، أى

<sup>9</sup> فعلن M : فعلا K | 15 هو : وهو MF | 16 تقدم M : تقييد 9

فرداً من الافراد ، لانه اذا تعدى الوحدة دخل في الاثنينيّة ، فلا يكون واحداً بل يكون أثنين ، والواحد قليل لانه أقل العدد . فيكون تقديره : أن كلّ مسمّى بالوحدة غيره قليل الاهو تعالى ، فانه واحد كثير ، وقوله أيضاً « الاحد لا بتأويل عدد » . وأكّد هذا القول بقوله «وكلّ ظاهر غيره غير فاهر » ليعلم أيضاً أنه نعالى في جميع الاعتبارات كذلك ، لا في الوحدة والكثرة فقط .

(٣٢٥) وأكد هذا القول بقول آخر « لم يحلل في الاشياء فيقال هو فيها كائن ، ولم يناً عنها فيقال هو فيها بائن » ليعلم أنه ليس هذا بحلوله في الاشياء ولا بتباعده عنها حقيقة ، بل بأنه ظهر بصور كمالاته و وخصوصيّاته المسمّاة بالمظاهر ، وليس غيره فيها حقيقة واعتباراً . فحينتُذ يكون هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن والواحد والكثير والقريب والبعيد ، أي (هو) الاوّل من حيث الذات ؛ الآخر من حيث الاسماء 12 والصفات ؛ الظاهر من حيث الكمالات والخصوصيّات ؛ الباطن من حيث الوجود والذات . وكذلك الواحد والكثير والقريب والبعيد .

(٣٢٦) ويشهد بمجموع ذلك قوله الثالث ، لا سيّما قوله «والشاهد 15 لا بمماسّة ، والبائن لا بتراخى مسافة ، والظاهر لا برؤية ، والبائن لا بتراخى مسافة ، والظاهر لا برؤية ، والبائن لا بلطافة . بان من الاشياء بالقهر لها والقدرة عليها . وبانت الاشياء منه بالمخضوع له والرجوع اليه » لان " هذا اشارة الى أنّه ليس بينه وبين 18 مظاهره تباعد بحسب المكان ، بل بحسب الاعتبار الذى هو القهر والقدرة ،

<sup>:</sup> M هو : الا انه MF  $\parallel$  8 يناً عنها M : + من MF من MF الاهو + الامكان M يباعدها + + بحاله + + الامكان + الامكان M يباعدها + + بحاله + + الامكان + ال

وكذلك من طرف المظاهر الذى هو الخضوع له والرجوع اليه ، بعد سقوط الاعتبار . وهذا هو المطلوب من هذا البحث كله . وسيجىء بيان أقواله فى موضعه (على نحو) أبسط من ذلك فى الاصل الثالث ، كما وعدت به مرة أخرى . وهذا آخر أقواله المذكورة فى « نهج البلاغة » باتّفاق أصحابنا بأجمعهم .

6 (٣٢٧) وأمّا أقواله التي ليست مذكورة في « النهج » ، وهي مشهورة ، فهو قوله المذكور في « المقدّمة » ، المخاطب به كميل بن زياد رضي الله عنه \_ الذي هذا أوّله في سؤاله عنه « ما الحقيقة ؟ \_ قال : ومن الله عنه عنه \_ قال : أو لست صاحب سرّك ؟ \_ قال : بلي ! ولكن يرشح عليك ما يطفح منّي ! \_ قال : أو مثلك يخيّب سائلاً ؟ \_ قال : الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير اشارة . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : عتك كشف سبحات الجلال من غير اشارة . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : هتك الستر لغلبة السرّ . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : جذب الاحديّة بصفة السرّ . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : جذب الاحديّة بصفة التوحيد . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : وقل : قال : قال : قال : قال : وقل : زدني فيه بياناً . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : وقل : قال : قال : قال : قال : قال : قال التوحيد آثاره . \_ قال : زدني فيه بياناً . \_ قال : وقل السراج ، فقد طلع الصبح ! »

(۳۲۸) وهذا الكلام له معان كثيرة، قد ذكرها الشرّاح في الله معان وهذا الكلام له معان عالى الله عناه الجمالاً ، فهو أنّه يشير الى ظهوره تعالى بصور

<sup>2</sup> من هذا M : من حيث F  $\|$  E في الأصل : وهو الأصل MF  $\|$  WF نهج البلاغة M : النهج F  $\|$  E يرشح E  $\|$  E يرشخ E  $\|$  E سبحات E سبح

المظاهر، وعدمها مع ثبوتها، لأنّ قوله «كشف سبحات الجلال من غير اشارة» اشارة الى رفع الكثرة الاسمائية بعد رفع الكثرة الخلقية المعبّر عنهما بالمظاهر، والى اثباتها وتحقيقها من غير اشارة، عقلية كانت أو وحسية. وهذا رمز حسن بشير الى احاطته تعالى واطلاقه، لأن "المحيط المطلق لا يكون قابلاً للاشارة أصلاً ورأساً، لأنّ (ذلك) ليس بممكن، بل هو ممتنع مستحيل. وقيد « السبحات » بالجلال دون الجمال ، لأنّ 6 الجلال مخصوص بالاسماء والصفات، والجمال بالذات فقط ؛ أو القهرية واللطيفة \_ كما عرفته \_ وعلى كلا التقديرين « سبحات الجلال » كان أنسب بالتقديم من « سبحات الجمال » لأنّه لا يمكن كشف « سبحات الجمال » وهذا سير من الكثرة الى الوحدة ومن الخلق الى الحق، وهذا سير من الكثرة الى الوحدة ومن الخلق الى الحق، وهذا حسن جدّاً عند الكثيرين.

(٣٢٩) وقوله «محو الموهوم مع صحو المعلوم » أيضاً كذلك اشارة 12 الى رفع المظاهر ومشاهدة الظاهر فيها حقيقة ، لأنّ السالك اذا شاهد محوية الموهومات التي هي عبارة عن الغير، المسمّى بالمخلوقات ـ الذي ليس الا نقشاً خاليّاً موهوماً استقرّ ورسخ باستيلاء قوة الوهم واستيلاء والشيطان عليه ـ و(شاهد) ارتفاعها عنه بالكليّة، صحا معلومه الذي هو الحقّ تعالى من الشكوك والشبهات الوهميّة، وخلص عن الحجاب بالكليّة، أعنى صحت سماء قلبه وروحه من غمام الكثرة الخلقيّة كصحو السماء 18

<sup>1</sup> وعدمها F : M | سبحات : سبحاة F سحاب ، سحات M | E المعبر عنهما : المعبر تان E | E الباته E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E | E |

من الغمام ، وظهر له الحقّ من بمنه كظهور الشمس بعد ازالة السحاب

12 صدد اثباته.

عن السماء، وشاهد الحقّ كمشاهدة القمر ليلة البدر، لقول النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « سترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر » . (۳۳۰) وقوله « هتك الستر لغلبة السرّ » له معنيان : الاوّل (أنّه) اذا غلب عليه هذا السرّ ، لا يقدر أن يمسك روحه باخفائه، كالحلاج وغيره ؛ بل لا يبالي باظهاره ، ويمكن أن يكون بغير اختياره كأفعال السكران ، في صورة الظاهر ؛ واليه أشار بقوله « ولكن يرشح عليك ما يطفح منّى » . (المعنى) الثاني أنّه اذا غلب عليه هذا السرّ، لا يلتفت الي يطفح منّى » . (المعنى) الثاني أنّه اذا غلب عليه هذا السرّ، لا يلتفت الي به حينئذ رفع الاستار عن وجه المحبوب ، وهتكها بالكلّية ، أي كشفها ورفعها عنه . وهذا (المعنى) أنسب من الاوّل بالنسبة الي الذي نحن في

(٣٣١) وقوله عقيبه « جذب الاحديّة بصفة التوحيد » يشهد بذلك أيضاً ، لانّه يقول : انّ بعد ذلك تجذبه الاحديّة الذاتيّة الغير القابلة للكثرة الى التوحيد الصرف والوحدة المحضة ، التى هى حضرة الجمع ومقام فناء المحبّ فى المحبوب الآتى بيانه . ولذلك اذ تعدّى هذا المقام ، شرع فى كيفيّة ظهوره وتفاصيله الذى هو مقام الفرق بعد الجمع . وقال « نور يشرق من صبح الازل ، فتلوح على هياكل التوحيد آثاره » أى (أنّ) الحقّ المسمّى بالحقيقة هو نور يشرق ، أى يظهر من طرف صبح (أنّ) الحقّ المسمّى بالحقيقة هو نور يشرق ، أى يظهر من طرف صبح

M = 1 على M = 1 الذي M = 1 الذي M = 1 الذي M = 1 المعنى M = 1 ولذلك M = 1 الذي M = 1 المعنى M =

الازل الذى هو الذات المطلقة ، فيلوح على «هياكل التوحيد» أى فيظهر على مظاهر الوجود كلّها بآثاره وأفعاله وكمالاته وخصوصيّاته . وهذا اخبار عن ظهور الذات في مظاهر الاسماء والصفات أزلاً وأبداً ، وشهود الوحدة في صور الكثرة ، وشهود الجمع في عين التفاصيل ووجود التفاصيل في عين التجمع المتقدّم ذكره ، الذي لا مقام فوقه ولا شهود ما وراءه ، المعبّر عنه بقوله « لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً » . ويقول 6 غيره « ليس وراء عبّادان قرية » .

(٣٣٧) ولهذا اذ طلب زيادة البيان على ذلك، قال «اطف السراج، فقد طلع الصبح» يعنى اطف سراج العقل والسؤال بلسانه عند طلوع و صبح الكشف ومشاهدة وجه الحق فيه ، لانّ الكشف غنى عن العقل وادراكه ، كما أن "الصبح غنى عن السراج واشراقه، والعيان لا يحتاج الى البيان «وليس الخبر كالمعاينة».

(٣٣٣) وان قلت : هذه كلمات غريبة عجيبة متناقضة ، ما نفهم معناها ولا نجد السبيل اليها ، فقل لنا بوجه أوضح منها ، أو في صورة مثال قريب الى الذهن ، بحيث نفهمه ونصل منه الى مقصودنا ومطلوبنا ، 15 لانًا نحن ما نشاهد الا هذا العالم وهذه الكثرات المتباينة المختلفة (التي هي) في معرض الزوال والتغيّر ، وما نعرفها الا أنّها غير الحق وأنّها مخلوقة ، وأنت تقول انّها حقّ ، وانّه ليس في الوجود الا الحق 18 تعالى ، وكلّ ذلك مظاهر ، وليس بينه وبين مظاهره فرق في الحقيقة ، وهذا أمر صعب وكلام دقيق ما نعرف معناه ، ولا نفرّق بين هذه الكثرات

 $<sup>\| \</sup> MF \$  3 |  $\| \ MF \$  3 |  $\| \ MF \$  4 |  $\| \ MF \$  5 |  $\| \ MF \$  6 |  $| \ F \$  7 |  $| \ AF \$  6 |  $| \ AF \$  6 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  6 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  6 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  6 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  8 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  8 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  7 |  $| \ AF \$  8 |  $| \ AF \$  9 |  $| \ AF \$  9

وبين الحقّ تعالى الا بالوجه الذي قلناه وبينهما بون بعيد،\_

(٣٣٤) قلتُ : هذا أمر سهل ، وادراكه في غاية السهولة ، ومعناه في غاية الوضوح ، وقد مرّ مراراً ذكره . لكن أنت بعد ُ في ظلمات الطبيعة ودركات البشريّة ، بل (في) أسفل سافلي (درجات) التقليد، الذي هو أعظم الحجب. وبالحقيقة أنت \_ بالنسبة الى هؤلاء القوم الذين 6 يفهمون هذا المعنى \_ كالجنين المقيّد في حبس المشيمة بالنسبة الي الطفل المميّز ، أو كالطفل المميّز بالنسبة الى الشخص العاقل ، أو كالشخص العاقل بالنسبة الى العالم ، أو كالعالم بالنسبة الى العارف ، أو كالعارف بالنسبة الى الولى الكامل ، أو كالولى بالنسبة الى النبي ؛ وبين هذه المراتب تفاوت كثير. ولهذا قال تعالى « أنّ في ذلك لآيات لاولى الالباب » ، حتَّى لا يطمع فيه أرباب القشور الذين هم أهل الظاهر 12 وأهل العقول ، لانّهم \_ بالنسبة الى الانبياء والاولياء والكمّل الذين هم أُولُو الالباب \_ كالقشر بالنسبة الى اللبّ . ومع ذلك (ها نحن) نشرع فيه مرّةً أخرى ، بل مراراً ، بأحسن الوجوه وألطف الامثلة ، ونجتهد 15 في ايصاله الى ذهنك ؛ ونتَّكل فيه على الله تعالى .

(٣٣٥) فنقول : اعلم أنّك اذا تحقّقت أنّ الوجود واحد ، وأنّه مطلق غير مقيّد ، وأنّ المقيّدات مضافة اليه ، عرفت أنّ المقيّدات ما 18 لها وجود حقيقة ، لانّ وجودها اضافة نسبيّة ، لانّه عبارة عن اضافة

M = : F سافلي : سافلين MF  $\parallel M$  و الولى M = : F  $\parallel M$  10 تفاوت MF ... سورة MF (الزمر) آية MF  $\parallel 12$  المعقول MF : المعقول M  $\parallel 15$  المعقول M المعتم المع

المطلق الى المقيِّد ، التي (أي هذه الاضافة) لا تحقّق لها في الخارج . وعرفتَ أيضاً أنّ المطلق هو المقيّد (بعينه ولكن) بوجه آخر ، وأنّ المقيِّد (هو) مطلق مع قيد الاضافة ، و(أنَّه) ليس في الخارج الا المطلق ، و لانَّك لو أسقطت الاضافة بالنسبة الى جميع الموجودات ، لوجدت الوجود على صرافة وحدته ومحض اطلاقه ، ووجدتَ المقيَّد موجوداً بالمطلق ، معدوماً بدونه . وهذا معنى قولهم « التوحيد اسقاط الاضافات ». 6 (٣٣٦) ومثال ذلك بعينه \_ أى مثال ذلك المطلق مع المقيد ووجوديّته ومعدوميّته \_ مثال الشمس مع الظلال الموجودة بواسطتها حين ظهورها وحين خفائها ، لأنّ الظلال ليس لها وجود الا بالشمس ، لأنّ 9 الشمس لو لم تكن ، لم يكن للظلال وجود ، مع أن الشمس اذا ظهرت بنفسها لم يبق للظلال وجود ، فوجودها بالشمس ؛ ولكن تغيّبها (أي تميّزها) عنها بجرمها وشعاعها ، لانّها اذا ظهرت بجرمها وشعاعها، 12 فنيت الظلال و(تلاشي) وجودها بأسره. واذا غابت عنها بالذات والجرم، وظهرت لها بالاثر ، بقى وجودها على قراره ، وصارت ظلًّا متعيِّناً به ، أى بوجود الظلَّيَّة . فالوجود بالحقيقة ليس الا للشمس واثرها ، والظلال 15 ليس لها الا الاسم والاعتبار ، والاسم والاعتبار أمران عدميّان ، ليس لهما وجود في الخارج. فكذلك وجود جميع الموجودات بالنسبة الي

<sup>1</sup> التي: الذي  $MF \parallel 5$  صرافة F : طرافة  $M \parallel 8$  الموجودة : الموجود  $MF \parallel 8 \parallel 9$  الموجودة : الموجود  $M \parallel 8 \parallel 9$  الموجودة ... الظلال  $M : - 7 \parallel 9$  اذا ظهرت ... الظلال  $M : - 7 \parallel 1$  انفيتها  $M \parallel F = 1$  الفلال  $M : - 7 \parallel 1$  انفيتها  $M \parallel F = 1$  الفلال  $M : - 7 \parallel 1$  الفلال  $M : - 7 \parallel 1$  الفلال  $M : - 7 \parallel 1$  المران MF = 1 المران MF =

الحقّ ، لان الحقّ اذا ظهر بوجوده لم يبق للخلق وجود ، لان وجود الخلق - كما تقدّم ليس الا وجوداً اضافيّاً اعتباريّاً ، والاضافيّة والاعتباريّة غير موجودتين في الخارج .

(٣٣٧) فالوجود الحقيقي لا يكون الا للحقّ ، وهذا معنى قوله تعالى « كلّ شيء هالك الا وجهه له الحكم واليه ترجعون » أعنى كلّ شيء مضاف اليه هالك في نفس الامر الا ذاته ، فانها ماقمة أبداً ؛ « له الحكم » أي له البقاء الحقيقي الابدى « واليه ترجعون » أي اليه ترجع هذه الموجودات بعد طرح اضافتهم . و« الوجه » بالاتّفاق هو الذات ، فيكون حينئذ تقديره « كلُّ شيء هالك الا وجهه » « أينما تولُّوا فثمّ وجه الله » . ولهذا قال تعالى « كلّ من عليها فان ٍ ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » . وأراد بـ « عليها » حقيقة الوجود القائمة بها الموجودات. وقد مرّ تفسير هاتين الآيتين مراراً. والحقّ انّ هاتين الآيتين بعد قوله « الله نور السماوات والارض » الآية ، وقوله « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم » الى آخره ، \_ ( من ) أعظم 15 آيات القرآن وأشرفها في باب التوحيد وتحقيقه . « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون ».

قلت : ان وجود الظلال لم يبق الا بغيبة الشمس عنه ، \_ وقلت : ان وجود الظلال لم يبق الا بغيبة الشمس عنه ، \_ وقلت : ان وجود الخلق لم يبق الا بوجود الحق ، \_ بل قلت : الخلق حق 3 باعتبار وخلق باعتبار ؛ والظلال ليست كذلك ، لان الظلّ ليس بشمس بوجه من الوجوه ، \_ قلت : يكفى في المثال ( المطابقة بـ ) وجه واحد ، وهو أنّ الظلال ليس لها وجود الا بالشمس ، وغيبتها عنها بالجرم والذات . 6 وكذلك الخلق ( بالنسبة الى الحق ) ، لانّ الخلق ليس لهم وجود الا بالحق ، وغيبته عنهم ذاتاً وحقيقة . فكما أنّ غيبة الشمس عبارة عن قيام الظلّ بنفسه وتعيّنه ، وحضورها (عبارة) عن فناء الظلّ وعدمه ، و فكذلك غيبة الحق عبارة عن قيام الخلق بنفسهم وتقيّدهم ، وحضوره (عبارة) عن فنائهم وعدمهم .

(٣٣٩) وقوله تعالى « كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو 12 الجلال والاكرام » اشارة الى هذا المعنى ، فافهم ! فانّه دقيق ، ومع دقّته (هو) لطيف . وهذا ليس مثلاً مضروباً ما مثّل به أحد غيرى ، بل جميع أرباب التحقيق ذهبوا الى هذا . وهذا لا يخفى على أهله ، وستعرف من 15 كلامهم ذلك ، ان شاء الله تعالى . والحقّ \_ جلّ جلاله \_ أشار الى هذا المعنى فى قوله « ألم تر الى ربّك كيف مدّ الظلّ ولو شاء لجعله ساكناً ، وتم جعلنا الشمس عليه دليلاً ، ثمّ قبضناه الينا قبضاً يسيراً » . وليس مراده 18

بالظلّ والشمس الليل والنهار ، كما هو رأى أرباب التفسير ، لانه قال عقيبه «وهو الذى جعل لكم الليل لباساً والنوم سباتاً » بل المراد بهما الوجود والعدم ، كما أشرنا اليه فى الاصل الثالث والثانى من هذا الكتاب . وتأويل هذه الآية طويل وتفسيرها عريض ، ليس هذا موضعه .

(٣٤٠) والغرض أنّ المراد بالظلّ وتمديده الوجود الاضافي "الممدود على الموجودات كلّها أزلاً وأبداً ؛ وبسكونه اعدامه واهلاكه على الوجه المذكور آنفاً ؛ وبجعل الشمس عليه دليلاً شمس الحقيقة ، التي هي الوجود المطلق المسمّى بالنور في قوله «الله نور السماوات والارض » ؛ وبقبضه اليه عدم اضافته اليه واسقاطه ؛ وبتيسيره يسر اسقاط الاضافة وابقاء الوجود على صرافة وحدته .

(٣٤١) والرجوع في مجموع ذلك (كله) الى اصطلاح القوم ، 12 لانهم اصطلحوا في ذلك ، وشرعوا أوّلاً في تعريف الظلّ وتحقيقه ؛ ثمّ بعد ذلك قسّموا الظلال ، فسمّوها بالاوّل والثاني ؛ ثمّ شرعوا في التفصيل والتعيين . أمّا قولهم في التعريف ، فهو أنّهم قالوا : الظلّ هو الوجود الاضافي الظاهر بتعيّنات الاعيان الممكنة ، وأحكامها التي هي معدومات ظهرت باسمه « النور » الذي هو الوجود الخارجي المنسوب اليها . فنقر ظلمة عدميّتها النور الظاهر بصورها ؛ فصارت (الاعيان الممكنة) ظلاً ، ظلمة عدميّتها النور وعدميّته في نفسه . قال الله تعالى « ألم تر الي ربّك كيف مدّ الظلّ » أي بسط الوجود الاضافي على الممكنات . فالظلمة ربّك كيف مدّ الظلّ » أي بسط الوجود الاضافي على الممكنات . فالظلمة

بازاء هذا النور هي العدم ؛ وكلّ ظلمة هي عبارة عن عدم النور عمّا من شأنه أن يتنوّر . ولهذا سمّى الكفر ظلمة لعدم نور الايمان على القلب الذي من شأنه أن يتنوّر به . قال الله تعالى « الله ولى الذين آمنوا 3 يخرجهم من الظلمات الى النور » الآية .

(٣٤٢) وأمّا قولهم في التقسيم والتفصيل ، فهو أنهم جعلوا العقل الأوّل « الظلّ الاوّل » ، والعالم بأسره « الظلّ الثاني » . أمّا جعلهم العقل الاوّل الظلّ الاوّل الظلّ الاوّل ، فهو قولهم « الظلّ الاوّل هو العقل الاوّل ، لانّه أوّل عين ظهرت بنوره تعالى وقبلت صورة الكثرة التي هي شؤون الوحدة الذاتية . ولان الانسان الكامل المسمّى « بالانسان الكبير » هو حقيقة هذا العقل أو والعقل بنفسه ، سمّوه « بظل الآله » فقالوا : ظلّ الآله هو الانسان الكامل المتحقّق بالحضرة الواحديّة . وكذلك (الامر أيضاً في) تسميتهم « خلفاء الستحقّق بالخلل ، في قولهم : أولئك ظل الله في الارض . وكذلك ما يقال في 12 السلاطين المجازيّين « انّهم ظل الله في الارضين » . وأمثال ذلك .

(٣٤٣) وأمّا جعلهم العالم بأسره « الظلّ الثانى » فهو قولهم: العالم هو الظلّ الثانى » فهو قولهم: العالم هو الظلّ الثانى ، وليس الا وجود الحقّ الظاهر بصور الممكنات كلّها؛ 15 فلظهوره بتعيّناتها سمّى باسم « السوى » و« الغير » باعتبار اضافته الى الممكنات ، اذ لا وجود للمكن الا بمجرّد هذه النسبة؛ والا فالوجود عين الحقّ ، والممكنات ثابتة على عدمها في علم الحقّ ، وهي شؤونه الذاتيّة . 18

<sup>1</sup> هي: فهي MF || 2 يتنور : ينور MF || 3 -4 الله ولي ... سورة ٢ ( البقرة ) آية ٢٥٨ || 70 فهو : وهو MF || 10 فقالوا : وقالوا MF || 11 خلفاء : لخفاء F لخلفاء MF || 12 الارض F : الارضين M || 13 المجازيين : المجازية MF || 15 هذه F : - M

فالعالم صورة الحقّ، والحقّ هويّة العالم وروحه. وهذه التعيّنات في الوجود (هي) أحكام اسمه «الظاهر» الذي هو مجلى لاسمه «الباطن». والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب.

(٣٤٤) هذا آخر الوجه السادس ، واذا تحقق هذا ، فلنشرع في الوجه السابع وبيان الفواعل والقوابل ، وكيفيّة السعادة والشقاوة ، ورجوعهما الى القوابل دون الفواعل ، وهو هذا الوجه السابع في بيان الفواعل والقوابل.

المربوب علماً وعيناً ، لأنّ الآله دائماً يطلب المألوه ، والرب (يطلب) المربوب علماً وعيناً ، لأنّ الالوهيّة والربوبيّة \_ اللتين هما مرتبتان من مراتب الوجود \_ لم يثبتا الابهما وباعتبارهما ، كما أنّ سلطنة السلطان المجازى لا تتحقّق الابالرعية والعسكر ، وان كان السلطان في نفسه يكون سلطاناً . والذي قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام «عالم اذ لا معلوم ، وقادر اذ لا مقدور ، ورب اذ لا مربوب » اشارة الي هذا المعنى لا الي عكس ما قلناه . أعنى : اشارة الي معلوماته الغيبيّة دون الشهاديّة ، ومقدوراته قلناه . أعنى : اشارة الي معلوماته الغيبيّة دون الابديّة ، وان كان كلّ واحد منها عين الآخر ، لأنّ معلوماته ومقدوراته ومربوباته هي شؤونه الذاتيّة وحقائقه الازليّة . والشؤون الذاتيّة والحقائق الازليّة هي اعتبار نقوش وحقائقه الازليّة . والماهيّات في الذات الاحديّة ، كالشجرة في النواة مع أغصانها وأوراقها وأزهارها وأثمارها . فكما أنّ الشجرة لا تنفك عن

<sup>9</sup> وعيناً F : وعينياً M || 14 الغيبية M : العينية F || 14-15 دون... العينية F -: M || 17 || الشهادية : الشها M || 17 نقوش F : نفوس M

النواة ، وان كانت النواة غير الشجرة بوجه آخر ، فكذلك الحقّ تعالى لا ينفك عن المعلومات وكذلك المعلومات عنه ، وان كانت المعلومات غيره بوجه آخر .

(٣٤٦) فظهور هذه المعلومات بكون في الحضرة الاحديّة اجمالاً ، كظهور الشجرة في أصل الشجرة اجمالاً ؛ ويكون ظهورها في حضرة الربوبيّة تفصيلاً ، كظهور الشجرة في صورة الشجرة تفصيلاً . والتقدّم 6 والتأخّر في شجرة الوجود، وظهور مراتبها في حضرة الذات ـ التي هي الحضرة الاحديّة \_ يكونان بتقدّم ذاتي (وتأخّر ذاتي ) لا غير ، كتقدّم النواة على الشجرة ، حين تصوّر النواة والشجرة فيها . و(أمّا تقدّم المعلومات و وتأخِّرها) في حضرة الاسماء والصفات ـ التي هي الحضرة الواحديَّة أو الربوبية \_ فيكونان بتقدّم الزمان على الترتيب، شيئاً بعد شيء لكن من حيث (العلم) الجزئيُّ لا الكلِّيُّ ، فانَّه دفعيُّ ــ « وما أمرنا الا واحدة » « كلمح البصر أو هو أقرب » \_ كتقدّم أصل الشجرة على الاغصان ، لاتها تظهر شيئًا بعد شيء إ؛ لكنّ (هذا) بحسب (العلم) الجزئي " أيضاً لا الكلّي "، فاتُّه دفعيٌّ عند التحقيق، « ولله المثل الاعلى ». وكأنُّه تعالى الى هذه الشجرة أشار بقوله عن لسان غيره « هل أدلُّك على شجرة الخلد وملك ٍ لا يبلى؟» وفي معنى هذه الشجرة لطائف وغرائب سنشير اليها في القاعدة الاولى من الاصل الثالث ، أن شاء الله تعالى . 18

<sup>4</sup> في M : من F | 8 يكونان : يكون MF | 11 فيكونان : يكون MF | 12 و 15 دفعي F : دفع M | وما أمرنا ... سوره ه ه (القمر) آية ه ا 13 كلمح ... سوره ۱ (النحل) آية ۷۹ | 15 ولله ... سوره ۱ أيضاً ، آية ۲۲ | 16 عن : من MF | هل أدلك ... سوره ۲۰ (طه) آية ۱۱۸

(٣٤٧) وأمّا بيان ذلك مرّة أخرى تفصيلاً ، فهو أنّ الآله اسم للحق باعتبار نسبته الى الاعيان والحقائق العلميّة الغير المتناهية . والرب السم له باعتبار نسبته الى الموجودات الخارجيّة ، أرواحاً كانت أو أجساداً . فالآله اسم خاص يقتضى وجود المألوه وتحقّقه . والرب اسم خاص يقتضى وجود المربوب وتعيّنه . وكلّ ما ظهر فى الاكوان، فهو صورة اسم ربّانى ، يربّه الحق به : منه يأخذ ما يأخذ ، وبه يفعل ما يفعل ، واليه يرجع فيما يحتاج اليه ، وهو المعطى ايّاه ما يطلبه منه « ذلك تقدير العليم » . ولولا هذا ، ما كان يصدق عليه تعالى أنّه رب الارباب ، ولا أنّه « أحسن الخالفين » ، ولا « أحكم الحاكمين » . وقد تقدّم بعض هذا المحث عند بحث توحيد الصفات وتوحيد الافعال .

(۳٤٨) وقد جاء فی کلام أهل البیت \_ علیهم السلام \_ وأدعیتهم السلام \_ وأدعیتهم الله کثیراً ، منه قولهم « وبالاسم الذی خلقت به العرش ؛ وبالاسم الذی خلقت به الروحانیّین ؛ وبالاسم الذی خلقت به الروحانیّین ؛ وبالاسم الذی خلقت به جمیع الخلق ؛ وبالاسم الذی خلقت به جمیع الخلق ؛ وبالاسم الذی خلقت به جمیع الخلق ؛ وبالاسم الذی خلقت به جمیع ما أردت من شیء ی ؛ وبالاسم الذی قدرت به علی کل شیء ی ، وهذا دعاء طویل ، ومجموعه ( مرکب ) علی هذا الاسلوب .

18 (٣٤٩) والغرض أنّ جميع الموجودات \_ وجوداً وفعلاً \_ منسوبة

الى الاسماء ، و(هي) مظهر لها . أعنى : (أنّ) كلّ موجود \_ فرض في الوجود أو لم يفرض \_ هو مربوب اسم من أسماء الله تعالى ، و(هذا الاسم الآلهي قالخاص ) هو رب له (أي لهذا الموجود) . والحق تعالى الذي هو الرب قالاعظم ، هو رب لهذه الارباب ، ولهذا سمّى نفسه برب الارباب ؛ وخاطب نبيّه \_ عليه السلام \_ من حيث انّه أوّل موجود وأعظم مخلوق ، بقوله « وانّ الى ربّك المنتهى » . وقال أيضاً « لقد رأى من آيات ربّه الكبرى » . وهذا المقام أيضاً يحتاج الى بسط عظيم وبحث طويل . فلنرجع ( الى مقصودنا ) لنقول :

(۳۵۰) والذى قاله العارف «ان للربوبية سرّاً ، لو ظهر لبطلت و الربوبية »كان نظره أيضاً على المعنى المذكور والسرّ المتقدّم الذى نحن بصده ، لان الربوبية نسبة لا بد لها من منتسبين ، وأحد المنتسبين هو المربوب ، فلا يمكن (تصوّر) الربوبيّة الا بالمربوب . فالسرّ فى ذلك (أى 12 سرّ الربوبيّة) احتياج الرب الى المربوب ، وانتظام (شمل) الربوبيّة بهما (أى بالرب والمربوب) ، (والا) لبطلت الربوبيّة (من حيث هذه النسبة الخاصة) بلا شك ؛ لكن ازالة المربوب (الذى هو أحد طرفى الربوبيّة) 15 محال ، لانه من شؤونها الذاتية ، فكذلك ازالة الربوبيّة (التي هي الطرف المقابل للمربوبيّة ، محال أيضاً) فان دوامها (أى دوام الربوبيّة ) بدوامه المربوب) ، فما دام المربوب باقياً ، كانت الربوبيّة باقية . . 18

(٣٥١) ومعنى « ظهر » ههنا بمعنى « زال » و « فنى » ، أى لو زال المربوب عن الوجود مطلقاً وفنى عنه بالكليّة ، لبطلت الربوبيّة ، لانّها موقوفة عليه . ولكن ازالته محال ، فازالة الربوبيّة أيضاً محال .

(٣٥٢) وان قلت : « ظهر » بمعنى أنّه يظهر في عالمه العدمى ويرجع اليه كما كان قبل وجوده العينى ، (فهذا المعنى) يجوز ، ويكون تقديره حينئذ : لو يرجع المربوب الى العدم الاصلى الذى كان عليه قبل الوجود الاضافى ، لبطلت الربوبية ؛ لكن ما رجع ( المربوب الى العدم الاصلى ) فما بطلت الربوبية . وهذا (تأويل) حسن (لقول العارف المعتقدم) . وكلاهما لطيف ، لكن الاخير بعيد عن مقصد القوم ، لانهم ما يريدون بالمربوب الا المربوب مطلقاً ، لا المربوب العينى فقط .

(٣٥٣) ولهذا قال (العارف) الآخر منهم « انّ لسرّ الربوبيّة سرّاً ظهر الربوبيّة مسرّاً للربّ بصور الربقية » هو ظهور الربّ بصور الاعيان ، فهى \_ من حيث مظهريّتها للربّ القائم بذاته الظاهر بتعيّناته \_ قائمة به ، موجودة بوجوده . فهم (أى الاعيان) عبيد مربوبون من هذه الحيثيّة ، والحقّ ربّ لهم . فما حصلت الربوبيّة في الحقيقة الا بالحق ، والاعيان معدومة على حالها في الازل . « فلسرّ الربوبيّة سرّ ظهر ولم يبطل » . وكلا المعنيين صحيح ، والغرض واحد .

(٣٥٤) وتحقيق القول هو أنّ الحقّ \_ جلّ جلاله \_ الّه مطلق ،

<sup>2</sup> بالكلية F : بالكلى M  $\|$  M ومعنى قوله : وهو قوله M  $\|$  M : F فهى : F فهى F الما F فهى : فهو F موجود F موجود F الما F فهى F الما F

لا بدّ له من مألوه مطلق ، علماً كان (هذا المألوه) أو عيناً . وأنّه ربّ مطلق ، لا بدّ له من مربوب مطلق ، علماً كان (هذا المربوب) أو عيناً ، لانّ الربوبيّة والالوهيّة لا تتحقّقان الا بهما . وبالجملة هو فاعل مطلق ، لا بدّ له من قابل مطلق ، لانّ الفاعل ما لم يكن له قابل ، لم يظهر فعله ، بل لا يمكن ظهوره (أى الفاعل) من حيث الفعل .

(٣٥٥) واذا ثبت هذا ، فنقول : هذا المألوه ، أو المربوب ، أو القابل ، 6 أو المفعول ، امّا أن يكون هو ، وامّا أن يكون غيره . فان كان هو ، فحصل المرام وثبت المطلوب ، وهو أنّه ليس في الوجود غيره . وان كان غيره ، فهذا خلاف ما اثبتناه ، وهو أنّه ليس في الوجود الاهو . و كان غيره ، فهذا خلاف ما اثبتناه ، وهو أنّه ليس في الوجود الاهو . و (٣٥٦) وتحقيق ذلك هو أنّ ههنا مذهبين : الاوّل ، أنّ المألوه والمربوب والقابل والمفعول (جميع ذلك) هو لا غيره ، لانّ غيره عدم صرف ولا شيء محض ، (فهو اذن) ليس بقابل للمألوهيّة والمربوبيّة والقابليّة 12 والمفعوليّة ولا لشيء أصلاً ، لا سيما الوجود . و(المذهب) الثاني ، أنّ والمألوه والمربوب والقابل والمفعول ، جميع ذلك مقول على) الاعيان المعدومة الممكنة الوجود (والعدم) القابلة لهما ، و(هذه الاعيان) هي غيره تعالى .

(٣٥٧) فعلى المذهب الاوّل ، يكون هو الآله والمألوه ، والربّ والمربوب ، والفاعل والمفعول ، والقابل والمقبول . أعنى : يكون (الحقّ 18 تعالى) الّها من حيث الذات ، مألوها من حيث العلم والمعلومات ؛ ربّاً

<sup>3</sup> تتحققان F : تتحققا M || هو F : وهو M || 6 المألوه F: الالوه M || 6 المألوه F: الالوه M || 10 هو F : وهو M || 13 أن F : أنهما M

من حيث الذات ، مربوباً من حيث الاسماء والصفات ؛ فاعلاً من حيث الذات ، مقبولاً من حيث الخصوصيّات ، لان معلوماته ليست الا كمالاته الذاتيّة وخصوصيّاته الاسمائيّة ، لانه اذا صار عالماً بذاته ، صار عالماً بجميع معلوماته ، لان العلم تابع للمعلوم ، والمعلوم ذاته ، وذاته جامعة لجميع المعلومات . فيكون (الحقّ تعالى في حال كونه) عالماً بها (أي بذاته) عالماً بجميع المعلومات لها .

(٣٥٨) وأيضاً العلم اذا لم يكن الا تابعاً للمعلوم \_ ومعلومه لا يكون الا ذاته \_ فيكون عالماً بذاته على ما هى عليه من الكمالات. ومن جملة كمالاته ، أن يكون موصوفاً بكمالات غير متناهية وخصوصيّات غير منقطعة ، وتكون هذه الكمالات والخصوصيّات طالبة منه الظهور في غير منقطعة ، وأبداً ، وأن يكون فاعلاً من وجه ، قابلاً من وجه ؛ الآها من وجه ، مربوباً من وجه . فحينئذ يكون له كمال أن يكون العالم والمعلوم ، والاله والمألوه ، والرب يكون له كمال أن يكون العالم والمقبول ، والاله والمألوه ، والرب المربوب ، والفاعل والمفعول ، والقابل والمقبول ، وغير ذلك من المراتب المتقابلة التي لا يمكن اتصاف غيره بها .

(٣٥٩) وهذا كمال على كمال ، وعزّ على عزّ ، لا كما تصوّر المحجوب عنه وقال : انّه نقص ومذلّة \_ تعالى الله عن ذلك علوًا كبيراً \_ لانّ هذا (القول المتقدّم) حكم بأن لا يكون كمال الا له تعالى ولا عزّ الا لجنابه ، لانّ غيره عدم صرف ولا شيء محض ، ولا وجود له حتّى يكون

<sup>5</sup> للمعلوم F : المعلوم M | 17 وعز F : وعن M

له كمال أو عزّ . جلّ جنابه عن الشريك والنظير " ليس كمثله شيء وهو السميع البصير " . واليه أشار بقوله تعالى " قل : الحمد لله الذى لم يتّخذ ولداً ولم يكن له ولى من الذل وكبّره 3 تكبيراً " .

(٣٦٠) وأمّا نقص المعلومات وكمالاتها التي هي الاعيان والقوابل والمألوه والمربوب، فيرجع اليها لا الى العالِم بها. وكذلك ( الشأن 6 فيما يخص " ) شقاوتها وسعادتها ، لانّ العالِم ما جعل المعلوم ثمّ صار عالماً به ، بل كان عالماً به على ما هو عليه أزلاً وأبداً ، لانّ العلم تابع للمعلوم ، كما مرّ . فالعالِم به (أى بالشيء المعلوم) لا يعلمه الا 9 على الوجه الذي هو عليه، من الكمال والنقص وغير ذلك . وهذا معنى قول المحقّقين : ان الحقائق (أي ماهيّات الاشياء) ليست بجعل الجاعل . فحينئذ كما أن كمالات الفواعل \_ التي هي الاسماء \_ ونقصها ، بنسبة 12 بعضها الى بعض ، ترجع اليها (أى الى ذات الحقّ) ، فكذلك كمالات القوابل \_ التي هي الاعيان والحقائق \_ ونقصها ، بنسبة بعضها الى بعض ، ترجع اليها (أي الى الاعيان الممكنة نفسها). وكما أنَّ الاسماء التي 15 هي الفواعل غير متناهية ، فكذلك القوابل التي هي الاعيان ، فانُّها أيضاً غير متناهية .

(٣٦١) والتحقيق في هذا المقام هو أن الفاعل المطلق الذي هو 18 الحقّ \_ جلّ جلاله \_ منزّه عن النقص والكمال ، لان النقص والكمال

سورهٔ یا 2-1 لیس کمثله ... سورهٔ ۲۱ (الشوری) آیهٔ ۹  $\parallel$  2-8 قل الحمد ... سورهٔ ۱۷۱ (بنی اسرائیل) آیهٔ ۱۸۱

أمران اعتباريّان غير موجودين في الخارج . وذاته تعالى منزّهة عن أمثال ذلك ، أي عن الكمال والنقص بالامور الاعتباريّة . فلا يصدق عليه حسنئذ عند التحقيق أنّه ناقص أو كامل .

(٣٦٢) وأيضاً اذا تقرّر أن النقص والكمال راجعان الى الفواعل والفوابل ـ وكلاهما مظهر ذاته ـ فلا يكونان منسوبين اليه تعالى ، لان الظاهر ـ بهذا الاعتبار ـ غير المظهر .

(۳۲۳) والوجه الاعظم فيه (أى فيما نحن بصده) هو أنه اذا ثبت أنه ليس فى الوجود غيره ، وأنه كامل بالذات ، فلا يكون هناك نقص فى الحقيقة ، بل كلّ نقص ، يتصوّر أو يتو هم ، يكون محض الكمال . وقد تقدّم هذا البحث عند بحث الوجود وعند بحث الصفات أيضاً ، مع التمثيل بصورة الانسان وكثرة أعضائه وقواه التي هى كالقوابل . والدليل عليه بصورة الانسان وكثرة أعضائه وقواه التي هى كالقوابل . والدليل عليه يسمرة أخرى \_ هو أن الوجود خير محض بالاتفاق ، وقد ثبت أنه ليس فى الوجود الا هو . فلا يكون حينئذ الشر \_ الذى هو عبارة عن النقص \_ موجوداً ، اذ اعتباره (موجوداً) لا يكون (الا) مجازاً ، بنسبة بعضهم (أى موجوداً ، اذ اعتباره (موجودات) الى بعض ، وهذا هو المطلوب . «والله يقول الحق ، وهو يهدى السبل» .

(٣٦٤) هذا على المذهب الاوّل. فأمّا على المذهب الثاني، فيكون الله والربّ والفاعل، و(تكون) الاعيان المعدومة، التي لا وجود لها الا في العقل والذهن، هي المألوه والمربوب والمفعول. أعنى: يكون

<sup>2</sup> بالامور F : بامور M || 10 بحث F : البحث M || 12 هو F : وهمى M || 13 الشر F : الشرك M || 14 اذ اعتباره F : فاعتباره M || 15–16 والله يقول ... سورهٔ ٣٣ (الاحزاب) آية ٤

للحق الالوهية والربوبية والفاعلية، و(يكون) للاعيان المألوهية والمربوبية والمفعولية . وعلى هذا التقدير ، لا يكون ظهور الحق بصور الاعيان الا على الوجه الذي تطلب منه الاعيان بلسان حالها ، ويكون (بالتالي) والنقص والكمال منسوباً اليها . أعنى : اذا ظهر الحق بصور الاعيان ، على ما هي عليه الاعيان من النقص والكمال ، لا يكون هذا النقص والكمال – في الحقيقة – الا من الاعيان (نفسها) ، لان الحق تعالى ما فهر بصورتها الاعلى ما هي عليه من النقص والكمال . فالنقص والكمال والشقاوة يكون منها ، لا من الحق .

(٣٦٥) واليه أشار بقوله تعالى « فلله الحجّة البالغة » أى : فلله والحجّة البالغة على الموجودات عند الكشف الكلّي المسمّى بالقيامة الكبرى ، من حيث نسبة نقصهم وكمالهم اليهم ، لا اليه . واليه أشار (أيضاً) بقوله « قل : كلّ يعمل على شاكلته » وقوله « وآتاكم من كلّ 12 ما سألتموه » بلسان استعدادكم . وكذلك (أشار اليه) النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ في قوله « كلّ ميسّر الما خلق له » يعنى كلّ موجود و(كلّ) عين لا يتيسّ له أمر ولا يصدر عنه فعل الا بما هو مجبول عليه وركلّ) عين لا يتيسّ له أمر ولا يصدر عنه فعل الا بما هو مجبول عليه بمقتضى ذاته ومخلوق الاجله ، بمشيئة الله وتقديره ، كما أشار اليه تعالى في قوله « ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربّك ولذلك خلقهم » تعالى في قوله « ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربّك ولذلك خلقهم » أولو شاء الله ما اختلفوا .

<sup>3</sup> تطلب F : بطلت M || 7 هي F : هو M || 8 لا من الحق M : لانه الحق F || 9 فلله ... سوره ٢ ( الانعام ) آية ١٥٠ || 12 قل كل ... سوره ١٢ ( بني اسرائيل ) آية ٨٦ || 15 أمر F : M || فعل M : - F || بما : ما MF ( بني اسرائيل ) آية ٨٦ || 15 أمر F : ومخلوق M : ومخلوق F : ومخلوق M : ومخلوق F : ولا يزالون ... سوره ١١ (هود) آية ١٢٠ (

(٣٦٦) وفي (مشكلة) المشيئة والارادة ، وتخليقهم بمشيئة الله وارادته ، بحث دقيق ليس هذا موضعه ، وقد مرّ بعض ذلك . وأمثال ذلك كثيرة في القرآن والاحاديث ، وليس حاصل الكلّ الا هذا المعنى ، كما لا يخفي على أهله .

(٣٦٧) وهذا البحث لا بد (له) من مثال قريب الى الذهن، لان المثال في صورة المعقول والمحسوس ميقرب الذهن الى الفهم ويهيّؤه للادراك وحيث طال هذا الوجه، فلنشرع فيه من وجه آخر غير هذا الوجه، وهو هذا الوجه الثامن في المثال، لتحقيق القوابل والفواعل مرة و أخرى.

الواحد في صور الاعداد . فكما أن الواحد \_ من حيث ذاته \_ غنى الواحد في صور الاعداد . فكما أن الواحد \_ من حيث ذاته \_ غنى عن وجود الاعداد وظهوره بصورها ، فكذلك الحق تعالى غنى عن الموجودات \_ من حيث ذاته \_ وظهوره بصورها . لكن (ظهور الحق والواحد العددي) من حيث كمالاتهما المندرجة في ذاتيهما ، أي (في) والواحد العددي) من حيث كمالاتهما المندرجة في ذاتيهما ، أي (في) كمالاته الحق وذات الواحد . فكما أن الواحد يكون محتاجاً ( من حيث كمالاته الخاصة ) الى الاعداد ومظاهرها الغير المتناهية ، ليظهر بها كمالاته الخاصة) الى الموجودات ومظاهرها الغير المتناهية ، ليظهر بها

M و تخلیقهم M : و تخقلیقهم G ا و ارادته G : غیر ارادته G ا G کما G یخفی علی أهله G : و بهیؤه : و بهیؤه : و بهیؤه : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G : G :

كمالاته الغير المتناهية . وهذا الاحتياج ليس موجباً للنقص في ذاته المقدّسة ، لأنّ الاحتياج اذا لم يكن ذاتيّاً ، لم يكن نقصاً ، لأنّ الاحتياج الذي هو سبب النقص ، هو الاحتياج الذاتيّ ؛ وهذا ليس بذلك ، فلا 3 كون نقصاً .

(٣٦٩) فحينئذ كما لا يلزم النقص والكمال من وجود الاعداد وعدمها في ذات الواحد ، فكذلك لا يلزم النقص والكمال من وجود الموجودات وعدمها في ذات الحق . وكما أن كمال الاعداد ونقصها يكون راجعاً اليها ، لا الى الواحد الظاهر بصورها ومراتبها ، فكذلك كمال الموجودات ونقصها يكون راجعاً اليها ، لا الى الحق الظاهر وبصورها ومراتبها ، لان كمال العشرة ونقصها مثلاً ليس الا منها ، لان عشرية العشرة ـ أعنى ماهيتها ـ طلبت بلسان الحال من الواحد الظهور بصورتها على ما هي عليه .

(۳۷۰) هذا على تقدير أن ظهور الواحد بصورة العشرة كمال للعشرة . وأمّا على تقدير أنّه كمال (لها) من وجه ، نقص (لها) من وجه آخر ، فلا يكون هناك بالحقيقة لا نقص ولا كمال ، لان كمال 15 العشرة يكون كمالاً (لها) بالنسبة الى الخمسة ، فأما بالنسبة الى العشرين (فانّه) يكون نقصاً . وكذلك (الامر بالنسبة الى) المائة والالف والالوف ، الى ما لا نهاية من مراتب العدد ، لان كلّ واحدة 18 منها \_ أى من هذه المراتب \_ يكون نقصاً بالنسبة الى ما فوقها ،

 $M \parallel M$  ونقصها F:نقصها  $M \parallel M$  المتناهية M المشرة M عشرية M عشرية M عشرية M المشرة M المسرة M المشرة M المسرة M

ونمرود وموسى وفرعون ، ونقصهم بالنسبة الى ظهور الحق بصورهم ، ونمرود وموسى وفرعون ، ونقصهم بالنسبة الى ظهور الحق بصورهم ، لاته لا يزيد على هذا المثال ( المذكور في الاعداد ) شيئاً ولا ينقص (عنه) ، لان كمالهم ونقصهم يرجع اليهم ، لا الى الحق . (هذا) على تقدير أن مرتبة كل واحد منهم تكون كمالاً في نفس الامر . فأمّا اذا كانت (هذه المرتبة) بالنسبة الى كلّ واحد كمالاً من وجه ونقصاً من وجه آخر ، فلا كمال هناك ولا نقص ، وهذا هو المطلوب . وقد تقديم هذا البحث بعبارة أخرى في بيان شعر :

عباراتنا شتى وحسنك واحد

وكلّ الى ذاك الجمال يشير.

« وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون ».

12 (٣٧٢) والذى قيل \_ ان الواحد له خواص يشابه الحق بها \_ قيل لهذا السبب ، لان له مشابهة كثيرة بالحق \_ جل جلاله . وأقلها أنه يشابه الحق من خمسة أوجه : الاوّل أنه يكون مبدأ لجميع العداد ، كما أن الحق مبدأ لجميع الموجودات . الثاني أنّه غير محتاج الى واحد من الاعداد ، من حيث هو هو ، واحتاج الباقي اليه ، كما أن الحق غير محتاج الى أحد من الموجودات ، من حيث هو هو ، واحتاج الباقي اليه ، كما أن الحق غير محتاج الى أحد من الموجودات ، من حيث هو هو ، وهي محتاجه اليه . الثالث أنّه يلزم من عدم الواحد عدم ُ جميع أنواع

العدد ، من غير عكس ، كما أنه يلزم من عدم الحق تعالى عدم جميع الموجودات ، لا العكس . الرابع أن الواحد اذا ضرب في نفسه ، أو في عدد آخر ، لا يلزم منه تكثير ، بل كان على ما كان ، كما أن الواجب اذا أخذ مع صفاته ، فانه لا يلزم منه تكثير فيه ، لانها في الحقيقة عين ذاته ؛ وكذلك اذا أخذ مع غيره ، فانه لا يلزم منه أيضاً كثرة ، بل كان على ما كان ، كما عرفته من قول النبي \_ عليه السلام \_ 6 كن الله ولم يكن معه شيء » ومن قول الائمة « الآن كما كان » . الخامس أنه ما ينقسم قط من حيث أنه واحد ، كالحق تعالى ، فانه \_ من حيث هو \_ لا ينقسم ولا يتعدد .

(۳۷۳) وقيل أيضاً بعبارة أخرى ، وهو أن الواحد عالة العدد ومنشأها ، كما أن البارئ \_ جل ثناؤه \_ (هو) علله الموجودات ومبدعها . وكما أن الواحد لا جزء له ولا مثل ولا نظير ، فكذلك البارئ لا جزء له ولا مثل ولا نظير ، فكذلك البارئ لا جزء له ولا مثل ولا مثل ولا مثل ولا نظير ، وكما أن الواحد يعطى وجود كل عدد واسمه في ظهوره بصورته ، فكذلك الحق يعطى وجود كل موجود واسمه في ظهوره بصورته . وكما أن ببقاء الواحد يكون بقاء العدد ودوامه ، فكذلك ألم بيكون بقاء العدد ودوامه ، فكذلك ألم بيكون بقاء الحق تعالى يكون بقاء الموجودات ودوامها .

(٣٧٤) وقيل أيضاً كما أن من تكرار الواحد ينشأ العدد ويتزايد، كذلك من فيض البارئ وجوده نشأ الخلايق ونماء. وكما أن الاثنين 18 هو أوّل عدد ينشأ من تكرار الواحد، كذلك العقل الاوّل هو أوّل

<sup>2</sup> لا العكس M : من غير عكس F  $\|$  7 الائمة F : امته M  $\|$  8 ما ينقسم قط : قط ما ينقسم F لو قسط لا تنقسم M  $\|$  9 ولا يتعدد : ولا يتقدر F ولا تعد M  $\|$  10 دوامه : ودوامه MF  $\|$  11 تكرار M : تكرر F

موجود فاض من وجود البارئ . وكما أنَّ الثلاثة ترتّبت بعد الاثنين ، كذلك النفس ترتبت بعد العقل الاوّل. وكما أن الاربعة ترتبت بعد الثلاثة ، كذلك الطبيعة ترتّبت بعد النفس. وكما أنّ الخمسة ترتّبت 3 بعد الاربعة ، كذلك الهيولي ترتبت بعد الطبيعة . وكما أنَّ السِّنة ترتّبت بعد الخمسة ، كذلك الجسم ترتّب بعد الهيولي . وكما أنّ السبعة ترتبت بعد الستّة ، كذلك الفلك ترتّب بعد وجود الجسم . وكما أنَّ الثمانية ترتّبت بعد السبعة ، كذلك الاركان ترتّبت بعد الفلك . وكما أن التسعة ترتّبت بعد الثمانية ، كذلك المولدات تولّدت بعد الاركان. وكما أنَّ التسعة آخر مراتب الاعداد ، كذلك المولدات آخر مرتبة الموجودات الكلَّتات ، وهي المعادن والنمات والحبوان. فالمعادن كالعشرات ، والنبات كالمئات ، والحيوان كالالوف ، والمزاج كالواحد . والله أعلم بحقايق الاشياء وأحوالها « ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلّ مثل » « لعلهم يتذكّرون ».

(٣٧٥) واذا تحقق هذا ، فلنرجع الى الغرض ولنقول : فظهوره 15 تعالى فى الكلّ أو بصورة الكلّ ، (هو) من حيث كلّيّته ومجموعيّته ، لا من حيث وحدته وذاته ، لان "الكلّ من حيث الكلّ لا يظهر الا فى الكلّ . والكلّ (هو) اسم له باعتبار الحضرة الواحديّة الاسمائيّة ، لا باعتبار الحضرة الاحديّة الالاسماء » . 18 باعتبار الحضرة الاحديّة الذاتيّة ، كما قيل « أحد بالذات ، كلّ بالاسماء » . واذا كان كذلك ، فلا يلزم من ظهوره تعالى بصورة الكلّ كثرة فى ذاته واذا كان كذلك ، فلا يلزم من ظهوره تعالى بصورة الكلّ كثرة فى ذاته

<sup>-</sup> : F ترتب - - . ترتب - - 11 والنبات - : والنباتات - - المثات - : - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . - . -

ووجوده أصلاً . ويكون تعالى هو الكلّ من غير تغيير فيه ، ويكون العارف صادقاً في قوله « ليس في الوجود سوى الله تعالى وأسمائه وصفاته وأفعاله » . فالكلّ هو وبه ومنه واليه .

(٣٧٦) وأيضاً لا يصدق من هذا على كلّ واحد من مظاهر أنّه هو ، كما لا يصدق على كلّ واحد من أفراد الكلّ أنّه الكلّ . وهذا دقيق ، فافهم واحفظ! فانّه ينفعك كثيراً في طريق التوحيد . وفيه 6 قيل :

کل شیء فیه معنی کل شیء ٔ

فتفطّن واصرف الذهن اليّ و

كثرة لا تتناهى عددا

قد طوتها وحدة الواحد طيّ

(۳۷۷) و (كذلك) ترتفع بهذا جميع الشبهات الواردة في هذا 12 المقام ، الحاصلة من الاوهام الكاذبة ، التي يشنع بها أهل الباطل على أهل الحق ويقولون انهم قالوا هو الكلّ ، أو الكلّ هو ؛ ويلزم من ذلك أن تكون الموجودات الخسيسة ، كالكلب والسنور ، هي الله تعالى 15 حالى الله عن ذلك علواً كبيراً \_ لانهم لو عرفوا حقيقة الحال ، ما قالوا مثل ذلك . وبالحقيقة أمثال هذه التوهمات وأنظار هذه الشبهات ما حصلت الا من عقولهم المشوبة بالوهم والخيال وأفكارهم الملوثة 18 بالريبة والاشكال . والا فكلام هؤلاء القوم \_ في هذا المعنى \_ أظهر من بالريبة والاشكال . والا فكلام هؤلاء القوم \_ في هذا المعنى \_ أظهر من

 $<sup>\| \</sup> F$  كل شيء F : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

9

12

الشمس عند استوائها في قطب الفلك . ومع ذلك ، فهم معذورون في (عدم ادراك) هذا المعنى ، كالخفافيش بالنسبة الى الشمس ، فان مثلهم مثلهم بعينه ، كما قبل :

خفى لافراط الظهور تعرّضت

لادراكه أبصار قوم أخافش

وحظ العيون الرزق من نور وجهه

لشدَّته حظَّ العيون العوامش

وفيه قيل أيضاً:

علم التصوّف علم ليس يعرفه

الا أخو فطنة بالحق معروف

وليس يبصره من ليس يشهده

وكيف يبص ضوء الشمس مكفوف ؟

وذلك لان الاظلاع على كلام هؤلاء القوم ، بعد فتح عيني البصيرة بكحل عناية الله ، موقوف على الذوق الحقيقي والكشف الكلّي ، الحاصل من الفيض الآلهي المسمّى بالهداية والتوفيق « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ؟ » « يهدى الله لنوره من يشاء » . ولهذا قيل « لا تحمل

عطایاهم الا مطایاهم » یعنی لا یفهم کلامهم الا أمثالهم ، لان من لم نفق ، لم یعرف « ان فی ذلك « لآیات نفق ، لم یعرف « ان فی ذلك الآیات لاولی النهی » ان فی ذلك « لآیات

لاولى الالباب ».

<sup>1</sup> فهم M : هم F | 6 العيون M : عيون F | 10 معروف F : معروفوا M | 15 المسمى F : معروفوا M | 15 المسمى F : 15 | 15 ومن لم... سورةً ٢٠ (النور) آية ٤٠ | 16 يهدى ... أيضاً ، آية ٥٣ | 18 ان في ذلك ... سورةً ٢٠ (طه) آية ٥٣ | 18 | 19 الآيات ... سورةً ٣ ( آل عمران ) آية ١٨٧

(٣٧٨) وكذلك كانوا (أى الصوفية) يتاكدون في وصية مريديهم في مطالعة كلمانهم وتحقيقها تأكيداً لا مزيد عليه ، وهو قولهم : لا يغلبن بك اختلاف العبارات ، فانه اذا بعث ما في القبور وحضر البشر 3 في عرصة الله تعالى يوم القيامة ، لعل من كل ألف تسمائة وتسعاً وتسعين يبعثون من أجدائهم ، وهم قتلى من العبارات ، ذبائح بسيوف الاشارات ،

وعليهم دماؤها وجراحها ، غفلوا عن المعانى فضيّعوا المبانى !

(٣٧٩) ومع ذلك ، فحيث ورد في القرآن « يضلّ به كثيراً ويهدى به كثيراً وما يضلّ به الا الفاسقين » فليس بعجب أن ضلّ جماعة من العميان بكلام هؤلاء القوم لعدم فهمهم وقلّة استعدادهم . وأيضاً حيث و أخبر الله تعالى « أنّه لا يضلّ به الا الفاسقين » لا يضلّ بكلامهم أيضاً الا الفاسق العاصى الخارج عن سبيل الله وسبيل أهله ، لانّهم (أى الصوفيّة هم) أهله وكلامهم كلامه ، لقوله تعالى «وما ينطق عن الهوى ان هو 12 لا وحى يوحى ». وما أحسن ما ورد في أمثالهم بظنونهم الفاسدة ، في قوله تعالى «ذلكم ظنّكم الذي ظننتم بربّكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين ». وكذلك في قوله « وما يتبع أكثرهم الا ظنّاً ، انّ الظنّ لا يغنى من 15 الحق شيئاً ، انّ الله عليم بما يفعلون ». وأيضاً اذا لم يكن خلاص الانبياء والاولياء ـ عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى عليهم السلام ـ من لسان الاعداء والطعن فيهم ، لقوله تعالى

«وكذلك جعلنا لكلّ نبى عدواً شياطين الانس والجنّ يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غروراً »، فهؤلاء القوم بطريق أولى . والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب، وهو «يقول الحق ، وهو يهدى السبيل» . (٣٨٠) واذا تقرّر هذا، فلنشرع فيه بوجه آخر توضيحاً للغرض، وهو هذا الوجه التاسع في المثال أيضاً لتحقيق الحقايق والماهيّات المسمّاة بالقوابل ، اعلم أن الكلام في المظاهر والمجالي والحقايق والماهيّات (ذو شجون) كثيرة، وقد عرفت بعضه، لكن نقرّره لهذا المقام بعبارة أخرى ، وهي أن تعرف أن الحقايق عبارة عن معلومات الحق تعالى أزلاً وأبداً . فلو كانت مجعولة بجعله ، ما كانت من معلوماته الازليّة،

وكان يلزم تأخير العالِم عن معلوماته أو تقدّمها عليه بزمان أو أزمنة غير متناهية ، وكلّ ذلك محال . فمحال أن تكون الحقايق مجعولة .

12 (٣٨١) وبيان ذلك على ما قال العارف، هو أن تعرف أن حقيقة كلّ موجود عبارة عن نسبة تعيّنه في علم ربّه أزلاً ، وتسمّى باصطلاح المحقّقين «أعياناً ثابتةً » وباصطلاح غيرهم « ماهيّة ». ومعلوميّة الحقايق وعدميّتها لا يوصفان بالجعل ، اذ المجعول هو الموجود، فما لا وجود له ، لا يكون مجعولاً. فلو كان كذلك ، لكان للعلم القديم في تعيّن معلوماته فيه أزلاً أثر "، مع أنّها خارجة عن العالِم ، فانّها معدومة لانفسها ، لا ثبوت لها الا في نفس العالِم بها . فلو قيل بجعلها ، للزم امّا مساوقتها

للعالِم بها في الوجود ، أو أن يكون العالِم بها محلّاً لقبول الاثر في نفسه وظرفاً لغيره أيضاً. وكلّ ذلك باطل ، لانه قادح في صرافة وحدته أزلاً \_ تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً .

(٣٨٢) ومثل ذلك بعينه مثل الشجرة التي هي في النواة وعلمها بها ، فانّها كانت عالمة بها قبل ظهورها في الخارج على ما هي عليه . والشجرة كمال النواة الظاهرة بها \_ أي بالنواة \_ كالشجرة الوجوديّة الظاهرة بالحقّ تعالى . وعلى هذا التقدير فلا يمكن تصوّر تقدّمها عليها ولا تعمّل وصفها بالجعل أصلاً ، لأنّ النواة ما جعلت الشجرة التي كانت كامنة فيها مجعولة ، فانّها نفسها ، والشيء لا يجعل نفسه مجعولاً ، لأنّ والجعل عبارة عن ايجاد الشيء في الخارج ، والنواة مع الشجرة موجودة في الخارج أزلاً وأبداً . فحينئذ لا تكون مجعولة ، وهو المطلوب . وقد تقدّم بحث الشجرة والنواة بوجه آخر ، فانظره هناك .

(٣٨٣) ويمكن تصوّر هذا المعنى في الواحد والاعداد أيضاً ، لان الواحد دائماً كان عالماً بذاته بأن له كمال أن يظهر بصور الاعداد كلّها الى ما لا نهاية له . فما جعل الواحد نفسة كذلك ولا الاعداد ، لان ما كمال الواحد وكمال الاعداد بحسب المراتب ذاتى عير مجعول . وقد تقدّم الكلام أيضاً في الاعداد كما عرفته ، فارجع اليه .

(٣٨٤) ومع ذلك (فالآن) نتمثّل في ذلك بمثال آخر أوضح منهما 18 أي من الواحد والاعداد)، وهو أن تعرف أن مثال الحق مع المظاهر،

<sup>4</sup> فی  $M: M \parallel 5$  فانها M: 0 وان M: 0 علیه: علیها  $MF \parallel MF \parallel 0$  والنواة... الخارج  $M: MF \parallel MF \parallel MF \parallel MF \parallel MF$  منهما  $M: MF \parallel MF \parallel MF \parallel MF$  منها  $M: MF \parallel MF \parallel MF$  مثل  $M: MF \parallel MF \parallel MF$ 

أو مثال الوجود الظاهر بصور الحقايق، مثال شمعة مشتعلة موضوعة في موضع مخصوص، وحواليها مرايا كثيرة مجلوّة مصقولة مختلفة الاوضاع والاشكال من التدوير والتربيع والتثليث والتسديس وغير ذلك. فحينتذ لا بدّ من أن تظهر هذه الشمعة في كلّ واحدة من المرايا التي حواليها. واذا ظهرت فيها ، فلا بدّ أيضاً من أن تظهر في كلّ مرآة على وضع تلك المرآة وهيأتها . فاذن يكون ظهورها في المرآة المربّعة غير ظهورها في المرآة المربّعة من الاشكال في المرآة المستسة ، وكذلك الى ما لا يتناهى من الاشكال والاوضاع .

يم ظهرت في مربّعة أو مسدّسة ؟ لانها لو قالت ذلك ، لقالت الشمعة ؛ لم ظهرت في مربّعة أو مسدّسة ؟ لانها لو قالت ذلك ، لقالت الشمعة في جوابها : انني ما ظهرت فيك الا على قدر قابليّتك واستعدادك ؛ والا ، فما أنا بمسدّس ولا بمربّع ، بل تسديسي وتربيعي ما ظهرا الا منك . وظهوري فيك ليس على قدر فاعليّتي ، وكمال قدرتي وعظمتي ذاتي ، لانني مطلق وأنت مقيّد ، والمقيّد لا يقدر أن يكون مظهراً للمطلق ذاتي ، لانني مطلق ، بل المطلق لا يظهر في المقيّد الا على ما يكون المقيّد عليه من القابليّة والاستعداد . فالنقص منك لا مِني ، لان تربيعك وتسديسك أمراني \_ بلسان الحال \_ بأن أظهر فيك على صورة التسديس وتسديسك أمراني \_ بلسان الحال \_ بأن أظهر فيك على صورة التسديس ومسدّسيّتك كانتا حينند من اقتضاء ذاتك ولوازم ماهيّتك ، لا مِني ، لاني ، لاني

<sup>1</sup> مشتعلة M:=F = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 = 1

ما جملتُك مسدّساً ولا مربّعاً ، بل كنتُ عالِماً بك قبل وجودك ، بأن لك هذه القابليّة وأن لى هذه الفاعليّة . فالظهور مِنسى ، والتربيعيّة والتسديسيّة منك . فليس على من أحد اعتراض بهذا .

(۳۸٦) ولهذا قلت « فلله الحجّة البالغة » أى : فلله الحجّة البالغة على المظاهر والمرايا بظهوره في صورهم وحقايقهم ، على ما هم عليه من النقص والكمال. واليه أشرت أيضاً « وآتاكم من كلّ ما سألتموه » 6 أى : ظهرت بصورة كلّ واحد منكم على ما سألتموه بلسان استعدادكم وقابليّتكم . ولذلك قلت عنه « قل : كلّ يعمل على شاكلته » أى : قل ان كل واحد منكم لا يعمل الا على شاكلته ، أى صورته ووصفه . والغرض من وكل واحد منكم لا يعمل الا على شاكلته ، أى صورته ووصفه . والغرض من وكل واحد منهم أن تقصه وكماله وثوابه وعقابه منه لا من غيره . وليس كلّ واحد منهم أن تقصه وكماله وثوابه وعقابه منه لا من غيره . وليس من الله وتوال بلسان الحال .

(٣٨٧) وعلى هذا التقدير شيطانيّة الشيطان ، وفرعونيّة فرعون ، وآدميّة آدم ، وموسويّة موسى ، لا تكون الا منهم ومن اقتضاء ذواتهم وقابليّاتهم ، لانّهم من معلوماته الازليّة ، ومعلوماته الازليّة ليست مجعولة 5 بجعله ، ولا قابلة للتغيير والتبديل « لا تبديل لكلمات الله » « ذلك تقدير العزيز العليم » . وقد تقدّم هذا البحث مراراً .

ل فلله ..: سورهٔ  $\mathbf{r}$  (الانعام ) آیهٔ ۱۰۰  $\parallel$  6 و آتا کم ..: سورهٔ ۱۷ (ابراهیم) آیهٔ  $\mathbf{m}$   $\mathbf{$ 

(٣٨٨) وأيضاً ورد أنّ الله تعالى كره البيان كلّ البيان (في أمثال هذه المشاكل). فحيث بلغ الكلام هذا المبلغ، فالامساك عنه واجب، وكما قال عليه السلام أذا بلغ الكلام الى الله تعالى فأمسكوا لأن هذه الاسرار من أسرار القدر، وأسرار القدر افشاؤها منهي (عنه) شرعاً الا عند أهله، كما تقرّر في بحث الامانة، لقوله تعالى " انّ الله يأمركم أن تؤدوا الامانات الى أهلها ».

القوابل وكمالاتها وتحقيق الفواعل وكيفيّاتها . فأمّا بالنسبة الى الكثرة القوابل وكمالاتها وتحقيق الفواعل وكيفيّاتها . فأمّا بالنسبة الى الكثرة والوحدة ، فلا شكّ أنّ الجاهل بكيفيّة وضع الشمعة ووضع المرايا وحقايقها ، اذا نظر اليها ، حكم بكثرة الشمعة وكثرة المرايا أيضاً ، لانّه يشاهد في كلّ مرآة شمعة ، وكلّ شمعة (يشاهدها) على غير الوضع الذي يشاهد في كلّ مرآة شمعة (الاخرى) . ومعلوم أنّه ليس كذلك ، أي ليست الشمعة كثيرة ، لانّه لو عرف ذلك \_ أي (لو) عرف أنّ الشمعة واحدة في الحقيقة ، وأنّ تلك الشموع (هي) عكس أنوار تجلّيانها بحسب المرايا ، واليس هناك في نفس الامر كثرة والكثرة (انّما هي) بحسب المرايا ، والقوابل المعدومة \_ لحكم بها (أي بوحدة الشمعة) ورجع الى مشاهدة الشمعة حقيقة .

(الوجوديّة) بحيث لا يحتجب (المشاهد) بالمرايا عن الوجه ولا بالوجه

ا ورد F:M | M:F | M:M | M:F | M:M | M:M

15

عن المرايا ، بل يشاهد الوجه مع المرايا بحيث يقول ذوقاً وحقيقة «أينما تولّوا فئم وجه الله» يعنى: يشاهد الكثرة في الوحدة ، والوحدة في الكثرة ، والذات مع الصفات ، والصفات مع الذات ، والوجه مع المرآة ، والمرآة مع الوجه ، بحيث لا يحتجب بالاوّل عن الثاني في جميع المراتب. فانّه يكون بذلك موحّداً حقيقيّاً ، جامعاً بين الكثرة والوحدة ، واصلا (الي) مقام الفرق بعد الجمع ، الذي هو أعلى المقامات. وفيه قيل ، ضعر :

وما الوجه الا واحد غير أنّه

اذا أنت عدّدت المرايا تعدّدا 9

(٣٩١) وفيه قيل أيضاً ، نظراً الى اتّحاد الرائى والمرئى مع اختلافهما ، أعنى بحيث يكون العبد مرآة للحق والحق مرآة له ، وهو هذا :

شهدت نفسك فينا وهي واحدة

كثيرةً ذات أوصاف وأسمائي

ونحن فيك شهدنا بعد كثرتنا

عيناً بها اتّحد المرئى والرائي

وقد مرّ تفصيل ذلك نظماً ونثراً.

(٣٩٢) ومع ذلك، فلا تنكشف لك حقيقة الحال على ما ينبغى ، 18 الا بعد تصوّرك المثلَ المضروب \_ أعنى المرايا والشمعة \_ من جنس

F أينما ..: سورة Y ( البقرة ) آية Y ( البقرة ) آية Y ( البقرة ) آية Y ( البقرة Y العبد Y ا

واحد: كتصوّرك مثلاً الشمعة والمرابا من حنس الحديدة المحلوّة المصقولة \_ أو (من جنس) الزجاجة الشفافة المتلوّنة ، لانَّك إذا نظرت الى ذلك، وشاهدت الشمعة والمرابا من الحديد أو الزحاحة، وتصوّرتَ معرفة المرايا حقيقة الشمعة ومعرفة الشمعة حقيقة المرايا ، وكذلك الزجاجة ، و( تصوّرت ) قطع نظرهما عن أوضاعهما وأشكالهما العارضة لهما محسب الزمان والمكان، عرفت مشاهدة العارف المعروف، والشاهد المشهود ، والمحت المحبوب ، واتّحاد هما من غير فساد فيهما ، الذي هو الاحتجاب بأحدهما عن الآخر . وصرتَ بذلك عارفاً كاملاً موحّداً ، كما مرّ تقريره. ووصلتَ الى مقام فناء العارف في المعروف، والشاهد في المشهود، والمحبِّ في المحبوب، الذي هو مقام رفع الكثرة الخلقيّة بالكلَّيَّة ، والوصول التي الوحدة الذاتيَّة الحقيقيَّة المخبر عنها الحقُّ 12 تعالى بنفسه، وكذلك أنبياؤه وأولياؤه وتابعوهم من الاقطاب والكمّل. (٣٩٣) أمَّا قوله تعالى فيه (أي مقام الوحدة الذاتيّة) فكقوله في الحديث القدسيُّ « لا يزال العبد يتقرّب اليُّ بالنوافل حتّى أحبّه. فاذا 15 أحببته ، كنت سمعه وبصره ولسانه ويده ورجله . فبي يسمع ، وبي يبصر، وبي ينطق ، وبي يبطش ، وبي يمشي » . وكقوله تعالى فيه (أيضاً) «يا عبدى! أحبب ننى ، أجعلك مثلى ، وليس كمثلى شيء » . وكقوله في القرآن بالنسبة الى الرسول «وما رميتَ اذ رميتَ ، ولكن الله رمي » وكقوله « من

يطع الرسول فقد أطاع الله » .

<sup>11</sup> الوحدة : وحدته F وحدة M || عنها : عنه MF || 12 وتابعوهم M : وتابعيهم F || 17 أحببنى M : اذا احببتنى F || 18 وما رميت ... سورة ۸ ( الانفال ) آية ۱۷ || 18 من يطع ... سورة ٤ ( النساء ) آية ۸۲

(٣٩٤) وأمَّا قول الانبياء ، فكقول النبيِّ \_ صلَّى الله عليه وآله وسلّم « من رآني فقد رأى الحقّ ». وقوله « لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل». وأمّا قول الاولياء ، فكقول أمير 3 المؤمنين \_ عليه السلام « أنا وجه الله . أنا جنب الله . أنا يد الله . أنا العرش. أنا الكرسي". أنا اللوح. أنا القلم » الى قوله « أنا الاول ، أنا الآخر . أنا الظاهر ، أنا الباطن » . وقوله « اسّن لله تعالى شراباً لاوليائه ، اذا 6 شربوا (منه) سكروا . واذا سكروا طربوا . واذا طربوا طابوا . واذا طابوا ذابوا. واذا ذابوا خلصوا. واذا خلصوا طلبوا. واذا طلبوا وجدوا. واذا وجدوا وصلوا . واذا وصلوا اتّصلوا . واذا اتّصلوا ، لا فرق بينهم وبين حبيبهم». و (٣٩٥) وأمّا قول المشايخ ، فكقولهم « سبحاني ! ما أعظم شاني!». وقولهم « أنا الحقّ ». وقولهم « أنا أقول وأنا أسمع ، وهل في الدارين غيري ؟ ». وكقول منصور ( الحلاج ) منهم ، في دعائه 12 الجامع لجميع هذه المراتب مع زيادة أخرى ، الصادر عنه حال قتله « اللُّهمِّ! أنت المتجلَّى من كلُّ جهة ، المتخلَّى عن كلِّ جهة . بحقٌّ قيامك بحقّي، و(بحق ) قيامي بحقّك، وقيامي بحقّك يخالف قيامك بحقّي، 15 لان قيامي بحقَّك ناسوتيَّة ، وقيامك بحقِّي لاهوتيَّة ؛ وكما أن ناسوتيَّتي مستهلكة في لاهوتيّتك ، غير ممازجة اياها ، فلاهوتيّتك مستولية على ناسوتيّتي ، غير مماسة لها ؛ وبحقّ قدمك على حدثي ، وحقّ حدثي تحت 18

<sup>11</sup> الدارين F : الدارين M : الدارين M : الدارين M : الدارين M : المتحلى M : المتحلى M : المتجلى M : المتجلى M : المتجلى M : المتحلى M الماه M : الماس M : الماه : الماه M : الماه M : الماه : الماه M : الماه : ا

ملابس قدمك ، أن ترزقنى شكر ما أنعمت على "، حيث غيبت أغيارى عمّا كشفت لى من مطالعة وجهك ، وحرّمت على غيرى ما أبحت لى من النظر في مكنونات سرّك ! وهؤلاء عبادك قد اجتمعوا لقتلى تقرّباً اليك وتعصّباً لدينك ، فاغفر لهم ؛ فانّك لو كشفت لهم ما كشفت لى ، لما فعلوا ( ما فعلوا ) ؛ ولو سترت عنى ما سترت عنهم ، لما ابتليت بما ابتليت بما الحمد دايماً ، وأنشد :

اقتلونی یا ثقاتی انّ فی قتلی حیاتی ومماتی فی حیاتی فی مماتی

(٣٩٦) هذا آخر الوجه التاسع . واذ فرغنا منه ، فلنشرع في الوجه العاشر الذي هو آخر الوجوه ، ونقطع هذا البحث عليه ، وهو هذا الوجه العاشر في المثال لتحقيق البحث المذكور .

12 مثلاً ، والمقيدات والموجودات كالامواج والانهار الغير المتناهية . فكما مثلاً ، والمقيدات والموجودات كالامواج والانهار الغير المتناهية . فكما أن الامواج والانهار عبارة عن انبساط البحر المحيط بصور كمالاته المائية وخصوصيّاته البحريّة ، فكذلك الموجودات والمقيّدات عبارة عن انبساط الوجود المطلق بصور كمالاته الذاتيّة وخصوصيّاته الاسمائيّة . وكما أن الامواج والانهار ليست ببحر من وجه وليست غيره من وجه وليت غيره من وجه التعيين والتقييد ، لكن ليست غيره من حيث التعيين والتقييد ، لكن ليست غيره من حيث الحقيقة والذات التي هي المائيّة

<sup>1</sup> ملابس F : لماس M || قدمك F : قدسك M || 4 وتعصباً F : وبعضا M || 4 ملابس F : لماس M || 5 وأنشد M : +شعر F || 1 كشفت F : ماكشفت F : ماكشف M || 5 وأنشد M || 6 وأنشد M : +شعر F || 9 واذ M : واذ M : واذ M : واذ الحق F : والحق F : والحق المعربة كالمناسبة المناسبة الم

المحضة \_ لاتها من حيث هذه الحيثيّة هي هو بعينها \_ فكذلك الموجودات والمقيّدات ، لاتها وان كانت غير الحقّ من حيث التعيّن والتقيّد ، لكن ليست غيره من حيث الحقيقة والذات التي هي الوجود ، لاتها \_ من حيث وهذه الحيثية \_ هي هو بعينها . وفيه قيلت الابيات المذكورة قبل ذلك ، وهي هذه :

البحر بحر على ما كان من قدم ان الحوادث أمواج وأنهار لا يحجمننك أشكال يشاكلها

عمّن تشكّل فيها فهى أستار و المور (٣٩٨) وبيان ذلك على سبيل التفصيل هو أن البحر اذا تعيّن بصور الامواج ، سمّى موجاً . واذا تعيّن بصور الانهار ، سمّى نهراً . واذا تعيّن بصور الجداول ، سمّى جدولاً . وكذلك (اذا تعيّن) بصور المطر والثلج والجليد ، وما شاكل ذلك . وليس فى الحقيقة الا بحر أو ماء ، لان الموج والنهر والجدول أسماء (دالة) على البحر بلسان العرب أو غيرهم ؛ والا ، ففى التحقيق ليس له اسم ولا رسم ، بل « البحر » أيضاً السم له بحسب الاصطلاح .

(٣٩٩) فكذلك الوجود أو الحقّ ، اذا تقيّد بقيد سمّى به ، كما سمّى أوّلاً بالعقل ، ثمّ بالطبايع ، 18 ثمّ بالمواليد وأمثال ذلك ، وليس في الحقيقة لا عقلاً ولا نفساً ولا

<sup>4</sup> قيلت: قيل MF || 13 بحراً M || 15 ففي: في MF || 4 قيلت: قيل MF || 4 بحراً M || 15 ففي: في MF || 4 ونفساً M || 17 بقيد M || 19 ولا رسم F : ورسم M || 17 بقيد M : بمقيد F || 19 ولا نفساً F ونفساً M

فلكاً ، لا يها أسماء (دالة) على الحق أو الوجود بلسان العرب أو غيرهم ؛ والا ، ففي التحقيق ليس له اسم ولا رسم ، كما تقدّم في بحث الصفة ، ولا الحق " و الوجود " أيضاً اسم له بحسب الاصطلاح ، لقوله تعالى : «ما تعبدون من دونه الا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ان الحكم الالله أمر ألا تعبدوا الا ايّاه ذلك الدين القيّم ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون " . فوالله ! ثمّ والله ! له لو لم يكن في كتاب الله الا هذه الآية ، لكفي برهاناً على رفع الكثرة واثبات التوحيد المسمّى بالدين القيم «ولكن أكثر الناس لا يعلمون " . ذلك من التوحيد المسمّى بالدين القيم «ولكن أكثر الناس لا يعلمون " . ذلك من وجملهم وعمائهم .

والامطار والثلوج والجليد ، فلا بد من أن يقول : أين البحر أو الماء؟ والامطار والثلوج والجليد ، فلا بد من أن يقول : أين البحر أو الماء؟ وهذه كلّها مظاهرهما ومجاليهما . وكذلك اذا نظر الى العقول والنفوس والافلاك والاجرام والطبايع والمواليد ، فلا بد أيضاً من أن يقول : أين الحق أو الوجود المطلق ؟ وهذه كلّها مظاهرهما ومجاليهما . وأمّا العارف بالصورتين ، فاذا نظر اليهما والى حقيقتهما وحقيقة مظاهرهما ، فلا بد من أن يحكم بالذى حكمنا نحن ، ويقول : الواقع ، لا غير ، هو أنّ البحر اسم لحقيقة محيطة بكلّ من مظاهره ، وليس بينهما المناير وتباين بحسب الحقيقة ، بل على كلّ قطرة من قطراته يصدق أنّها هو بحسب الحقيقة (وأنّها) غيره بحسب التعيّن ، كما أن الحق اسم

<sup>2</sup> ففي : في MF || 4-6 ما تعبدون ... سورة ١٧ (يوسف) آية ٠٤ || 10 بهاتين M : بهذين T || 13،11، 16 من ان : وأن MF

لحقيقة محيطة بكل من مظاهره ، وليس بينهما تغاير وتباين بحسب الحقيقة ، الحقيقة ، بل على كل ذرة من ذراتها يصدق أنها هو بحسب الحقيقة ، (وأنها) غيره بحسب التعين والتقيد .

(٤٠١) و لهذا قال تعالى « أو لم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد ، ألا أنهم في مرية من لقاء ربهم الا أنه بكلّ شيء محيط » لتعرف أنَّه ليس بغائب عن شيء ذاتاً ووجوداً ، لأنَّ المحيط لا ينفكُّ 6 عن المحاط ، لانه لو انفك لزال المحاط وانعدم . وأي لقاء يكون أعظم من هذا ؟ أي من مشاهدته في كلّ ذرَّة من ذرَّات الوجود ذاتاً ووجوداً . « ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون . » (٤٠٢) وبالحقيقة ليس الحجاب المذكور في الاخبار والتنزيل وغير ذلك الا كثرة المظاهر والتعتنات الواقعة يحسب الاضافات والاعتمارات. والا « أينما تولوا فثمّ وجه الله » وذاته ووجوده . والى هذا المعنى 12 أشار تعالى وقال « كلّ شيء ٍ هالك الا وجهه » أي كلّ شيء ٍ مضاف ٍ اليه هالك أزلا وأبداً « الا وجهه » الذي هو ذاته ، لانَّه باق أزلاً وأبداً لفولهم « الباقي باق ٍ في الازل ؛ والفاني فان ٍ لم يزل » وقولهم 15 « كان الله ولم يكن معه شيء وهو الآن كما كان عليه » . ولهذا عقبه تعالى أيضاً بقوله « له الحكم واليه ترجعون » حتّى تعرف أنّه ليس في

الوجود غيره وأنّه « هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء 18

<sup>1</sup> بكل M : لكل F | 2 أنها M : أنه F | 4 أو لم يكف..: سورهُ ٤١ (فصلت) آيةُ ٥٠٤هـ | 13 أينما ... سورهُ ٢١ (البقرة) آيةُ ١٠٩ | 13 كل شيء ... سورهُ ٢٨ (القصص) آيةُ ٨٨ | 17 له الحكم ... سورهُ ٢٨ أيضاً ، آيةُ ٧٠ و ٨٨ | 18 هو الاول ... سورهُ ٥٧ (الحديد) آيةُ ٣

عليم » لان معناه أنه يقول « له الحكم » أى البقاء الدائم السرمد ، « واليه ترجعون » (أى اليه ترجع) هذه الموجودات المقيدة بعد طرح الكثرة الاعتبارية الواقعة بالاضافة والنسبة ، كما أشار اليه القوم « التوحيد اسقاط الاضافات » وقد مر هذا البحث مراراً ، والغرض من ذكره تأكيد لتحقيق المدّعي . والسلام .

(٤٠٣) وقال الشيخ الكامل المحقّق سعد الحقّ والماّة والدين الحموئي \_ قدّس الله سرّه « الحكم حاء وكاف وميم . فالحاء اشارة الى الحياة السارية في جميع الموجودات ، الموسومة بالهويّة الالهيّة ، المنصبة من بحر القيوم الذي به قيام كلّ شيء ، لقوله « لا الّه الا هو الحيّ القيّوم». و الكاف (اشارة) الى الكلّ والميم (اشارة) الى الموجودات » أي به حياة كلّ الموجودات وقيامها ، واليه ترجع بعد زوال تعيّنها واسقاط اضافتها اليه ، لقوله « واليه ترجعون » لرجوع القطرة الى البحر ، بعد زوال تعيّنها واسقاط اضافتها واسقاط اضافتها « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » « ولله المثل الا عليه » .

(٤٠٤) وحكى أنّ جماعة من « الرهبانيّين » وردوا المدينة في عهد خلافة أبى بكر ، ودخلوا عليه وسألوه عن النبيّ وكتابه . فقال لهم أبو بكر « نعم ! جاء نبيّنا ومعه كتاب » . فقالوا له « وهل في كتابه وجه الله ؟ » قال « نعم ! » قالوا « وما تفسيره ؟ » قال أبو بكر « هذا السؤال منهي " (عنه) في ديننا ، وما فسّره نبيّنا بشيء ي » . فضحك

<sup>9</sup> لا اله ..: سورة ۲ (البقرة) آية ۲۰۰ || 11 تعينها M : تعينه F || 12 اضافتها M : اضافته M : اضافته F || 12 واليه ..: سورة ۲۸ ( القصص ) آية ۲۰ و ۸۸ || 13 وتلك الامثال ..: سورة ۲۹ ( الفحل ) آية ۲۲ || 14ولله ..: سورة ۲۹ ( الفحل ) آية ۲۲

الرهبانيّون كلّهم وقالوا « والله! ما كان نبيّكم الا كذّاباً وما كان كتابكم الا زوراً وبهتاناً ». وخرجوا من عنده . فعرف بذلك سلمان ، فدعاهم الى أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ وقال لهم « ان هذا خليفته والحقيقي وابن عمّه ، فأسالوه ». فسألوا السؤال بعينه أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ فقال لهم « ما نقول جوابكم بالقول بل بالفعل ». فأمر باحضار شيء من الفحم وباشعاله . فلمّا اشتعل وصار كلّه ناراً ، سأل \_ عليه السلام \_ 6 الرهبان وقال « يا رهبان! ما وجه النار؟ » فقال الرهبان « هذا كلّه وجه النار » . فقال \_ عليه السلام « فهذا الوجود كلّه وجه الله ، وقرأ : وأينما النار » . فقال \_ عليه السلام « فهذا الوجود كلّه وجه الله ، وقرأ : وأينما فأسلم الرهبانيّون كلّهم بذلك على يده وصاروا موحّدين عارفين .

(٤٠٥) وحكى أيضاً أنّ حيتان البحر اجتمعوا يوماً عند كبيرهم

وقالوا له « يا فلان! نحن عزمنا على التوجّه الى البحر الذى نحن به موجودون وبدونه معدومون؛ فلا بدّ من أن تعلّمنا جهته وتعرّفنا طريقه ، حتى نتوجّه اليه ونصل الى حضرته ، لانّا بقينا مدّة متطاولة نسمع به وما نعرفه ، ولا نعرف مكانه ولا جهته » . فقال لهم كبيرهم « يا أصحابى واخوانى ! ليس هذا الكلام يليق بكم ولا بأمثالكم ، لانّ البحر أعظم من أن يصل اليه أحد ، (و) هذا ليس بشغلكم ، ولا هو من مقامكم . فاسكتوا عنه ولا تتكلّموا بعد ذلك بمثل هذا الكلام ، بل يكفيكم المنسلة عتقدون أنّكم موجودون بوجوده ومعدومون بدونه » . فقالوا له

<sup>1</sup> الرهبانيون M : الرهبانيين F الله فاسألوه M : اسيلوا منه F البعينه + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : + : +

« هذا الكلام ما ينفعنا ، ولا هذا المنع يدفعنا . لابد لنا من التوجّه اليه ولا بد لك من ارشادنا الى معرفته ودلالتنا الى وجوده » . فلمّا عرف الكبير صورة الحال وأنّ المنع لا يفيد ، شرع لهم فى البيان وقال :

اليه ، هو معكم وأنتم معه ، وهو محيط بكم وأنتم محاطون به ؛ والمحيط لا ينفك عن المحاط به . والبحر عبارة عن الذي أنتم فيه . والمحيط لا ينفك عن المحاط به . والبحر عبارة عن الذي أنتم فيه . فأينما توجّهتم في الجهات ، فهو البحر ، وليس غير البحر عندكم شيء . والبحر معكم وأنتم مع البحر ، وأنتم في البحر والبحر فيكم ، وهو ليس بغائب عنكم، ولا أنتم بغائبين عنه ، وهو أقرب اليكم من أنفسكم » . فحين سمعوا هذا الكلام منه ، قاموا كالهم اليه وقصدوه حتى يقتلوه . فقال لهم « لم تقتلوني ؟ ولائي ذنب استحق هذا ؟ » فقالوا له « لا تنك قلت : البحر الذي نحن نطلبه ، هو الذي نحن فيه ، والذي نحن فيه ، هو الماء فقط . وأين الماء من البحر ؟ فما أردت بهذا الا اضلالنا عن طريقه وحيداننا عنه » .

(٤٠٧) فقال كبيرهم « والله ! ما كان كذلك ! وما قلت الا الحق والواقع في نفس الامر ، لان البحر والماء شيء واحد في الحقيقة ، وليس بينهما مغايرة أصلاً . فالماء اسم للبحر بحسب الحقيقة والوجود، والبحر اسم له بحسب الكمالات والخصوصيّات والانبساط والانتشار على المظاهر

<sup>6</sup> هو M: وهو F || محاطون به M: محاط له F || 7 به: ـ M || 8 فهو M: وهو F || 11 يقتلوه F: يقبلوه M || 12 لم F: سلا || تقتلوني F: تقتلونني M || هذا F: سـ || 14 من البحر : وابن البحر M || 15 وحيداننا : والحادنا F والخادنا

كلّها ». فعرف ذلك بعضهم ، وصار عارفاً بالبحر وسكت عنه . وأنكر البعض الآخر وكفر بذلك ، ورجع عنه مطروداً محجوباً . والذي حكيت عن لسان الحيتان لو حكيته عن لسان الامواج ، لكان أيضاً صحيحاً ، وكلاهما جايز .

(٤٠٨) واذا تحقّق هذا ، فكذلك (شأن) الخلق في طلب الحقّ . فانّهم اذا اجتمعوا عند نبيٌّ أو امام أو عارف وسألوا عن الحقّ ، فقال هذا 6 النبي أو الامام أو العارف: «انّ الحقّ الذي تسألون عنه وتطلبونه، هو معكم وأنتم معه، وهو محيط بكم وأنتم محاطون به، والمحيط لا ينفك " عن المحاط « وهو معكم أينما كنتم » « وهو أقرب اليكم من حبل 9 وريدكم » « ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم ، ولا خمسة الا هو سادسهم ، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر الا هو معهم » أينما كانوا . و « هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيءٍ عليم » « أينما 12 تولوا فثمّ وجه الله » . « كلّ شيء هالك الا وجهه ، له الحكم واليه ترجعون » . وهو ليس بغائب عنكم ، ولا أنتم بغائبين عنه ؛ أينما توجّهتم ، فثمّ ذاته ووجهه ووجوده . وهو مع كلّ شيءٍ وعين كلّ شيءٍ ، بل هو كلُّ شيء وكلُّ شيء به قائم وبدونه زائل . وليس لغيره وجود أصلاً ، لا ذهناً ولا خارجاً . وهو الاوّل بذاته ، والآخر بكمالاته ،

الظاهر بصفاته ، والباطن بوجوده ، وانّه للكلّ مكان ، في كلّ حين وأوان ، ومع كلّ انس وجان ».

(٤٠٩) (فلمّا سمع الخلق ذلك) «قاموا اليه كلّهم وقصدوه ليقتلوه. فقال لهم « لم تقتلوني؟ ولائي ذنب استحق هذا ؟ »فقالوا له «لائتك قلت : الحقّ معكم وأنتم معه، وليس في الوجود الا هو، وليس لغيره وجود، لا ذهناً ولا خارجاً ، ونحن نعرف بالحقيقة أنّ هناك موجودات غيره ، من العقل والنفس والافلاك والاجرام والملك والجنّ وغير ذلك. فما أنت الا كافر ملحد زنديق. وما أردتُ بذلك الا اغواءنا واضلالنا عن الحقّ وطريقه». (٤١٠) فقال لهم « لا والله ! ما قلتُ لكم غير الحقّ ولا غير الواقع؛ وما أردتُ بذلك اضلالكم واغواءكم، بل قلتُ ما قال هو بنفسه وأخبركم اياه على لسان نبيّه . والا، فأيّ شيء معنى قوله « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتَّى يتبيّن لهم أنَّه الحقِّ ، أو لم يكف بربّك أنه على كلّ شيء شهيد ؟ ألا أنّهم في مرية من لقاء ربّهم ألا اتُّه بكلُّ شيءً محيط » ؟ \_ ومعنى قوله « الله نور السماوات والارض ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح، المصباح في زجاجة، الزجاجة كأنّها كوكب درَّى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها یضیء ولو لم تمسسه نار، نور علی نور، یهدی الله لنوره من یشاء ويضرب الله الامثال للناس والله بكلّ شيء عليم » ؟ ومعنى قوله « هو

<sup>1</sup> وانه للكل مكان M : وانه ليس بكل (في كل Fh) مكان F || في كل: وفي كل F الله M : قلبه M || لم F : - M || 12 البه M : قلبه F || فأى : أي M || 13 || سنريهم ...: سورهُ ٤١ ( فصلت ) آية ٥٤-٥٥ || 15 الله نور ... سورهُ ٤٢ (النور) آية ٥٥ |

الاوّل والآخر والظاهر والباطن » ؟ وكذلك جميع أقواله المذكورة (سابقاً). ولاى شيء قال «ما تعبدون من دونه الا أسماء سمّيتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ان الحكم الالله أمر أن لا تعبدوا 3 الا ايّاه ، ذلك الدين القيّم ولكن أكثر الناس لايعلمون » ؟ ولم قال «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » ؟ لانّه يعرف أن كلّ واحد ما يعرف ذلك ولا يقدر عليه ، كما قال أيضاً « انّ في ذلك 6 لآيات لاولى الالباب » و « انّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » .

9 فعرف ذلك بعضهم وقبل منه ، وصار عارفاً موحّداً ؛ وأنكر و ذلك بعضهم ، ورجع عنه محجوباً مطروداً ملعوناً . نعوذ بالله منه ومن أمثاله ! \_ هذا آخر الامثلة المضروبة في هذا الباب . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب . « ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل 12 مثل لعلّهم يتذكّرون » « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » .

(٤١٢) وهذا ما كان الا تنبيهاً لبعض الطالبين ، وتفهيماً لبعض 15 السالكين . والا ، فحصول هذا المقام والوصول الى هذه المرتبة موقوف على عناية الله تعالى ، لقوله «يهدى الله لنوره من يشاء» ـ منسوب الى

ا هو الأول ... سورهٔ ٥٧ (الحديد) آيهٔ m  $\|$  2 ما تعبدون ... سورهٔ ١٧ (يوسف) آيهٔ ٤٠  $\|$  5 ذلك فضل ... سورهٔ ٥٧ ( الحديد) آيهٔ ٢١  $\|$  5 يعرف F : عرف M  $\|$  6 ان في ذلك ... سورهٔ ٠٠ ( طه ) آيهٔ F  $\|$  7  $\|$  يات ... سورهٔ F (آل عمران) آيهٔ F  $\|$  1 | 4 | 5 فعرف F : يعرف F  $\|$  1 ملعوناً F - اينما ثقفوا F  $\|$  1 ولقد ضربنا ... سورهٔ F : F اينما ثقفوا F ( العنكبوت ) آيهٔ F F 1 يهدى الله... سورهٔ F ( العنكبوت ) آيهٔ F F 1 يهدى الله... سورهٔ F ( النور) آيهٔ F F 1 يهدى الله... سورهٔ F ( النور) آيهٔ F ( النور) آيهٔ F النور) آيهٔ F

هدایته وتوفیقه ، لقوله « انّك لا تهدى من أحببت ولكنّ الله یهدى من يشاء » . «والله یقول الحقّ وهو یهدى السبیل » .

التوحيد الوجودي وكيفيّته . واذ فرغنا منه ، فلنشرع في بيان الشبهات الواردة فيه والمغالطات اللازمة له . وبيان نسبة هذه الطائفة وخرقتهم الى الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ خصوصاً الى أمير المؤمنين على بن أبي طالب \_ عليه السلام \_ وأولاده \_ عليهم السلام \_ واجب ، وهو هذا :

## ذيل القاعدة الرابعة

## فى الشبهات الواردة على التوحيد الوجودى وفى البحث عن الصوفية وسر الولاية والامامة

(٤١٤) اعلم أنّ في هذا التوحيد مفاسد كثيرة ومهالك عظيمة ، 12 كلّ واحدة منها سبب للهلاك الابدى والشقاء السرمد يّى . فمنها الاباحة ، وذلك أنّ من شاهد وجوداً واحداً ، ظاهراً في مظاهر كثيرة ، وما حصل له الفرق بين الظاهر والمظهر ، وقع في الاباحة وصار كافراً نجساً . والاباحة هي أن لا يلتفت صاحبها الى الحلال والحرام ، والطيّب والخبيث ، والطاهر والنجس ؛ ويكون الكلّ عنده مباحاً جائزاً حسناً ؛ ولا يبالى بالفساد والفسق ، وما شاكل ذلك . نعوذ بالله منه ومن تابعيه ، وعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين !

(٤١٥) ومنها الالحاد ، وذلك أن من شاهد وجوداً واحداً ، ظاهراً في مظاهره (الكثيرة) ، وما حصل له الفرق بينهما ، عدل عن الظاهر الى الباطن وحكم بحقية الباطن وشرفه وبطلان الظاهر وخسته ، وصار بذلك 3 ملحداً كافراً نجساً ، عادلاً عن الحق وأهله . نعوذ بالله منه ومن تابعيه ! وفي الشرع أيضاً ، الالحاد هو العدول عن ظاهر الشريعة الى باطنها ، وهو مذهب الاسماعيلية الموسومة بالملاحدة والباطنية .

(٤١٦) ومنها الاتحاد، وذلك أن من شاهد الحق في مظاهره، وشاهد نفسه معها بأنه من جملتها، حكم باتحاده بالحق مع بقاء الاثنينية والغيرية، وصار (بذلك) اتحادياً ملعوناً نجساً. وهو مذهب النصارى وبعض و السوفية، لعنهم الله تعالى. والذين يشنعون من أهل الظاهر على أهل التوحيد من الصوفية الحقة من أرباب الباطن، (لأمرين أثنين): الاول، بسبب هذا المذهب؛ والثانى، بواسطة الحلول الآتى بحثه. ولا يعرفون 12 أنّ الصوفية الحقة ما يقولون بالاتحاد، وهذا ليس مذهبهم. وان قالوا (بما يوهم) ذلك، فجوابهم في هذا في غاية الوضوح، وهو أنهم يقولون: نحن اذا نفينا وجود الغير مطلقاً، ولسنا قائلين الا بوجود واحد، فكيف نحن اذا نفينا وجود الغير مطلقاً، ولسنا قائلين الا بوجود واحد، فكيف نحل نكل .

(٤١٧) ومنها الحلول ، وذلك أن من شاهد الحقّ ظاهراً في 18

مظاهره ، وما عرف كيفية ظهوره ، وما حصل له الفرق بين الظاهر والمظهر ، حكم بحلوله في مظاهره ، وهو مذهب بعض النصارى أيضاً ، ومذهب بعض الصوفية ، لان النصارى ذهبوا الى أن الحق حل في بدن عيسى \_ عليه السلام ؛ والصوفية ذهبوا الى أنه حل في قلوب عباده . ولكل واحد منهما في هذا الباب مقالات طويلة وكلمات غريبة . نعوذ بالله منهم ومن مقالاتهم !

(٤١٨) ومنها الفرق ، وهو الاحتجاب بالخلق عن الحقّ وبقاء الرسوم الخلقيّة بحالها .

9 (٤١٩) ومنها الجمع، وهو شهود الحق بلا خلق. والمراد بالاوّل (أى بالفرق) أن كلّ من شاهد الخلق وكثرته واحتجب به عن الحق وحدته، فهو محجوب عن الحق بالخلق. والمراد بالثاني (أى بالجمع) التي كلّ من شاهد الحق وذاته واحتجب به عن الخلق واعتبارهم، فهو محجوب بالحق عن الخلق. وكلاهما مذمومان.

(٤٢٠) والحقّ من ذلك أن يكون العارف المحقّق في مقام «الفرق الثاني» الذي هو شهود قيام الخلق بالحقّ، ورؤية الوحدة في الكثرة والكثرة في الوحدة، من غير احتجابه بالآخر، ويسمّى (هذا المقام به) الفرق بعد الجمع، وهو نهاية المراتب في التوحيد والعرفان. وفيه قيل بالنسبة الى المراتب الثلاث المذكورة «ايّاكم والجمع والتفرقة! فان الاوّل يورث الزندقة والالحاد، والثاني يقتضي تعطيل الفاعل المطلق، وعليكم بهما! فانّ جامعهما موحّد حقيقيّ، و(هذا المقام) هو المسمّى

 $<sup>\| \</sup> F \|$  الخلق  $\| \ F \|$  الخلق عن الخلق  $\| \ F \|$  الحق  $\| \ F \|$  الخلق  $| \ F \|$  الخلق  $| \ F \|$  الخلق الخلق

بجمع الجمع وجامع الجميع ، و(صاحبه) له المرتبة العليا والغاية القصوى .

(٤٢١) ومنها الاجمال، وذلك أن من شاهد الوجود كلّه حقّاً على قسيل الاجمال، وما شاهده على سبيل التفصيل، بقى على نصف المعرفة من الله، وصار محجوباً عن النصف الآخر. وأكثر المفاسد المذكورة تحصل من هذا النظر. وكثير من الخلق ذهبوا الى هذا (المذهب)، والى الآن هم عليه.

ومنها التفصيل، وذلك ان من شاهد الوجود كلّه على سبيل التفصيل، وما شاهده على سبيل الاجمال، بفي أيضاً على نصف والمعرفة منه تعالى، وصار محجوباً عن النصف الآخر، ووقع في مفاسد كثيرة. والمراد من قولنا « بقى على نصف المعرفة » أنّهما (أى الاجمال والتفصيل) طرفا الافراط والتفريط في التوحيد الحقيقي الذي هو الحد 12 الأوسط بينهما ، كما أشرنا اليه في « باب التقسيم » . فلا يكونان هو ، بل يكونان غيره ، لانهما اذا اجتمعا صارا واحداً تامّاً كاملاً ، لان المعرفة التامّة الكاملة (هي) في الجمع بينهما أعنى مشاهدة الحق على 15 سبيل الاجمال في عين الاجمال ، وعلى سبيل الاجمال في عين الاجمال ،

(٤٢٣) ومنها التمثيل والتشبيه ، وذلك أن من شاهد الوجود كلّه 18 وجوداً واحداً ، و ما عرف كيفيّة كلّيْته وكيفيّة معيّته في كلّ واحد من المظاهر ، فشبّهه بشيء ونزّهه عن شيء ، ومثّله بموجود ونزّهه عن

<sup>3</sup> و د لك : و هو MF || 4 بقى M : يقال F الله شاهد M : يشاهد F الم أنهما : لا أنهما : لا أنهما MF و د لك : و هو MF || شاهد M : يشاهد F

15

معدوم ، \_ صار بذلك « مشبّهيّاً » نجساً . \_ تعالى الله عمّا يقول المشبّهون علواً كسراً!

(٤٢٤) ومنها التنزيه والتعطيل، وذلك أن من شاهد الوجود كلُّه واحداً ، وما عرف وحدته ولا كثرته ، أضاف الافعال الي الاسماب الظاهرة ، وغفل عن الفاعل المطلق وعطّله عن فعله ، وصار بذلك محجوباً بأسبابه ومظاهره، ويقي نجساً مشركاً ملعوناً. نعون بالله منه!

(٤٢٥) وأمثال هذه المفاسد والشهات كثيرة ، لسنا محتاجين الي ذكر جميعها، (وقد) ذكرنا رؤوسها وأصولها والتي هي المعظم منها. فينبغى أن تعرف أنّ هذه الجماعة المسمّاة بالصوفيّة \_ عند أهل الله من الانبياء والاولياء والمحقَّقين والموحَّدين \_ هم محجوبون عن الحقُّ وأهله ، « ملعونين أينما ثقفوا » عليهم لعنة الله والملايكة والناس أجمعين! وللموحَّدين في هذا الباب كتب ورسايل ، أي في باب المنحرفين عن التوحيد الحقيقيّ ، المنخرطين في سلكهم . ومنها رسالة موسومة «برسالة مغالط الصوفيّة » . فكلّ من أراد البسط في ذلك ، فليرجع اليها .

(٤٢٦) واذا تحقّق هذا ، فاعلم أنّ جميع التشنيع من أهل الاديان والملل على الموحّدين المحقّقين من أهل الله ، فهو بسبب أقوال هؤلاء القوم وأفعالهم ، الذين ليسوا منهم لا قولاً ولا فعلاً . بل (هم منسوبون 18 اليهم) بمجرّد النسبة الصوريّة من الخرقة المزوّجة والكلمات المزخرفة

<sup>3</sup> وذلك : وهو MF | 4 أضاف : فاضاف MF || 5 باسبابه F : بلسانه M || 9 – 10 هذه الجماعة... هم: هولاء الجماعة عند اهلالله... والموحدين المسماة بالصوفية MF | 11 ملعونين ( ملعونون MF ) أينما ..: سورة ٣٣ ( الاحزاب ) آية ٦١ || 12 المنحرفين F \_ : M 16 بسبب أقوال: بأقوال MF | 18 المزوجة F : والمزوجة M

وبعض الاوراد الملوّثة بالرياء والسمعة . أمّا القول ، فبما عرفته ( من ) أنّه خارج عن الشريعة والطريقة والحقيقة . وأمّا الفعل ، فأفعالهم مبنيّة على أقوالهم ، فحيث ثبت فساد القول ، ففساد الفعل لازم . واذا كان 3 كذلك ، فكيف تجوز نسبتهم الى الطائفة الحقّة مع عدم العلم بأصولهم وقوانينهم ؟ نعوذ بالله منهم !

(٤٢٧) ومع ذلك فليس هذا بغريب ولا بشيء نادر ما وقع مثله ، 6 لأنك ان تحققت ، شاهدت هذه المفاسد في جميع الطوائف الاسلامية والغير الاسلامية ، لأن كثيراً من الناس يتشبّهون بقوم ليسوا منهم ، ويفتخرون بأقوالهم وأفعالهم ، ويشهرون بها أنفسهم ، وغيرهم يشنّعون وعليهم بها وهم منزّهون عنها، مثل طائفة الشيعة مثلاً . فان الطائفة الحقة منهم طائفة واحدة ، وهم « الاثنا عشريّة الاماميّة » ، وطوائف كثيرة تشبّهوا بهم وليسوا منهم ، بل (هم ) عندهم كافرون ، مثل « الغلاة » و « الاسماعيليّة » و « الزيديّة » و « الكيسانيّة » وشعبهم وفرقهم المذكورة في كتب الشيعة و (أهل) السنّة . والناس يشنّعون عليهم (أي على الاماميّة الاننا عشريّة ) بأقوالهم وأفعالهم (أي بأقوال الطوائف الاخرى من 15 الشيعة ) وهم منزّهون عنها .

(٤٢٨) والعجب كلّ العجب أنّ أكثر التشنيع على الموحّدين المحقّقين من أهل الله ، ( صادر ) من الطائفة الشيعيّة الاثنا عشريّة ، 18 بخلاف مجموع الطوايف الاسلاميّة ، مع أنّ مأخذهم واحد ، ومشربهم

<sup>4</sup> مع: بمجرد MF  $\|$  8 منهم: منهم: منها MF  $\|$  8 والغير الاسلامية  $\|$   $\|$  9 ويفتخرون M : ويغترون  $\|$  10 منزهون  $\|$  1 منزلون  $\|$  1  $\|$  1 طائفة : الطائفة  $\|$  10 الحقة  $\|$  1  $\|$  1 وطائفة  $\|$  4 طائفة  $\|$  1 وطائفة  $\|$  1 وطائفة  $\|$  1 وطائفة  $\|$  1 والمعهم  $\|$  1 وشيعهم  $\|$  1 وسيعهم  $\|$  1 وسيعهم  $\|$  1 وسيعهم  $\|$  1 وسيعهم  $\|$  3 المنافقة  $\|$  4 المنافقة  $\|$  4 المنافقة  $\|$  6 المنافقة  $\|$  8 المنافقة  $\|$  9 المنافقة  $\|$  1 المنافقة  $\|$  1

واحد ، ومرجعهم الى واحد ، وهو قول الله تعالى والنبيّ والائمّة

المعصومين \_ عليهم السلام \_ كما تقدّم ذكره في المقدّمة ، لأن هؤلاء (أي الصوفيّة) أخذوا منهم (أي من الائمّة عم) الاصول بحسب الباطن \_ أي بحسب الطريقة \_ كما أخذ الشيعة منهم الاصول بحسب الظاهر \_ أعنى من حيث الشريعة \_ وكلاهما صحيح ، واجب عليهم بيانهما وعلينا القيام بهما ، كما سيجيء تقريره عند البحث في الشريعة والطريقة والحقيقة . (٤٢٩) وبالحقيقة سبب تشنيعهم عليهم وعلى أمثالهم ما كان الامن عدم علمهم بأصولهم وقواعدهم وكيفيّة مأخذهم وترتيب اسنادهم ، لانّهم لو اطّلعوا على ذلك على ما ينبغى ، لما شنّعوا عليهم أصلاً ، ولا اعترضوا على كلامهم أبدأ ، لكنّ « المرء عدّق ما جهله » . وعلى هذا التقدير ، وجب علينا تقريره وتحقيقه ليزول به التنفّر (أى النفور) عن خواطرهم، ويحصل لهم الاضطلاع على أصولهم وقواعدهم ، لأنَّ الله تعالى ما أنعم بهذه النعمة من بينهم الاعلينا ، وما انكشف هذا الحجاب بخلافهم الا عن أعيننا . و« الحمد لله الذي فصّلنا على كثير من عباده » . « ذلك

(٤٣٠) فنقول: اعلم أنه كما لا يكون الفساد في الطائفة الاماميّة ، القائلين بظاهر الشريعة ( فيما يتعلّق بالاصول المأخوذة عن الائمة المعصومين عم ) ، فكذلك لا يمكن ( أن يتطرّق ) الفساد في ( مآخذ ) الطائفة الصوفيّة الحقّة ، القائلين بباطن الشريعة ، لان " أصول الطائفة الاولى وفروعهم كما هي منقولة عن النبي والائمة المعصومين - عليهم

من يشاء والله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم».

<sup>14</sup> والحمد ..: سورة ٢٧ ( النمل ) آية ١٥ || 14\_15 ذلك فضل ..: سورة ٥٧ ( الحديد ) آية ٢٧

السلام \_ نقلاً متواتراً صحيحاً ، \_ كذلك أصول الطائفة الثانية وفروعهم هي أيضاً منقولة عن النبيّ والائمّة المعصومين \_ عليهم السلام \_ نقلاً متواتراً صحيحاً ، لان اسناد علومهم وخرقتهم \_ بعد عناية الله تعالى و واعطائهم ذلك بطريق الكشف والالهام ، وبعد الاخذ عن الكتاب والسنّة \_ الى كميل بن زياد النخعي \_ رضى الله عنه \_ الذى كان تلميذ على " \_ عليه السلام \_ والى الحسن البصري " \_ رضى الله عنه \_ الذي أيضاً كان ع تلميذه ؛ والى جعفر بن محمّد الصادق ـ عليهما السلام ـ الذي كان ولده وامام زمانه ؛ وبعده الى أولاده المعصومين واحداً بعد واحد حتَّى الى المهدى صاحب الزمان \_ صلوات الله تعالى عليه \_ الذي هو ألآن على و مذهبهم موجود ، وهو قطب الوجود ، وامام الوقت ، وصاحب الزمان ، والدنيا قائمة بوجوده ، وظهور الساعة موقوف على ظهوره ، لأن عندهم لا يجوز خلق الزمان عن المعصوم القطب ، كما أنَّ عند الشيعة لا يجوز خلق الزمان عن المعصوم، اماماً كان أو نبيّاً.

(٤٣١) والقطب والمعصوم أو القطب والامام لفظان مترادفان ، صادقان على شخص واحد ، وهو خليفة الله تعالى في أرضه ، كما قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ بعد كلام طويل مشيراً اليهم ، وهو قوله «اللهم ، بل لا تخلو الارض من قائم لله بحججه ، امّا ظاهراً مشهوراً أو خافياً مغموراً ، لئلا تبطل حجج الله تعالى وبيناته . وكم ذا ؟ وأين أولئك؟ أولئك هم والله ! الا قلّون عدداً والا عظمون قدراً ، بهم يحفظ الله تعالى حججه وسناته » الى آخره .

<sup>3</sup> وخرقتهم F: وخرقهم M || 8 الى F \_ : M || 4 أو القطب M : اذ القطب F || 14 أو القطب M : اذ القطب F || 18 خافياً : خائفاً MS || 19 هم F : - 18

اسنادهم من أمير المؤمنين الى كميل بن زياد والى التفصيل، فترتيب اسنادهم من أمير المؤمنين الى كميل بن زياد والى الحسن البصرى ومنهم الى مريديهم، فمعروف مشهور غنى عن الشرح والبسط، لسنا في صدد بيانه. وأمّا ترتيب اسنادهم الى مولانا وامامنا جعفر بن محمّد الصادق ـ عليه السلام ـ فهو أنّ السرّ المعلوم الذى هو سرّ التوحيد، انتقل من أمير المؤمنين الى أولاده الحسن ثمّ الحسين؛ ومن الحسين الى ولده المعصوم زين العابدين؛ ومنه الى ولده محمّد بن على الباقر؛ ومنه الى ولده جعفر بن محمّد الصادق؛ ومنه الى ولده موسى الباقر؛ ومنه الى ولده محمّد التقى ومنه الى الحسن العسكرى ومنه الى محمّد الى محمّد الله عليم التقى ومنه الى محمّد بن الحسن المهدى صاحب الزمان ـ صلوات الله عليهم الى محمّد بن الحسن المهدى صاحب الزمان ـ صلوات الله عليهم الى علي الحمين .

(۱۳۳) وأمّا (ترتیب اسنادهم) الی المشایخ ، فمن جعفر الصادق معلیه السلام م الی أبی یزید البسطاهی م قدس الله سرّه م الذی کان تلمیده وسقّاء داره و محرم أسراره ، كما ذكره علماء الشیعة والسنّة فی كتبهم الكلامیّة ، عند نسبة جمیع العلوم الی أمیر المؤمنین ، ومنه الی أولاده و مریدیه . و کان (الامام جعفر) من خلفائه (أی الامام علی الی أولاده و مریدیه . و کان (الامام جعفر) من خلفائه (أی الآن أصحابه فی هذا الباب (أی فی نسبة جمیع العلوم الیه) والی الآن أصحابه و مریدوه علیه . و (ترتیب اسنادهم) أیضاً من موسی الکاظم م علیه السلام مالی شقیق البلخی م و منه الی تلامذته و مریدیه . و (ترتیب اسنادهم الی شقیق البلخی ، و منه الی تلامذته و مریدیه . و (ترتیب اسنادهم

و السيعة ( وهو MF = 15 M = 15 M = 15 M = 15 MF = 15 و السيعة ( الشقيق MF = 15 MF = 15 و السية المعلماء شيعية و سنية MF = 15 MF = 15 والسنة المعلماء شيعية و سنية MF = 15 MF = 15

كذلك) من على بن موسى الرضا الى معروف الكرخي ، ومن معروف الكرخي الى البغدادي ، الكرخي الى البغدادي ، ومن السرى الى الجنيد البغدادي ، ومن الجنيد الى الشبلي ، وهكذا (الشأن) الى اليوم ؛ وهم على هذا ، وكذلك مريدوهم ، خلفاً عن سلف .

فيهم، لمّا تحقّق حقيقتهم واسناد علومهم وطريقتهم الى الائمّة المعصومين - فيهم، لمّا تحقّق حقيقتهم واسناد علومهم وطريقتهم الى الائمّة المعصومين - عليهم السلام - لا ينبغى أن يحكم أحد بابطال مذهبهم واعتقادهم ، خصوصاً الشيعة الاماميّة . وان حكم (أحد ببطلان علوم هذه الطائفة) فلا يخلو من أحد وجهين : امّا عدم صحّة اسناد هذه العلوم والاسرار واليهم ، وامّا عدم اطّلاعهم على علوم البواطن . فان كان الاوّل ، فهو ظاهر في غاية الظهور ؛ واتّفق العلماء على ذلك ، وقد تقرّر تفصيله بطريق التواتر ، والانكار على المتواترات يكون من قبيل المكابرات . 12 بطريق التواتر ، والانكار على المتواترات يكون من قبيل المكابرات . 12 علومهم الى الائمة ، فيلزم منه أن حسّ كلّ طائفة تكون نسبة علومهم اليهم ، تكون حقّاً . وقد تقرّر أن اسناد جميع العلوم اليهم ، فيلزم أن يكون الكلّ حقّاً ، وليس الكلّ حقاً بمدّعي الكلّ ، \_ أجيب عنه

به وبغيره ، أى بالاسناد وغير الاسناد . فأمّا الاسناد ، فمعلوم . وأمّا 18 غير الاسناد ، فهو تطابق الكشفين ، أى كشفهم وكشف الائمّة في هذا

بأنّه ما ثبتت حقيّة طرقهم بمجرّد الاسناد فقط ، حتّى يلزم هذا ، بل

 $<sup>\</sup>parallel$  MF : فهذه : فهولاء  $\parallel$  MF : خلفاً  $\parallel$  5 فهذه : فهولاء  $\parallel$  MF مريدوهم : مريديهم  $\parallel$  MF وجهين : الوجهين  $\parallel$  MF ثبتت : ثبت  $\parallel$  MF المستحقة : المستحقة : المستحقة  $\parallel$  MF فهم  $\parallel$  MF  $\parallel$  17  $\parallel$  MF المستحقة  $\parallel$  طرقهم  $\parallel$  MF  $\parallel$  19  $\parallel$  P  $\parallel$  19 المستحقة  $\parallel$  المستحقة  $\parallel$  كالمستحقة  $\parallel$  المستحقة  $\parallel$  كالمستحقة  $\parallel$  كالمستحقة كالمس

الباب ، لاتّهما مطابقان « حذو النعل بالنعل والقدّة بالقدّة » .

(٤٣٦) وان قيل : يلزم من هذا أيضاً مساواتهم مع الانبياء والائمّة ، \_ أجيب عنه بأنّه لا يلزم ذلك ، لان من مساواة طلوع الشمس بالنسبة الى الابصار لا يلزم مساواة الابصار فى مشاهدتها ، لان كلّ بصر لا يشاهدها الا بقدر نوره وضوئه . فافهم ! فانّه دقيق . وقس كلّ بصر لا يشاهدها الا بعدر نوره وضوئه . فافهم النبيّين على بعض ، عليه حال الانبياء وقوله تعالى « ولقد فضّلنا بعض النبيّين على بعض ، اللّهة . وقوله « وخر موسى صعقاً » وقوله « وما زاغ البصر وما طغى » وغير ذلك من الاقوال .

9 (٤٣٧) وأمّا هذا الاعتراض ، فان كان من الفرقة الاماميّة ، فهذا بعينه يرجع اليهم ، لان اثبات حقيتهم ليس الا بمجرّد اسناد علومهم اليهم ، ولا كشف عندهم ولا شهود . وان كان (هذا الاعتراض) من عيرهم ، فكذلك (يرجع اليهم أيضاً) ، لاتهم لا بدّ من أن يسندوا علومهم الى أحد ، ويلزم من ذلك الاسناد هذا الاعتراض بعينه ، لان من صحّة الاسناد لا يلزم صحّة الحصول .

15 (٤٣٨) وان قيل أيضاً: انهم لو كانوا حقّاً ، لما خافوا من أحد ، وكانوا مشهورين بين الناس ، ولم يخفوا علومهم ، وكانوا جاهرين بها كغيرهم ، \_ أجيب عنه بأن هذا السر لا زال كذلك مستوراً مخفيّاً ، لا مودّعاً عند أهله ، مضنوناً به على غيرهم . ومع ذلك فاخفاء السر وقلة أهله لا يدل على بطلانه ، لان اخفاء هذا السر واجب ،

ولقد فضلنا ..: سورهٔ ۱۷ ( بنی اسرائیل ) آیهٔ ۱۵  $\parallel$  7 وخر موسی ..: سورهٔ ۱۷ (الاعراف) آیهٔ ۱۹  $\parallel$  ۱۹ وما زاغ ..: سورهٔ ۱۳ (الاعراف) آیهٔ ۱۹  $\parallel$  ۱۹ مودعاً  $\parallel$  ۲ مودعاً  $\parallel$  ۲

لما تقرّر في المقدّمة ولقوله تعالى « انّ الله يأمركم أن تؤدوا الامانات الى أهلها » ولقوله « لا تسألوا عن أشياء ان تبد لكم تسؤكم ». وقلّة أهله (أى أهل السرّ ، هو أمر) مشكور لا مذموم ، لقوله « وقليل من عبادى  $^3$ الشكور » . والنبي ّ ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ أمر بذلك ، أي باخفاء المذهب والذهب والذهاب ، بقوله « استر ذهابك وذهبك ومذهبك! » وكذلك جميع الائمة \_ عليهم السلام \_ لقلّة الاهل .

(٤٣٩) واخفاء السرّ في الفرقة الاماميّة أكثر ، لأنّ أصول دينهم وأساس قواعدهم على ذلك ، لقول امامهم جعفر بن محمَّد الصادق ـ عليه السلام « التقيّة ديني ودين آبائي ، فمن لا تقيّة له ، لا دين له » ، ولقول و علمائهم ، منهم ابن بابویه القمّی" \_ رحمة الله علیه \_ فاته ذكر في « اعتقاداته » أنّ التقيّة واجبة ، من تركها فقد خرج عن دين الاماميّة ، وهو قوله « التقيّة واجبة ، من تركها كان بمنزلة من ترك الصلاة 12 الواجبة » . وقوله « التقيّة واجبة لا يجوز رفعها الى أن يخرج الامام القائم \_ عليه السلام \_ فمن تركها قبل خروجه ، فقد جرج من دين الاماميّة وخالف الله تعالى ورسوله والائمّة \_ عليهم السلام » . وأمثال 15 ذلك كثيرة.

(٤٤٠) وان كان الثاني ( أي ان حكم أحد ببطلان علوم الطائفة الصوفيّة لعدم اطّلاعهم على علوم البواطن ) ، فهو أيضاً في غاية الشهرة 18 والجلاء، ولا يقول به الا الجاهل بأصول مشايخ الاماميّة وأصول أرباب الطريقة ، لان المشايخ الاماميّة كلّهم ذكروا في كتبهم اسناد جميع 1 لما تقرر M : بما تقرر F | 1 إن الله ..: سورة ٤ ( النساء ) آية ٦١ | 2 لانسألوا ..: سورة ٥ (المائدة) آية ١٠٠١ | 3 وقليل ..: سورة ٤٣ ( السبا ) آية ١٧ || 5 استر ... وذهبك F: اسرذهبك وذهابك M

العلوم الرسميّة والحقيقيّة الى على " - عليه السلام - منهم الامام الفاضل كمال الدين هيثم البحراني " - قدّس الله سرّه - فانّه ذكر في « الشرح الكبير لنهج البلاغة » و(في) « قواعده الكلاميّة » مفصّلاً ومجملاً بأن " « جميع العلوم مستفادة من حضرته » . وكذلك الشيخ الاعظم جمال الدين بن المطهّر - قدّس الله روحه - في كتاب « مناهج اليقين » و « منهاج الكرامة » و « شرح النظم » وغير ذلك من الكتب . وكذلك السمرقندي " وكذلك المولى الاعظم، أفضل المتقدّمين والمتأخّرين ، خواجه نصير الدين الطوسي " - قدّس الله روحه - في « التجريد » .

9 (٤٤١) وأمّا أرباب الطريق ، فليس لهم اسناد الا اليه (أى الامام على ) والى تلامذته ، كما مرّ تقريره وترتيبه مفصّلاً .

(٤٤٢) وأمّا تفصيل ذلك من قول علماء الاماميّة ، فهو قول المولى 12 الاعظم كمال الدين هيثم البحراني " ـ قدّس الله سرّه ـ وقد ذكرناه عند البحث في « العلم الرسمي والعلم الكسبي » والفرق بينهما . وأمّا قوله ـ عليه السلام ـ الدال على ذلك ، فكثير ؛ منه قوله « لو كسرت لي عليه السلام ـ الدال علي ذلك ، فكثير ؛ منه قوله « لو كسرت لي الوسادة ثمّ جلست عليها ، لقضيت بين أهل التوراة بتوراتهم ، وبين أهل الزبور بزبورهم ، وبين أهل الانجيل بأنجيلهم ، وبين أهل الفرقان بفرقانهم . والله ! ما من آية نزلت في برّ أو بحر أو سهل أو جبل أو بفرقانهم ، والله ! ما من آية نزلت » . وقوله « والله ! لو شئت أن أخبر شيء نزلت ، وفي أي " وقت نزلت » . وقوله « والله ! لو شئت أن أخبر

F كمال الدين F : M | 5 المطهر F : مطهر M | 5 ومنها F : ومناهج F الطريق F : الطريق F : الحال على ذلك F : F الحال على المحال F : F : وقضيت F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F

كلّ رجل منكم بمخرجه ومولجه وجميع شأنه ، لفعلت ' ؛ ولكنّى أخاف أن يكفروا في برسول الله » . وقوله « والله ! لقد اندمجت على مكنون علم ، لو بحت ' به لاضطربتم اضطراب الارشية في الطوى البعيدة » . وقوله « سلوني عمّا دون العرش ، فانّى بطرق السماء أعلم من طرق الارض » . وقوله « تعلّمت من رسول الله ألف باب من العلم ، ففتح لي من كلّ باب ألف باب » . وقوله « لو كشف الغطاء ، لما ازددت ' يقيناً » 6 وغير ذلك من الاقوال .

(٤٤٣) ومعلوم أن هذه الوسعة والقدرة في العلوم لا تكونان الا من الكشف والالهام المسمّى بالعلم اللدني . وقد ذكر الغزالي في و تصانيفه ، وكذلك محيى الدين (بن) العربي \_ قدّس الله سرّه \_ أن العلوم اللدنية والحقائق الالهية وما تابعهما ، مخصوصة بعلى \_ عليه السلام \_ دون غيره من اولالياء من الازل الى الابد ، كالنبوة (العامّة مخصوصة) 12 بالنبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . \_ وكلام هذين الشيخين العظيمين بالنبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . \_ وكلام هذين الشيخين العظيمين اليضاً ليس بقليل . وهذا الحال أشهر وأبين من أن يحتاج أحد فيه الى البرهان .

(٤٤٤) واذا تحقّق هذا ، فنرجع ونقول : (ان ) هذا السرّ المنقول من أمير المؤمنين على عليه السلام \_ وأولاده المعصومين الى تلامذتهم ومريديهم ، هو عند العوام من الصوفيّة وغيرهم موسوم بالخرقة ، وعند 18 الخواص موسوم بسرّ الولاية .

(٤٤٥) فالذى قاله العوام : ان خرقة التصوّف كانت لآدم \_ عليه السلام \_ وهو لبس من يد جبرئيل \_ عليه السلام \_ باذن الله وأمره ، وكانت من جنس الصوف أو غيره ؛ فوصلت منه الى ولده شيث \_ عليه السلام \_ بالارث الصورى ؛ ومن شيث الى أولاده ؛ ومنهم الى نوح \_ عليه السلام \_ ومن نوح الى أولاده ؛ ومنهم الى ابراهيم \_ عليه السلام \_ ومن ابراهيم الى اولاده ؛ ومنهم الى محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ ومنه الى على " \_ عليه السلام \_ ومن على " الى أولاده وتلامذته ؛ ومنهم الى تلامذتهم ومريديهم على الترتيب المذكور ، \_ ليس بصحيح ولا معقول .

9 (٤٤٦) لان الخرقة عند الخواص هي « سرّ الولاية » الذي كان للنبي ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ بالاصالة ، لقوله « كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين » . وانتقل منه (هذا السرّ) الى آدم بطريق العارية ، 12 على سبيل الوصيّة بعينه ؛ ومن آدم الى ولده شيث ، بالارث الحقيقي المعنوي ؛ ومن شيث \_ عليه السلام \_ (انتقل سرّ الولاية) على الترتيب المذكور الى محمّد \_ عليه السلام ؛ ومنه الى على ، ومن على الى المذكور الى محمّد \_ عليه السلام ؛ ومنه الى على ، ومن على الى يعض ، الى يوم القيامة . وهذا الوجه أحقّ وأولى من الاوّل .

(٤٤٧) لانّ الخرقة الصوريّة من الصوف أو القطن أو غيرهما ، ليس العادة ومجاز الها دخل في حصول « سرّ الولاية » في الشخص . فكأنّها استعارة ومجاز

لتفهيم «أهل الصورة» و «أهل الظاهر». والا، فنسبة هذا المعنى (أى سرّ الولاية) الى الخرقة، كنسبة « لباس التقوى» الى التقوى، لقوله تعالى «وريشاً ولباس التقوى». ومعلوم أنّ التقوى ما لها لباس. وكذلك حال «الفتوّة» و « العقل » و « الشرب » المنسوبة الى أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ لانّها أيضاً (أمور) معنوية. وأخذ أهل الصورة بالصورة ويعملون عليها ، غافلين عن معناها . وجميع الاوضاع المشهورة في العالم ، عند التحقيق ، هذا وحلها . ولولا مخافة التطويل ، لشرعت في بيان كلّ واحد واحد منها ، وبينت تحقيقها ، خصوصاً « الخرقة الصورية » وسببها وسبب تسميتها وبينت تحقيقها ، خصوصاً « الخرقة الصورية » وسببها وسبب تسميتها وبينت به «هزار ميخ» ، وغير ذلك .

الى الانبياء والاولياء ؛ وبيان أن هذا المعنى مخصوص بالنسب المعنوية الى الانبياء والاولياء ؛ وبيان أن هذا المعنى مخصوص بالنسب المعنوية كلا بالنسب الصورية ؛ و أن هذا العلم ارثى لا كسبى ؛ وأن العلماء 12 الذين هم « ورثة الانبياء » هم الموصوفون بهذا العلم ، وكيفية تحصيل هذا العلم لكل من أراد ، وغير ذلك من الاسرار واللطايف ، فسيحىء في الاصل الثالث من هذه الرسالة ، كما تقرر في الديباجة ، ان شاء الله تعالى. 15 الاصل الثالث من هذه الرسالة ، كما تقرر في الديباجة ، ان شاء الله تعالى. (٤٤٩) ولكن سمعت بعض الصوفية يقول : لم يخصص الشيعة أثمتهم باثني عشر؟ ولم يسمونهم بالمعصومين ؟ والعصمة ، أي شيء معناها ؟ \_ فنريد أن نشرع في بيان ذلك ، ونزيل هذه الشبهة عن خاطره ، ثم نرجع الى 18 (بمان) غير (ذلك من الابحاث) .

(٤٥٠) فنقول: أيّها الصوفي "! هذا التعجب، ان كان في نفس العدد، وأنّه عدد غريب ما وقع مثله في شيء من الاشياء، فهذا ليس بعجب، لانّ أكثر الاشياء وأعظمها مشتمل عليه، مثل البروج، والشهور، وساعات الليل و(ساعات) النهار، وأسباط بني اسرائيل ونقبائهم، والعيون الصادرة من عصا موسى \_ عليه السلام \_ وغير ذلك.

6 (٤٥١) ومع ذلك، فهذا الاعتراض يرد على كلّ عدد من الاعداد، لأنّ كثيراً من الاشياء هو واقع على واحد واحد ، وعلى أثنين أثنين، وعلى ثلاثة ثلاثة ، وعلى أربعة أربعة ، وهكذا بالغاً ما بلغ (العدد)، وعلى ثلاثة ثلاثة ، وعلى أربعة أربعة ، وهكذا بالغاً ما بلغ (العدد)، وحكما سيجيء تفصيله . فلو اعترضت على كلّ واحد من الاعداد أنّه لم كان كذلك؟ مثل السماوات، لم كانت سبعة أو تسعة ؟ والكواكب السيّارة، لم كانت سبعة ؟ والبروج ، لم كانت اثنى عشر ؟ والجهات ، لم كانت ستة ؟ والارضين ، لم كانت سبعة ؟ والبحور ، لم كانت سبعة ؟ والجنّة ، لم كانت ما نية ؟ والنار ، لم كانت سبعة ؟ والبحور ، لم كانت سبعة ؟ والهنّة ، لم كانت وماك البخنان ، (لم كان) رضوان ؟ ومالك ، مالك النيران ؟ والسنة ، لم كانت ثلاثمائة وستّين يوماً ؟ والشهر ، وأمثال ذلك ، مالك ذلكين يوماً ؟ واليوم والليلة ، لم كانا أربعة وعشرين ساعة ؟ وأمثال ذلك .

(٤٥٢) وكذلك فيما ورد في التسبيح والتهليل والتمجيد والتكبير، 18 وأنّه لا يصح الا في عدد معين ، مثل سبعين تسبيحاً ، وأربعين تكبيراً ، وثلاثين تهليلاً ، وأربع وثلاثين تحميداً ، الى ما لا نهاية له ، (ممّا لو ذكر ُته) لطال عليك الزمان ، وما حصل لك شيء من هذا. فيكفيك هذا

<sup>5</sup> عصا : عصى MF || 10 مثل M : + ان F || 11 عشر M ؛ عشرة F || 15 كان : كانت 5 كان : كانت 5 كانا : كاننا : كاننا

المقدار، (وهو) أن تعرف أو تعتقد أنّ الموجودات واقعة على حكمة الله تعالى واتقانه واحكامه، و(أنّ) كلّ عدد أو كمل شيء له خصوصيّة، وهو عالم بخصوصيّته على ما هو عليه، وليس كلّ أحد مكلّفاً بمعرفته، وأنّ تحصيله جايز، غير منهى عنه ولا محظور، « ذلك تقدير العزيز العليم ».

(٤٥٣) وذكر صاحب (رسائل) اخوان الصفا وقال « انّ فيثاغورس 6 الحكيم هو أوّل من تكلّم في طبيعة العدد » . وقال « ان الموجودات واقعة بحسب طبيعة العدد ، فمن عرف طبيعة العدد وأنواعه وخواصه ، أمكنه أن يعرف كمّيّة أنواع الموجودات وأجناسها ، وما الحكمة في وكميّتها على ما هي عليه ألآن ، ولم لم تكن أكثر من ذلك ولا أقلّ منه » .

(٤٥٤) « وذلك أن البارئ \_ جل وعز \_ لمّا كان هو علّة الموجودات 12 وخالق المخلوقات ، وهو واحد بالحقيقة ، لم يكن من الحكمة أن تكون الاشياء شيئاً واحداً من جميع الجهات ، بل وجب أن تكون واحداً بالهيولي كثيراً بالصورة . ولم يكن من الحكمة أن تكون الاشياء كلّها 15 ثنائيّة ولا رباعيّة ولا أكثر من ذلك ولا أقلّ ، بل كان الاحكم والانفس أن تكون على ما هي عليه من الاعداد والمقادير ، وكان ذلك في غاية الحكمة ».

(٤٥٥) «وذلك أنّ من الاشياء ما هي ثنائيّة، ومنها ما هي ثلاثيّة ورباعيّه ، ومخمّسات ومسدّسات ومسبّعات ومعشّرات ، وما زاد على ذلك

 $<sup>\</sup>mathbf{F}$  وما الحكمة  $\mathbf{M}$  : وما الحكمة  $\mathbf{M}$  وما الحكمة  $\mathbf{M}$  : وما الحكم  $\mathbf{M}$  والانقس  $\mathbf{M}$  : والانقس

بالغاً ما بلغ. فالاشياء الثنائيّة مثل الهيولي والصورة ، والجوهر والعرض ، والعلّة والمعلول ، والبسيط والمركّب ، واللطيف والكثيف ، والنيّر والمظلم وغير ذلك . وبالجملة من كلّ زوجين أثنين ، كما ذكر الله \_ عزّ وجلّ « ومن كلّ شيء خلقنا زوجين » .

(٤٥٦) (وأمّا الاشياء الثلاثيّة ، فمثل الابعاد الثلاثة التي هي الطول والعرض والعمق ؛ ومثل المقادير الثلاثة ، التي هي الخط والسطح والجسم ؛ ومثل الازمان الثلاثة ، التي هي الماضي والمستقبل والحاضر ، وغير ذلك . وبالجملة ، ( الاشياء الثلاثيّة هي ) كلّ أمر ذي واسطة وطرفين » .

الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ؛ ومثل الطبايع الاربعة ، التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ؛ ومثل الاركان الاربعة ، التي هي الربيع النار والهواء والماء والارض ؛ ومثل أجزاء الزمان ، التي هي الربيع والصيف والشتاء والخريف ؛ ومثل الجهات الاربعة ، التي هي الشرق والغرب والشمال والجنوب ؛ والاوتاد الاربعة ، التي هي الآحاد والعشرات والمئات والالوف . وعلى هذا المثال اذا اعتبر ، وجد أشياء كثيرة : مخمسات ومسدسات ومستعات ، بالغاً ما بلغ » . هذا آخره (أي آخر قول صاحب رسائل اخوان الصفا ) .

(٤٥٨) وهذا المقدار يكفيك للتنبيه على حكمة الاعداد وخصوصيّاتها. وان كان يعجبك أنّ الائمّة انحصروا في اثني عشر عدداً ، وما كانوا أزيد

<sup>1</sup> مثل : فمثل MF || 4 و من كل ... سورة ٥١ ( الذاريات ) آية ٤٩ || 8 واسطة || M : واسط F || 12 || 4 || 13 || M || M : واسط F || 12 || 4 || 15 || 15 || 15 || 15 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 1

ولا أنقص، فهذا أيضاً ليس بعجب؛ ومع أنه ليس بعجب، فهو بعينه يرجع اليك . فأمّا أنّه ليس بعجب ، فبما تقدّم ألآن ، وهو أنّ كلّ عدد له خصوصيّة ، وهذا من جملة العدد . فله أيضاً خصوصيّة ، وتلك الخصوصيّة ما 3 نعرفها نحن ولا أنت ، ولا يلزم من هذا شيء من المفاسد أصلاً .

(٤٥٩) ومع ذلك ، فهذا الكلام يرجع الى عدد الانبياء \_ عليهم السلام \_ وأنهم لم كانوا منحصرين في مائة ألف نبي وأربعة وعشرين ألف نبي وأربعة وعشرين ألف نبي والى عدد الاوصياء \_ عليهم السلام \_ وأنهم لم كانوا منحصرين في مائة ألف وصي وأربعة وعشرين ألف وصي والى عدد الرسل ، وأنهم لم كانوا مائة وثلاثة عشر رسولا ؟ والى عدد أولى العزم ، وأنهم لم كانوا خمسة أو سبعة ، على اختلاف القول ؟ والى سور القرآن ، كانوا خمسة أو سبعة ، على اختلاف القول ؟ والى سور القرآن ، وأنها أيضاً لم كانت مائة وأربع عشرة سورة ، أو مائة وثلاث عشرة سورة ، على اختلاف القول ؟ وغير ذلك : من عدد الملايكة ، وحملة والعرش ، والحور والقصور وأمثالها .

(٤٦٠) وأمّا أنّه (أى هذا العجب بعينه) يرجع اليك ، فانّ عندك الاولياء والاقطاب منحصرون فى ثلاثمائة وستّ وخمسين عدداً ، أو ثلاثمائة وستّ وستين عدداً ، كلّ طبقة عدد وستّ وستين عدداً ؛ وهذا العدد منحصر فى ستّ طبقات ، كلّ طبقة عدد برأسه ، كالطبقة الاولى ، فانّها ثلاثمائة نفر ؛ وكالثانيّة ، فانّها أربعون نفراً ؛ وكالثالثة ، فانّها سبعة نفر ؛ وكالرابعه ، فانّها خمسة نفر ؛ وكالخامسة ، فانّها اللائة نفر ؛ وكالسادسة ، فانّها فرد (واحد) وهو القطب . ولست أنت عالم بسبب ذلك ؛ وان سألوك بالتحقيق ، عجزت عن جوابه .

(٤٦١) غاية ما في الباب، (أنَّك) تقول في جوابه وسبب هذا ، أنَّه 21

<sup>1</sup> بعينه M : فنعميته F  $\|$  F نحن F : بهن M  $\|$  B وأنهم... نبى F : M  $\|$  B مائة وثلاثة عشر: كذا F ودربحار الانوار مجلسى F كم المرسلون منهم؟ قال ثلاث مائة وثلاثة عشر جماً غفيراً F چاپ جديد تهران ، جلد يازدهم F

اذا رفع القطب عن مكانه \_ بمعنى أنّه مات \_ قعد رجل من الثلاثة مكانه ، ورجل من الخمسة مكان رجل من الثلاثة ، وكذلك من السبعة والاربعين ورجل من الخمسة مكان رجل من الثلاثة ، وكذلك من السبعة والاربعين الربض الا هو ، أعنى : يموت الخلق الى أن تصل النوبة الى هذه الثلاثمائة ؛ ومن الثلاثمائة الى أن تصل الى الاربعين ؛ ومن الاربعين الى أن تصل الى السبعة ؛ ومن السبعة الى أن تصل الى الخمسة ؛ ومن النلاثة الى أن تصل الى الخمسة ؛ ومن الثلاثة ؛ ومن الثلاثة الى أن تصل (النوبة) الى الخمسة الى أن تصل الى النوبة) الى القطب ، وتقوم القيامة بموته . وهذا ليس بجواب مشبع ! لانّ للخصم \_ القطب ، وتقوم القيامة بموته . وهذا ليس بجواب مشبع ! لانّ للخصم \_ على كل واحد واحد من هذه الدعوى \_ اعتراضاً ، لانّ اعتراضك أيضاً من هذا القبيل . والحق أن مثل هذه الاعتراضات ليس بحسن ، وليس فيه فائدة طائلة .

12 (٤٩٢) وأمّا أرباب التحقيق في هذا المقام - أى في عدد الائمّة وغيرهم - (فلهم) نظر شريف ومعنى لطيف ، نورده ههنا توضيحاً للغرض ، ونرجع بعده الى بحث العصمة وغير ذلك من الابحاث . وذلك النظر هو أنّهم يقولون : انّنا طابقنا عالم المعنى بعالم الصورة ، وكذلك عالم الآفاق بعالم الانفس . فما وجدنا شيئاً يكون في عالم المعنى ولا يكون في عالم الصورة ، وكذلك في الآفاق والانفس . فحينئذ ، لمّا وجدنا في عالم الصورة ، وكذلك في الآفاق والانفس . فحينئذ ، لمّا وجدنا في عالم الصورة الافلاك التسعة ، والكواكب السبعة ، والبروج الاثنى عشر ، والعناص الاربعة ، والمواليد الثلاثة ، التي بها قوام هذا العالم ، فينبغي

أن يكون في عالم المعنى كذلك، حتّى تكون المطابقة صحيحاً.

(٣٦٤) فالافلاك ( التسعة هي صورة ) العقول التسعة الصادرة من العقل الاوّل، الذي هو الانسان الكبير (الذي هو) بمثابة الجوهر الاوّل وفي الآفاق. أو (هي صورة ) الاملاك الاربعة ، التي هي حملة العرش لليوم وجبرئيل وميكائيل واسرافيل وعزرائيل وحقيقة الانسان الكبير، لان الاملاك الاربعة هم الكروبيون، الذين ليس ( أحد ) أقرب الى الله 6 تعالى منهم من الملايكة ، ومنهم يصل الفيض الى مجموع أهل العالم أعلاه وأسفله. وأن جبرئيل سبب ايصال علوم العالمين اليهم ؛ وميكائيل سبب ايصال أرزقاتهم ؛ واسرافيل سبب ايصال حياتهم ؛ وعزرائيل سبب وايصال مماتهم ؛ وحقيقة الانسان الكبير وروحه هو مبدأ الكل ومنشأه . ايصال مماتهم ؛ وحقيقة ، الآيات التسعة التي أعطاها ( الله ) لموسى عليه المسلم ؛ وبالحقيقة ، الآيات التسعة التي أعطاها ( الله ) لموسى عليه

السلام ـ بحسب المعنى ، كانت اطلاعه على حقيقة هذه التسعة (الافلاك) 12 وكمالاتها وخصوصيّاتها ، وان كان لها فى الآفاق والانفس ، بالنسبة الى خواصّ أمته وعوامّها ، معنى آخر .

(٤٦٥) والكواكب السبعة (صورة) للسبعة من الرسل ، الذين هم 15 أولو العزم منهم ، لان \_ عند المحقّقين \_ أولى العزم سبعة ، لا خمسة ولا سنّة ، كما هو رأى جماعة من المسلمين . وهم آدم ، ونوح ، وابراهيم ، وداود ، وموسى ، وعيسى ، ومحمّد \_ عليهم السلام .

(٤٦٦) ولا ينبغى الاكذلك \_ مطابقة للآفاق وعالم الصورة

<sup>4</sup> أو الاملاك F : والاملاك M | 5 اليوم : « ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية» سورة F (الحاقة) آية V | 0 الانسان F : انسان V | هو : هي V ، V | V ومنشأه: ومنشأها V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V | V

والبروج الاثنى عشر ـ الائمّة الاثنا عشر ، الدائرة فيها (أى فى أبراج ولايتهم) هؤلاء السبعة من الانبياء ، لان دوران الانبياء والرسل لا يكون الاعلى أبراج الولاية لتحصيل الكمالات والشرف ، لانّها (أى الولاية) هي الاصل (للنبوّة والرسالة) كما سنذكر تحقيقها في موضعه . ولا ينبغي أن يتوهم من هذا الكلام غير الحقّ ، لان الولى فقط لا يكون أعظم من النبي مطلقاً ، وان كانت الولاية أعظم من النبوّة . وهذا المذهب (أى كون الولى أعظم من النبي، هو) مذهب الملاحدة من الاسماعيلية لا غير . والعناصر الاربعة (صورة) للاوتاد الاربعة (القائمة) على أطراف لا العالم ، من اليمين والشمال والخلف والقدّام . والمواليد الثلاثة (صورة) للانواع الثلاثة ، من الانسان والملك والجنّ ، أو النبي والرسول والولى .

12 (٤٦٧) والحقّ أن هذا نظر شريف ووجه حسن ، وعليه اتفاق أكثر المشايخ المعتبرين من الصوفيّة ، مثل الشيخ الاعظم محيى الدين (بن) العربي \_ قدّس الله سرّه \_ فانّه ذكر في « فتوحاته » أن بين الفلك النامن والتاسع قصراً له اثنا عشر برجاً ، على مثال النبي والائمّة الاثنى عشر ، وغير ذلك من الاسرار . ومثل الشيخ الكامل سعد الملّة والدين الحموئي \_ قدّس الله روحه العزيز \_ فانّه ذكر في بعض تصانيفه « أن الحموئي لا يصدق الا على هؤلاء الائمّة الاثنى عشر \_ صلوات الله عليهم \_ لان غيرهم ليسوا بالاولياء والائمّة ، بل (سمّوا) بالاوتاد والابدال » .

<sup>8</sup> للاوتاد : الاوتاد MF || 10 للانواع : الانواع MF || 13 المعتبرين : المعتبرة MF || 14 الفلك MF || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19

وذكر هذا النقل تلميذه عزيز الدين النسفى \_ رحمه الله \_ فى أكثر رسايله. وان استقريت ، عرفت أكثر من ذلك. هذا آخر الوجه الثانى من هذا البحث.

(٤٦٨) وان قلت : فاذا كان في هذا العدد خصوصية ، ولا يمكن ظهورها بدونه ، فينبغي أن يكون الائمة والاوصياء في جميع الازمان كذلك ، لا أزيد ولا أنقص . وما سمعنا بذلك! . قلنا : عدم سماعك لا كدل على عدمه ، لانه في جميع الازمان ، ما كانت الائمة والاوصياء الا اثنى عشر . وذكر ذلك أكثر الفضلاء في كتبهم وتصانيفهم ، كما هو معلوم لاهله . وان اظلعت على كتب الله المنزلة من السماء ، عرفت وذلك بالتحقيق .

(٤٦٩) ومع ذلك ، فان أردت ، ذكرنا ههنا نقلاً واحداً منهم (أى من الفضلاء) بعبارته ، لتعرف أن الحال دائماً كان كذلك . وهو هذا : 12 «اعلم أن مبنى قولهم (قائم) على أن الانبياء وان كانوا مائة ألف نبى وأربعة وعشرين ألف نبى وكذلك الاوصياء ، لكن الشريعة صارت منحصرة في ستّة من الانبياء الكبار ، وأوصياؤهم وأئمّتهم في اثنى عشر وصيّاً أو 15 اماماً ، وذكروا أسماءهم مفصّلاً ، كما ستعرفه » .

(٤٧٠) وأوّل ذلك النقل وهو قول ذلك الشخص : «اعلم أنّه لا بدّ لكلّ نبى مرسل بكتاب من عند الله تعالى أن يورث ذلك وصيّاً يودع 18 فيه أسرار نبوّته وأسرار الكتاب المنزل ، ويكشف له مبهمه ، ليكون ذلك الوصى هو حجّة ذلك النبى على قومه ، ولئلا تتصرّف الامّة في

<sup>1</sup> عزيز الدين M : عز الدين F || 11 ذكرنا F : ذكر M || 12 لتعرف : فتعرف M عزيز الدين M : عزيز الدين M بورث: يرى M يربى F || 10 تتصرف F: ينصرف M الله الكن M : ولكن F || 18 يورث: يرى M يربى F || 10 تتصرف

ذلك الكتاب بآرائها وعقولها ، فتختلف وتزيغ قلوبها ، كما أخبر الله تعالى فقال «هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أمّ الكتاب وأخر متشابهات ، فأمّا الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم ، يقولون آمنًا به كلّ من عند ربّنا وما يذكّر الا أولو في العلم ، فالرسول والامام والكتاب هم الحجّة على الامّة «ليهلك من هلك عن بيّنة ويحيى من حيّ عن بيّنة ».

(٤٧١) « ثمّ اعلم أن أصحاب الشريعة من لدن آدم الى محمّد \_ و صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ (هم) ستّة ؛ كلّ واحد منهم جاء بشريعة واحدة ، مدّة . فالشريعة الاولى فاتحة ، والآخرة خاتمة ، وما بينهما تنسخ ( الشريعة ) الآخرة الاولى ، لتعود الخاتمة فاتحة والفاتحة خاتمة . والى ذلك أشار النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ باستدارة الزمان ، وهو قوله «قد استدار الزمان كهيئته يوم خلق الله فيه السماوات والارضين » .

15 (٤٧٢) « فالانبياء الستّة (أى أصحاب الشرائع هم) آدم ، - نوح ، - ابراهيم ، - موسى ، - عيسى ، - محمّد - صلّوات الله عليهم أجمعين . واتن لكلّ واحد منهم ، من الاوصياء المتواصلين به في الازمنة المتباعدة لكلّ واحد منهم ، عشر وصيّاً يحفظون كلمته ويقيمون شريعته ، ما دام

<sup>2</sup> هوالذي أنزل ... سورة  $\pi$  (آل عمران) آية ه  $\parallel$  6 ليهلك ... سورة  $\Lambda$  ( الانفال ) آية ع 1  $\parallel$  10 واحدة M : واحدية  $\pi$   $\parallel$  فالشريعة الاولى : فالاولى M فالاول  $\pi$   $\pi$  الاخرة الاولى: أول الاخير  $\pi$  الاولى الاخير  $\pi$  الاولى: أول الاخير  $\pi$  الاولى:  $\pi$  الانبياء : الانبياء : الانبياء : والارض  $\pi$   $\pi$  النبياء : الانبياء : الانبي

15

التكليف باقياً. والوصى هو الحجّة بعد ذلك النبي ، وهو الامام الناطق بتأويل الكتاب، الصامت بحفظ الشريعة ، ويقيم الحدود ، ويسدّ الثغور ، ويقص يد الظالم عن المظلوم.

(٤٧٣) « فالشريعة الفاتحة لآدم \_ عليه السلام \_ وأوصياؤها اثنا عشر ، وهم : شيث ، هابيل ، قينان ، ميسم ، شيسم ، قادس ، قيذق ، ايميخ ، اينوخ ، ادريس ، وينوخ ، ناحور .

(٤٧٤) « والشريعة الثانية لنوح ـ عليه السلام ـ وأوصياؤها اثنا عشر وصيّاً ، وهم: سام ، يافث ، أرفخشد ، فرشخ ، فاتو ، شالخ ، هود ، صالح ، ديمخ ، معدل ، دريخا ، هجان .

(٤٧٥) « والشريعة الثالثة لابراهيم \_ عليه السلام \_ وأوصياؤها اثنا عشر وصيّاً ، وهم : اسماعيل ، اسحق ، يعقوب ، يوسف ، ايلون ، أيّوب ، زينون ، دانيال الأكبر ، اينوخ ، اناخا ، ميدع ، لوط .

(٤٧٦) « والشريعة الرابعة لموسى \_ عليه السلام \_ وأوصياؤها اثنا عشر وصيّاً ، وهم : يوشع ، عروف ، فيدوف ، عزير ، اريسا ، داود ، سليمان ، آصف ، انراخ ، منيقا ، ارون ، واعث .

(٤٧٧) « والشريعة الخامسة لعيسى ـ عليه السلام ـ وأوصياؤها اثنا عشر ، وهم: شمعون ، عروف ، قيذق ، عبير ، زكريا ، يحيى ، أهدى ، مشخا ،

M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M = 1 + M =

طالوت ، قس ، استين ، بحيرا الراهب .

(٤٧٨) « والشريعة السادسة لمحمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وأوصياؤها اثنا عشر وصيّاً، وهم: أمير المؤمنين علي "، الحسن الزكي "، الحسين الشهيد، على " زين العابدين، محمّد الباقر، جعفر الصادق، موسى الكاظم، على " الرضا، محمّد التقي "، على " النقي "، الحسن العسكري "، المهدى القائم، وبه جمعت الاوصياء، وعدّتهم اثنان وسبعون وصيّاً لستّة أنبياء مرسلين.

(٤٧٩) « فان حصل بين الوصى "المتصل بالنبى "المتصل بالله فترة من الزمان الى وصى آخر ، حفظ تلك الوصية الرجال المؤمنون بشريعة ذلك النبى وبايمان ذلك الوصى ، ولا يزالون ينقلونها سرا الى أن يظهرها الله تعالى جهرا ، لقول النبى \_ صلى الله عليه وآله وسلم و لو لم يبق من الدنيا الا يوم واحد ، لطوّل الله تعالى ذلك اليوم ، ليخرج رجل من ولدى ، اسمه اسمى ، وكنيته كنيتى ، يملا الارض قسطا وعدلا كما ملئت جوراً وظلماً » .

15 (٤٨٠) هذا آخر النقل المذكور . « وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين » . هذا بيان علّة عددهم (أي الائمّة) بالاثنى عشر .

(٤٨١) وأمّا بيان تسميتهم « بالمعصوم » ومعنى العصمة ، فالعصمة في اللغة هو ما اعتصم به الانسان من الشيء ، وكأنّه امتنع به من الوقوع فيما يكره . والعصمة من الله تعالى هي التوفيق الذي يسلم به الانسان

<sup>1</sup> بحيراً : بجير F يحيره M | 17 وكلا نقص .. للمؤمنين ( للمتقين MF ) : سورة ١٨ ( هود ) آية ١٢١ || 20 يسلم F : فسلم M

فيما يكره اذا أتى الطاعة . وذلك مثل اعطائنا رجلاً غريةاً حبلاً يتشبّث (به) ، اذا أمسكه واعتصم به يسلّم ؛ وذلك الشيء عصمة له لمّا تشبّث به ، فسلّم من الغرق ؛ ولو لم يعتصم به ، لم تتمّ عصمة له . وكذلك سبيل اللطف : ان الانسان اذا أطاع سُمّى (فعله) توفيقاً وعصمة ً ؛ وان لم يطع ، لم يسمّ (فعله) توفيقاً ولا عصمة ً . وقد بيّن الله تعالى ذلك المعنى في كتابه ، بقوله « واعتصموا بحبل الله جميعاً » . وحبل الله هو المعنى في كتابه ، بقوله « واعتصموا بحبل الله جميعاً » . وحبل الله هو في عقابه ؟ وضار تمسّكهم بأمره اعتصاماً ، وصار لطف الله (بهم) في الطاعة عصمة . فضار تمسّكهم بأمره اعتصاماً ، وصار لطف الله (بهم) في الطاعة عصمة .

متأخّريهم ، فالعصمة صفة للانسان يمنع بسببها من فعل المعاصى ، ولا يمتنع منها بدونها . هذا معنى العصمة وتعريفها ، لغة واصطلاحاً .

(٤٨٣) وأمّا علّة تسميتهم الائمّة ـ عليهم السلام ـ بالمعصوم ، فهو أنّ الانبياء والائمّة ، عندهم ، معصومون من الكباير والصغاير ، عمداً وسهواً ، من حين الطفوليّة الى آخر العمر ، وان خالفهم فى هذا كثير من الناس ، مثل الاشاعرة والمعتزلة وتابعيهم ، والخوارج والزيديّة أوأمثالهم . وبيان ذلك أنّهم يقولون : لا شكّ ولا خفاء أن الله تعالى خلق عباداً وكلّفهم بالتكليف ، لقوله « وما خلقت الجنّ والانس الا ليعبدون » . فان لم يبعث اليهم أحداً يعلّمهم هذا التكليف ، حتّى يقوموا بأدائه ، لم الم يحصل غرضه ـ الذي هو العبوديّة ـ من هذا التكليف . واذا لم يحصل عرضه ـ واذا لم يحصل

<sup>3</sup> به فسلم : سلم MF || 4\_5 و ان لم... توفیقاً F : \_M || 6 واعتصموا ..: سورهٔ ۳ ( آل عمران ) آیهٔ ۹۸ || 10 یمنع F : یمتنع M || 11 یمتنع M : یمنع F || 17 وما خلقت ..: سورهٔ ۱۰ ( الذاریات ) آیهٔ ۰۹

غرضه، يكن تكليفهم عبثاً ، والعبث على الله محال. وقال تعالى « لقد منّ الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكِّمهم ويعلَّمهم الكتاب والحكمة ، وان كانوا من قبل لفي ضلال مبين ». (٤٨٤) فاذا بعث (الله) اليهم شخصاً من الاشخاص البشريّة وقال لهم «هذا رسولكم »، فلا بدّ له من ظهور علامة تصديقاً له، يعرفون بها أنّه النبيُّ من عند الله . وهذه العلامة هي المعجزة . فاذا ظهرت تصديقاً له ، وعرفوه أنَّه نبي مرسل ، فينبغي أن يكونوا آمنين من طرفه من جميع القبايح، كالكذب والخيانة والمفسدة وغير ذلك، \_ بل (ينبغي أن يكون الناس آمنين من طرف النبيُّ ) عن الكباير والصغاير كلُّها ، لانَّه لو صدر منه فعل من الصغاير ، لم تأمن نفوسهم من صدور مثله (عنه) مرّةً أخرى . فلا يعتمدون علمه ولا على قوله وفعله ، ولا يلتفتون المه . وعلى هذا التقدير ، تكون أيضاً بعثته (أي بعثة النبي ) عبثاً ، والعبث محال عليه تعالى ، كما مرّ . فينبغى أن يكون (النبي ) معصوماً ، لتأمن نفوسهم منه ، ولا تنفر عقولهم عن مطاوعته ، ويقبلوا قوله ، ويعملوا عليه ، ويصل اللطف من الله تعالى اليهم بواسطته ، ولا يلزم من الله تعالى الاخلال مالواحب.

(٤٨٥) وجه آخر (في لزوم العمصة): وهو أنّه اذا أمر الله تعالى بمطاوعة هذا النبيّ ، كما أمر بمتابعته وجوباً ، فلو كان هذا النبيّ فاسقاً ، لكان الله تعالى آمراً بمطاوعة الفاسق وجوباً ، والامر بمطاوعة

الفاسق وجوباً فسق وقبح ، والقبح والفسق على الله تعالى محال ، لاته حكيم والحكيم لا يفعل مثل ذلك ، ولقوله تعالى «قل: ان الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون ؟ ».

والمعاصى ، صغيرة وكانت أو كبيرة ، وكذلك الائمة عليهم السلام لان والمعاصى ، صغيرة وكانت أو كبيرة ، وكذلك الائمة عليهم السلام لان عليهم واحدة ، وهي بيان التكليف وابقاؤه على الامّة ، وارشادهم الى الله تعالى سرّاً وعلانية ، لانهم أيضاً لولم يكونوا معصومين ، لم يأمن الناس من مفسدتهم وفسقهم ، ولم يقبلوا قولهم ، ولم يطاوعوهم . فكانوا مخلين بالواجب ، محرومين من اللطف ؛ وحرمانهم من اللطف غير جائز ، لانه واجب على الله تعالى . وذلك لان مطاوعة الامام كمطاوعة الله ومطاوعة نبيه ، وهي واجبة لقوله تعالى « أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم » . فينبغي أن يكون (الامام) هو أيضاً معصوماً .

(٤٨٧) وجه آخر (في لزوم العصمة): وهو أنه قد تقرّر في الاصول أن وجود الانبياء والائمّة لطف في حقّ المكلّفين، لان اللطف عبارة عن الشيء الذي يكون المكلّف بسببه الى الطاعة أقرب ومن الفساد أبعد. 15 ونحن نعرف بالحقيقة أنه اذا كان بين الناس مثل هؤلاء القوم، كان الناس الى الطاعة أقرب ومن الفساد أبعد، لان من جملة تعليمهم تكليفهم للائمة، ومنعهم عن المناهي وردعهم عنها. فلو كانوا موصوفين 18

<sup>2</sup> قل ان الله ..: سورهٔ ۷ (الاعراف) آيهٔ ۲۷  $\parallel$  6 علتهم H : عليهم H على الامة : H الامة H : H المه H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H

15

18

بها ، متّهمين بفعلها ، لما أمكنهم المنع عنها ، لانّهم (أى الناس المكلّفين) يقولون في جوابهم ( للانبياء والائمّة ) : لم تفعلون أنتم كذا وكذا وتمنعون غيركم عنها ؟ وكان الحقّ في طرفهم . وهذا مجرّب ، لان " كلّ شخص يفعل فعلا ويمنع غيره عنه ، لا يقبل قوله ولا يلتفت اليه .

(٤٨٨) وأيضاً لو كانوا (أى الانبياء والائمّة) جائزى الخطأ ، غير معصومين ، لكانوا هم احوج الى اللطف ؛ ووجود الرئيس من غيرهم لكمال عقلهم وكياستهم وتمكّنهم من تركها ؛ فكان الله تعالى مخلّلاً للاحوج الى اللطف من غيره ، وهذا محال .

(٤٨٩) وأيضاً لو كان النبي أو الامام فاسقاً ، لكان محتاجاً الى نبي آخر أو امام آخر لقيام الحدود عليه حين فسقه ؛ والا ، لما كان ملطوفاً (به) ، وهذا غير جايز . والكلام في ذلك النبي أو الامام كالكلام فيهما ، وهذا يتسلسل ، وامّا أن يقوم بحدّ النبي أو الامام الامّة ، وامّا أن يحدّهم النبي أو الامام ؛ وهذا يدور ، والدور والتسلسل باطلان . فما بقى الا أن يكون النبي أو الامام معصوماً ، وهو المطلوب .

(٤٩٠) وحيث ثبتت امامة هؤلاء الائمة بالنقل والعقل ، كما هو مذكور في كتب الشيعة ، ثبتت عصمتهم . وهذا كان سبب تسميتهم به ، أي تسمية الائمة بالمعصومين . والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب . (٤٩١) واذا عرفت هذا ، فاعلم أن لهم قاعدة أخرى \_ في هذا الباب \_ كلية وهي أقوى من الكل . وهي أن الامامة عندهم مبنية على

<sup>2</sup> يقولون M : يقولوا F قالوا M  $\|$  4 غيره عنه M : B A = B A = B A = B = B A = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B = B

النص والعصمة ، لا على الاجماع أو القياس ، كما هو رأى غيرهم . ومرادهم (في ذلك) هو أنه يجب أن يكون الامام معصوماً بنفسه ، منصوصاً (عليه) من عند الله تعالى لا من عند غيره ، وكذلك الانبياء والرسل \_ و عليهم السلام .

فقد عرفته في بيان العصمة ومعناها وعلمة الله يجب أن يكون (الامام) معصوماً ، فقد عرفته في بيان العصمة ومعناها وعلمها . وأمّا بيان أمّه يجب أن يكون (الامام) منصوصاً (عليه) من عند الله تعالى ، فلان الامامة لطف من ألطافه ، كالتكليف والنبوّة والعصمة وغير ذلك . واللطف واجب على الله تعالى ؛ فيجب عليه تعيينه (أى تعيين الامام بالنص ). فاذا عينه وأوجب طاعته وعلى الخلق ، فلو كان (الامام) غير معصوم ، لكان تعالى آمراً بمطاوعة غير المعصوم ، الذي يمكن فسقه ولو بصغيرة منا . فكان تعالى آمراً بالفسق ، والآمر بالفسق فاسق بالاتّفاق . فيلزم منه فسقه تعالى ، وهو محال . فوجب والآمر بالفسق فاسق بالاتّفاق . فيلزم من نصبه تعالى ، وهو محال . فوجب أن يكون (الامام) معصوماً ، لئلا يلزم من نصبه تعالى له ونصه عليه الفساد المذكور .

(عرب) وجه آخر (في ثبوت عصمة الامام): وهو أنّه قد تقرّر أنّ 15 الامام يجب أن يكون معصوماً، والعصمة أمر خفي لا يطّلع عليه غير الله تعالى، لانّه لا يعلم الغيب الا الله؛ فيجب عليه تعالى تعيين الامام لا على غيره، أو (يجب) على النبي المعصوم (تعيينه) الذي يكون من 18

قبله ، ويكون قوله قوله ، وفعله فعله ، لقوله تعالى فيه «وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى » وكقوله «وما رميت اذ رميت ولكن الله ومى » . وبالحقيقة نص الله تعالى (فيما يخص امامة الامام) لا يثبت الا بقول هذا النبي ، لانه لا يخبر عن الله للخلق الا مثل هذا النبي ، فيكون قوله أيضاً نصاً ، ويكون (هذا النص ) عن الله ، لقوله تعالى «من يطع الرسول فقد أطاع الله ».

(ع٩٤) وان قلت : سلّمنا أن نبوّة الانبياء ورسالة الرسل وامامة بعض الائمّة تثبت بالنص ، لقوله تعالى فى الانبياء «ما كان محمّد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيّين » ولقوله «وما محمّد الا رسول قد خلت من قبله الرسل » ولقوله فى أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ بزعم الشيعة « انّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين السلام ـ بزعم الشيعة « انّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين كيف تثبت بالنص ، والوحى قد انقطع ، والنبوّة قد انختمت ، وهؤلاء الائمّة ما كانوا فى ذلك الزمان ، وما نصبوهم وما عيّنوهم ؟

(عود) قلنا: جوابك في هذا السؤال من طرفهم ، (هو) في غاية الوضوح ، وهو أُنّهم يقولون: نحن اذا أثبتنا أن الامام يجب أن يكون معصوماً ومنصوصاً (عليه) وكذلك النبي ، فكلّ ما يفعل هذا النبي او

<sup>1</sup> قوله M : M فعله M : M لقوله M : M كقوله M M = 2 وما ينطق ... سورهٔ M (الانفال) آيهٔ M الله ينطق ... سورهٔ M (الانفال) آيهٔ M = 2 وما رميت ... سورهٔ M (الانفال) آيهٔ M = 3 من يطع ... سورهٔ M (النساء) آيهٔ M | M = 4 ما كان ... سورهٔ M (الاحزاب) آيهٔ M = 4 من يطع ... سورهٔ M (الاحزاب) آيهٔ M = 4 من الزمان M = 5 من الزمان M = 5 من طرفهم M = 6 من طرفهم M

هذا الامام لا يكون الا من الله تعالى ، لانّ أقوال النبيّ وأفعاله وحركاته وسكناته (هي) أقوال الله تعالى وأفعاله ، وباذنه وأمره ، كما تقدّم تقريره ، وللحديث القدسيّ الوارد في هذا الباب « لا يزال العبد يتقرّب اليّ 3 بالنوافل حتَّى أحبّه . فاذا أحببته ، كنتُ سمعه وبصره ولسانه ويده ورجله . فبي يبص ، وبي يسمع ، وبي ينطق ، وبي يبطش ، وبني يمشي » . وسبب ذلك أنّه خليفته ونائبه ، وقد رفع الحجاب بينه وبينه ، فيكون 6 أيضاً فعله فعله وقو له قو كه ، وحركاته وسكناته باذن الله تعالى وأمره ، كما ورد في الخبر الصحيح عن النبيّ أنّه قال « من أحتّ عليّاً فقد أُحبِّني ، ومن أُحبِّني فقد أُحبِّ الله . ومن أبغض عليًّا فقد أبغضني ، ومن و أَبغضني فقد أَبغض الله . ومن سبّ عليّاً فقد سبّني ، ومن سبّني فقد سبّ الله ». ولهذا صارت أقوالهم وأفعالهم وحركاتهم وسكناتهم حجّة الله تعالى على خلقه ، ووجب القيام بها عقلاً ونقلاً وشرعاً . وصارت طاعتهم كطاعة 12 الله واجبةً ، لقوله تعالى « أطيعوا الله واطيعوا الرسول وأولى الامر منکم ».

(٤٩٦) ومعلوم أنّ هذا النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ نصّ 15 على أمير المؤمنين نصّاً متواتراً في مواضع شتّى، بقول الله تعالى وبقوله أيضاً . أمّا قول الله ، فكقوله يوم الغدير «يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل اليك من ربّك ، وان لم تفعل فما بلّغت رسالته » . ومعلوم أيضاً أنّ هذا 18

<sup>11</sup> صارت : صار MF || 12 بها : به MF || وصارت : وصار MF || 12 طيعوا ..: سورة ٤ (النساء) آية ٦٢ ||17-18 يا ايها ..: سورة ٥ (المائدة) آية ٢٧ || 18 ومعلوم F : ومعصوم M

ما كان الا ابلاغ الرسالة بتعيين الامامة على على "\_عليه السلام\_ باتّفاق أَكْثَرُ المَفْسَرِينِ ، لأنَّ هذا كان في « حجَّة الوداع » ، وكان الله عالماً مأن النمي قد قرب أجله، وتعيين الامام واجب. فأمره بذلك.

(٤٩٧) والدليل عليه فعل النبيِّ وقوله. أمَّا فعله ، فهو أنَّه أمر بنصب المنبر في ذلك المكان من رجل من أصحابه ، وارتفع عليه ، وأخذ بيد على وعيّنه بالامامة والخلافة في حياته، وأمر أصحابه بسلام الامارة عليه ، حتّى قال له عمر « أبخ ! بخ ! لك يا أمير المؤمنين بامرة المؤمنين » . وهذا مشهور في غاية الاشتهار ، وان لم يسلّم (به) الخصم . من جهله <sub>9</sub>

(٤٩٨) وأمَّا قوله (عليه السلام) في تلك الحالة (فهو هذا) « أيُّها الناس! ألستُ أولى منكم بأنفسكم؟ قالوا: بلي ، يا رسول الله ! قال : فمن كنتُ مولاه ، فهذا على مولاه . اللَّهم ! وال ِ مَن والاه ، وعاد ِ مَن عاداه ، وانصرْ َ مَن نصره ، واخذل ْ من خذله ، وأدر الحقّ معه كيفما دار » . ويشهد بذلك قوله تعالى أيضاً الذي أنزل عقيبه « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت ككم الاسلام ديناً ». وكقوله «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم». ومعلوم أنَّ أولى الامر هو الامام المعصوم لا غير، لانَّه لو كان غير الامام المعصوم، لكان الله تعالى آمراً بمطاوعة غير المعصوم، وهذا غير جائز، كما مرّ. وكقوله « قل : تعالوا ندع ابناءنا وابناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم » .

<sup>13</sup> كيفما F : كيف M | 14 اليوم ..: سورة ه (المائدة) آية ه | 16 اطبعوا ..: سورة ٤ (النساء) آية ٦٢ || وأولى F : وأولوا M || أولى M : أولو F || 18 وكقوله : ولقوله MF | 19 قل تعالوا ..: سورهٔ ٣ (آل عمران) آيهُ ٣٥

(٤٩٩) وأمَّا قول النبيِّ (أيضاً) فكقوله «نفسك نفسي، ودمك دمي، ولحمك لحمي . وأنت منَّى ممنزلة هارون من موسى ، الا أنَّه لا نهيٌّ بعدی ». و کقوله « ان آخی ووزیری ، وخیر من أتر که بعدی ، یقضی 3 ديني وينجز وعدى ، على بن أبي طالب » وغير ذلك من الاخبار التي يطول ذكرها . ويكفى في ذلك قوله « أنت منّى بمنزلة هارون من موسى » المتّفق عليه (أهل) السنّة والشيعة ، لأنّ منزلة هارون من موسى 6 كان خلافته (له) في حضوره وغيبته . فيجب أن تكون منزلة (علي ) من النبي كذلك. فيكون حينئذ خليفته في حياته ومماته ، وهذا هو المطلوب. ومن أنكر ذلك ، يكون جاهلاً بالعقل والنقل ، مكابراً للحقّ وأهله . (٠٠٠) واذا ثبتت امامته (أي امامة على ) بقول الله تعالى وقول نبيّه ، وتحقّق نصبه وعصمته أيضاً كذلك ، فاعلم أنّه كما كان واجباً على الله تعالى وعلى نبيّه نصبه وتعيينه ، فكذلك يجب عليه (كامام أوّل) نصب 12 امام آخر وتعيينه ، (ويكون بذلك) معصوماً مثله . والا ، فيلزم النقص في عصمته (أي في عصمة الامام الاوّل) وامامته، من اخلاله بالواجب عليه. وقد ثبت أنَّه عيَّن ولده الحسن ، ثمَّ بعده الحسين ، وكذلك الى آخر 15 الائمّة واحداً بعد واحد ؛ وسمّاهم بأسمائهم وألقابهم ، كما هو مذكور في كتب الشيعة . وكذلك (كان شأن) النبيُّ \_ عليه السلام \_ في قوله للحسن والحسين « هذان ابناي، امامان ، قاما أو قعدا . وأبوهما خير منهما » . 18 وقوله فيهما و(في) باقي الائمّة « انّ ابني ـ هذا ـ امام، ابن امام، أخو

M = F: نصه M = F: والا M = F: نصه M = F

امام، ابو أئمّة تسع؛ تاسعهم قائمهم، فانّه حجّة ، ابن حجّة ، أخو حجّة ، أُ أُ و حجّة ، أُ أُ و حجّة ، أُ بو حجج تسع » .

وروى عن سلمان الفارسيّ \_ رحمة الله عليه \_ بالاسناد الصحيح البالغ حدّ التواتر ، (أنه) قال « كنتُ بين يدى رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وهو مريض . فدخلت عليه فاطمة \_ عليها السلام \_ فبكت وقالت : يا رسول الله ! أخشى الضيعة بعدك . \_ فقال : يا فاطمة ! أمّا علمت أن الله تعالى \_ حتم الفناء على جميع خلقه ؟ وأن الله اطّلع على الارض واختار منها أباك . ثمّ اطّلع ثانية فاختار منها زوجك ، وأمرنى أن انتخذه وليّاً ووزيراً ، وأن أجعله خليفة ً في أمّتي . فأبوك خير أنبياء الله تعالى وبعلك خير الاوصياء . وأنت أوّل من يلحق بي من أهلي . ثمّ اطّلع ثالثة فاختارك وولدك . فأنت سيّدة النساء ؛ والحسن والحسين سيّدا اطّلع ثالثة فاختارك وولدك . فأنت سيّدة النساء ؛ والحسن والحسين سيّدا على على " والحسن والحسين سيّدا في قالت أوصيائي الى يوم القيامة . والاوصياء بعدى : على " والحسن والحسن ، ثمّ تسعة من ولد الحسين » .

(١٠٥) وروى عن جابر بن عبدالله أيضاً أنّه قال « لمّا نزل قول الله \_ عزّ وجلّ « يا أبّها الذين آمنوا اطيعوا الله واطيعوا الرسول وأولى الامر منكم » قلت : يا رسول الله! عرفنا الله تعالى ورسوله ، فمن أولو الامر ، الذين قرن الله طاعتهم بطاعتك ؟ فقال \_ عليه السلام : خلفائى ، يا جابر! وأئمّة المسلمين بعدى أوّلهم على " بن أبي طالب ، ثمّ الحسن ، ثمّ الحسين ، ثمّ عدّ تسعة من ولد الحسين » والاخبار في ذلك كثيرة .

M=: F فانه F=: M السعهم قايمهم F=: M السعهم M السعهم أيه M السعهم تايمه M وان بعلك M وان بعلك M المعلك M المعلك M وان بعلك M المعله المعلك M وان بعلك M المعله المعله المعله M وان بعله M المعله المعله M وان بعله M المعله المعله M وان بعله M وان بعد M وان بعد وان بعد

(٥٠٣) والغرض أنّه يجب عليه (أي على النبيّ) نصبُ الامام، كما يجب على الله تعالى ؛ وكذلك يجب على كل امام إمام منهم نصبُ الامام الذي يكون بعده . والا ، فيكون مخلّاً بالواجب ، (و) هذا غير 3 جائز من المعصوم . ولهذا نصّ كلّ واحد منهم على الآخر في زمان حياته ، كما نص الحسين على زين العابدين ابنه ـ عليهما السلام ؛ وزين العابدين على محمّد الباقر ابنه عليه السلام؛ ومحمّد الباقر على جعفر الصادق ابنه عليه السلام؛ وجعفر الصادق على موسى الكاظم ابنه عليه السلام؛ وموسى الكاظم على على بن موسى الرضا ابنه عليه السلام ؛ وعلى بن موسى الرضا على محمّد التقيّ ابنه عمّ ؛ ومحمّد التقيّ على على النقيّ ابنه عمّ ؛ وعلى و النقيُّ على الحسن العسكريّ ابنه عمّ ؛ والحسن العسكريّ على محمّد بن الحسن عم ، صاحب الزمان الذي هو ألآن موجود ، وهو امام هذا الزمان ، وقطب الوقت ، وقصّته مشهورة . وتفصيل مجموع ذلك مبسوط في الكتب 12 الكلاميّة للشيعة وغيرها ، فارجع اليها .

(3.6) وان قلت : انهم اذا قرّروا أنّ تعيين الامام ونصبه يجبان على الله تعالى ، لانّ الامام يجب أن يكون معصوماً ، والعصمة أمر خفى " 15 لا يعرفها الا الله ، \_ فكيف قالوا : انّ النبي " أو الامام يجب عليهما نصب الامام ؟ وهذا متناقض ! \_ قلنا : جوابك في هذا من طرفهم في غاية السهولة ، لانهم يقولون : انّ هذا بالنسبة الى النبي واضح ، لانه صاحب السهولة ، لانه يوحى اليه بالمصلحة من عالم الغيب ، كما قال « الا من ارتضى من رسول » . وامّا بالنسبة الى الائمّة ، فهاهنا وجهان : الاوّل أنّ

<sup>12</sup> وقصته M: وقضيته F اا 14 يجبان: يجب MF اا 16 عليهما: عليه MF اا MF عليهما: عليه MF المجن الله MF عليهما: عليه MF المجن الله MF عن ... سوره ۷۷ ( المجن ) آية ۷۷

النبى عامهم بذلك ، وكل واحد منهم علم الآخر ، وهذا ليس ببعيد . والثانى أن باب الوحى وان سد ، فباب الالهام مفتوح ، يلهمهم الله تعالى بما فيه المصلحة من الامور في دينه وشرعه . وهذا أيضاً ليس ببعيد عندك ولا عند غيرك ، لانك تعتقد ، في (من هو) أوّل مرتبة منهم ، هذا المقدار وأكثر منه «وما ذلك على الله بعزيز».

ورجعت الى دعواك ومقامك ، ورأيت الكلّ حسناً والوجود خيراً محضاً ، وعرفت الى دعواك ومقامك ، ورأيت الكلّ حسناً والوجود خيراً محضاً ، وعرفت معنى قوله « ولكلّ وجهة هومولّيها » ومعنى قوله « أمر أن لا تعبدوا الا الله » ومعنى قوله « وما من دابّة الا هو آخذ بناصيتها ان " ربّى على صراط مستقيم » \_ لتخلّصت من مشقة المجادلة والمعارضة وظلماتها التي هي الجحيم بالحقيقة ، ووصلت الى عالم الطمأنينة والاستقامة وأنوارها التي هي الجنّة بالحقيقة .

(٥٠٦) وينبغى أن تعرف أيضاً أنّه ليس مرادنا من هذا البحث معك ومع غيرك العصبيّة والجدال ، نعوذ بالله منه! بل المقصود اصلاح دات البين ، وايصال كلّ واحد منكم الى حقّه لقوله تعالى « لا خير فى كثير من نجواهم الا من أمر بصدقة أو معروف أو اصلاح بين الناس » . والا ، بعناية الله وحسن توفيقه ، فأنا فارغ من أمثال ذلك ، لانّى ، منذ

<sup>4</sup> مرتبة : مراتب MF || 5 وما ذلك .،: سورة ١٤ ( ابراهيم ) آية ٣٣ || 6 فلو F : فهو M || عن : مع F من M || 8 ولكل ..: سورة ٢ ( البقرة ) آية ٣٤ || 8-9 أمر أن ..: سورة ٢١ ( يوسف ) آية ٤٠ || 9-10 وما من دابة ..: سورة ١١ (هود) آية ٥٠ || 12 الجحيم F || 15-16 لا خير ..: سورة ١٤ (النساء) آية ١١٤ |

عشرين سنة ، شاهدتُ الحال على ما هي عليه ، كما ذكرتُ في المقدّمة . وخلصتُ من هذه الظلمات ، وخرجتُ عن هذه الدركات ، أى ظلمات المعارضة والمجادلة ، ودركات العصبيّة والجدال ، والحمد لله على ذلك «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله » « يهدي الله لنوره من يشاء والله ذو الفضل العظيم » . وفيه (أى في هذا الحال الذي أنا عليه) أقول ما قد قيل (سابقاً) ، فانّه مناسب لحالي ، وهو (في) أكثر الاوقات جار على لساني ، شعر :

أحبُّك حبِّين حبِّ الهوى

وحيًّا لانَّك أهل لذاكا 9

فأمّا الذي هو حبّ الهوى

فشغلى بذكرك عمن سواكا

وأمّا الذي أنت أهل له

فكشفك للحجب حتّى أراكا

فلا الحمد في ذا ولا ذاك لي

الثاني وما اشتمل علمه من القواعد . وهو هذا:

ولكن لك الحمد في ذا وذاكا 15

(٠٠٧) هذا آخر ما أردناه في هذا الباب ، وآخر الاصل الاوّل من الاصول الثلاثة (التي يتألّف منها الكتاب)، وآخر القاعدة الرابعة من الاصل الاوّل. وبالله التوفيق! واذ فرغنا منه، فلنشرع في الاصل 18

<sup>4</sup> الحمد لله ... سوره ۷ ( الاعراف ) آية ۱۱ ا 4-5 يهدى الله ... سوره ۲۲ (النور) آية ۳۵ ا ا 4-5 يهدى الله ... سوره ۲۲ (النور) آية ۳۵ ا الهوى ۲۳ : حبيبى ۱۳ الهوى ۲۳ الهوا ۱۳ اله

من كلام الله وكلام الانبياء والاولياء

3

9

الله عليهم .

(٥٠٨) وهو مشتمل على أربعة قواعد. القاعدة الاولى: في الاستشهاد بكلام الله في حقيقة التوحيد. \_ القاعدة الثانية: في الاستشهاد بكلام الانبياء عليهم السلام. \_ القاعدة الثالثة: في الاستشهاد بكلام الاولياء عليهم السلام. \_ القاعدة الرابعة: في الاستشهاد بكلام المشايخ \_ رضوان

القاعدة الاولى فى الاستشهاد بكلام الله تعالى فى حقيقة التوحيد واثباته

(٥٠٥) اعلم أنّ الآيات الدالّة على حقيقة التوحيد في القرآن كثيرة. وقد تقدّم بعض ذلك مع تفسيره (لا) سيما «سورة الاخلاص »، التي هي ما وردت بنفسها الا للتوحيد ، وسميّت «بسورة التوحيد » أيضاً ، وكان

 $M = 14 \, \text{MF}$  بسورة  $M = 14 \, \text{MF}$  بسورة  $M = 7 \, \text{MF}$  بسورة  $M = 7 \, \text{MF}$ 

الغرض (من نزولها) ذلك (الامر) لا غير . والبعض الآخر سيجيء في مواضع شتّى ذكره .

(٥١٠) وأمَّا المناسب لهذا المقام، والذي نريد أن نذكره، فهو 3 قوله تعالى « الله نور السماوات والارض، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح، المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنّها كوكب درتّي يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار، 6 نور على نور ، يهدى الله لنوره من يشاء ، ويضرب الله الامثال للناس ، والله بكلُّ شيء عليم ». فمعناه الحقيقي ّ اجمالاً هو أنَّه تعالى يقول « اللهُ نور السماوات والارض » أي الله ظاهر في السماوات والارض وما يبنهما و بذاته ووجوده ، مثل نور مشتعل في المشكاة والقناديل المسوّاة من الزجاجة ، ومظهر لما عداه من الموجودات، بعني: هو ظاهر بنفسه، ومُظهر لغيره من الموجودات الممكنة المسمّاة بالمظاهر والمشكاة 12 والزجاجة ؛ كنور المشكاة والقناديل، فاتَّه كذلك ، أي ظاهر منفسه، و مُظهر لما عداه من الاجسام الشفّافة وغيرها التي هي حواليه. والمشكاة والقناديل أيضاً (هي) مَثل نوره فيهما ، أي في السماوات والارض وما 15 بينهما ، بمرتبة أو مراتب كذا وكذا ، الى آخر الامثلة القرآنية .

(٥١١) وذلك لأنّ النور هو الذي يظهر بذاته وتظهر الأشياء به.

9

12

والحقّ ظهر بذاته، وأظهر الاشياء بنوره، فيكون هو نوراً. وان ُحقّق، مُعرف أنّه بهذا الاعتبار سمّى نفسه باسم «النور»، لانّه أيضاً اسم من أسماء الله تعالى ، أعنى باعتبار شدّة ظهوره وظهور الاشياء به ، سمّى نفسه نوراً ، لانَّه ظهر في مظاهر السماوات والارض وما يتنهما ، كالنور الظاهر في المشكاة والفناديل والزجاجة؛ بل (هو تعالى) أظهر منه، وان خفي ذلك على أكثر أهل البصاير والابصار، لعدم استعدادهم وكثرة عمائهم، كما قمل:

> خفى لافراط الظهور تعرضت لادراكه أبصار قوم أخافش

> > وحظ العمون الزرق من نور وجهه

لشدته حظ العبون العوامش

(٥١٢) وعنهم أخبر تعالى بنفسه « صمّ بكم عمى فهم لا يبصرون » . وكذلك في قوله « لهم قلوب لا يفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالانعام بل هم أضلّ » . وكذلك في قوله « الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري » الآية . وأكَّد مجموع ذلك بقوله « لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور » حتَّى لا يتوَّهم متوَّهم أنّ هذا العمى منسوب الى البصر لا الى البصيرة .

<sup>6</sup> لعدم: من عدم MF اا عمائهم F: علمهم M اا 12 صم بكم ... «لا يبصرون ، صم بكم عمي فهم لا يرجعون » سورة ٢ (البقرة) آية ٢١-١٧ | 13-14 لهم قلوب ..: سورة ٧ ( الاعراف ) آية ١٧٨ || 15 الذين كانت .. : سورة ١٨ ( لكهف ) آية ١٠١ || 16 لا تعمى ..: سورة ٢٢ (الحج ) آية ٤٥ || 17 منسوب F بمنصوب M || 12 البصر F : الابصار M اا لا الى: بخلاف MF

ولقوله أيضاً « ومن كان في هذه أعمى، فهو في الآخرة أعمى وأضلّ سبيلاً » ليعلم أنّ المراد بهذا هو عين البصيرة لا غير.

(٥١٣) وبالجملة ، لمّا وُجِد كلّ ما وجد بوجوده ، وظهر كلّ ما ع ظهر بظهوره ، كان هو تعالى « نور السماوات والارض » ، أي مظهر سماوات الارواح والروحانيّات، و(أرض) الاجسام والجسمانيّات؛ بل (هو تعالي) عين وجودهما ووجود ما فيهما من المخلوقات . أعني : هو الوجود المطلق 6 الذي وجد به ما وحد من الموحودات، وظهر بنوره ما ظهر من المخلوقات ، وصار لظهوره وظهور نوره كالمشكاة والزحاحة المسمّاة بالمظاهر والهياكل . فحينتُذ هو تعالى النور والمصباح والزجاجة و والمشكاة ، والأوّل والآخر والظاهر والباطن ، وليس لغيره وغير مظاهره وجود أصلاً ، لانّ غيره عدم صرف ولا شيء محض ، فليس بقابل للاضاءة والنوريّة ، أعنى للوجود والبقاء ، لانّ الوجود لا يعارضه ولا يناقضه الا 12 العدم ، كما أنّ النور لا يعارضه ولا يناقضه الا الظلمة ، « ذلك تقدير العزيز العليم » . وعن هذا النور وهذا الظهور أخبر الامام ـ عليه السلام ــ في قوله « نور يشرق من صبح الازل ، فتلوح على هياكل التوحيد 15 آثاره » ، وغير ذلك من الاشارات ، كما سيجيء بيانه . هذا آخر الاحمال.

(١٤) وأمّا معناه تفصيلاً ، فيستدل على ذلك كلّه خصوصاً على أنّ النور » بمعنى « الوجود » و « الظلمة » بمعنى « العدم » من حيث العقل

<sup>2-1</sup> ومن كان ... سورهٔ ۱۷ ( بنى اسرائيل ) آيهٔ ۷۶ اا 2 لا غير F : لا عين الابصار M اا 13-14 ذلك تقدير ... سورهٔ ٦ ( الانعام ) آيهٔ ٩٦ ، وديكر

والنقل، ثمّ نشرع في تطبيقه على الترتيب المعلوم مثالاً مثالاً.

(٥١٥) أمّا النقل فقوله تعالى « وما يستوى الاعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظلّ ولا الحرور ، وما يستوى الاحياء ولا الاموات ، انّ الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من فى القبور " وغير ذلك من الآيات المماثلة لها . وقول النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ 6 «خلق الله الخلق في ظلمة ، ثمّ رش عليه من نوره "الحديث ، وأمثال ذلك من الاخبار .

(۱۲۵) أمّا بيان قوله تعالى من حيث العقل، فهو أنه يقول «هر تستوى الظلمات والنور؟» والظلّ والحرور؟ أى هل يستوى الوجود والعدم، أو الموت والحياة ؟ والوجود خير من العدم، والحياة خير من الموت . والمراد أنّهما لا يستويان . وأمّا أنّهما بمعنى الوجود والعدم، الموت . والمراد أنّهما لا يستويان . وأمّا أنّهما بمعنى الوجود والعدم، الخرارة والظلمات والنور» بمعنى الليل والنهار، و«الظلّ والحرور» بمعنى الحرارة والبرودة، أو الشتاء والصيف ، كما هو رأى أرباب التفسير، ليس بشيء يعتد به ، لأنّ خيريّتهما وتفضيل كلّ واحد منهما على الآخر ليس بشيء يعتد به ، لأنّهما أمران نسبيّان غير موجودين في الخارج عند البعض ، لأنّ النور عدم الظلمة ، والظلمة عدم النور؛ وكذلك الظلّ والحرور . ومع ذلك فانّهما أذا كانا من الامور النسبيّة ، فيمكن أن والحرور . ومع ذلك فانّهما أذا كانا من الامور النسبيّة ، فيمكن أن

<sup>2</sup>\_3 وما يستوى ..: سورة ٣٥ ( الفاطر ) آية ٢٠-٢١ | 1 4 ان : وان F | 4 ان الله ... يشاء F : \_ M | 8\_9 هل تستوى ..: سورة ١٣ ( الرعد ) آية ١٧ ال M | 11 انهما لايستويان : انه لا يستوى F لاتستوى K الله 11 انهما لايستويان : انه لا يستوى F لاتستوى M الله 13 ارباب F : اسباب M الله 14 وتفضل : وتفصيل MF الله 15 موجودين M : موجود

الظلّ والحرور . وعلى جميع التقادير ، فتفسيرهما بالوجود والعدم خير من غيرهما .

(٥١٧) وقد ورد من لسان القوم في هذا البحث ، كلام حسن في و تعريف الظلّ والنور وتحقيقهما وتحقيق قوله تعالى «ألم تر الى ربّك كيف مدّ الظلّ » وهو مناسب لهذا المقام، فنذكره توضيحاً للبحث، وهو هذا : الظلُّ هو الوجود الاضافيُّ ، الظاهر بتعتَّنات الاعبان الممكنة 6 وأحكامها ، التي هي معدومات ظهرت باسمه تعالى « النور » ، الذي هو الوجود الخارجي المنسوب اليها. فبتستَّر ظلمة عدميَّتها بالنور الظاهر بصورها ، صارت (الاعمان الممكنة) ظلاً ، لظهور الظلّ مالنور وعدمتته في و نفسه. قال الله تعالى « ألم تر الى ربِّك كيف مد الظلّ » أي بسط الوجود الإضافيُّ على الممكنات. فالظلمة مازاء هذا النور، هي العدم. وكلُّ ظلمة هي عبارة عن عدم النور عمّا من شأنه أن يتنوّر . ولهذا مُسمّى 12 الكفر ظلمة لعدم نور الايمان عن قلب الانسان ، الذي من شأنه أن يتنوّر به . قال الله تعالى « الله ولى الذين آمنوا ، يخرجهم من الظلمات الى النور » الآمة . 15

(٥١٨) ويؤيّد مجموع ذلك قوله تعالى عقيب الآية المتقدّمة

<sup>4-6</sup> ألم تر ... سورهٔ ۲۰ ( القرقان ) آیهٔ ۲۷ اا 5-6 وهو مناسب ... الظل F :- M اا F فی F الله و فبتستر : فتستر F الله F الله فیر F الله فیر F الله و صارت : صار F الله F الله و صارت : صار F الله و صارت : سورهٔ ۲ ( البقرة ) آیهٔ F الله الله F الله F الله F الله F الله F الله F ... F ...

« والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً حتّى إذا جاءه لم يجده شيئًا ووجد الله عنده فو فاه حسابه والله سريع الحساب. أو كظلمات في بحر لجّي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض ، اذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور » لأنّ قوله « والذين كفروا أعمالهم كسراب » الى آخره ، اشارة الى الذين احتجبوا عن وجوده وتقتدوا بوجود «الغير» ، أعنى لا يشاهدون الا «الغير». وعلى هذا التقدير ، تكون « اعمالهم » أي أفكارهم واعتفاداتهم « كسراب بقيعة » أعنى معدوماً بنفسه ، موجوداً بحسبان غيره ، بحيث اذا وصل اليه صاحبه « لم يجده شيئاً » يعني لا يكون شيئًا حتَّى يجده ، بل يكون عدماً محضًا ولا شيئًا صرفًا . ولهذا قال «أو كظلمات في بحر لجّي يغشاه موج» يعني هذا الكافر مع 12 هذا النظر يكون « كظلمات » من عدميّته في التحقيق في بحر الماهيّات والحقايق المعدومة ، « يغشاه موج » أى تغشاه أمواج التعيّنات والتشخّصات عن مشاهدة الوجود المطلق . « من فوقها سحاب » أى تراكم التعيّنات وظلمتها ، الذي هو « كالسحاب » بالنسبة الى شمس الوجود المطلق . « ظلمات بعضها فوق بعض » أى محجوبيّته بظلمة عدميّته وظلمة عدميّة الموجودات وظلمة علَّيَّته عن وجود الحقِّ الذي هو النور الحقيقيُّ ، بحيث « اذا أخرج يده » أى بحيث اذا أراد أن يخرج من هذه الظلمات ، لم يتمكُّن من شد نها وصعوبة منعها ، لأنَّ الآخراج من الظلمات موقوف على حصول النور، و(من) ما له نور أصلاً، فلا يمكن اخراجه عنها.

<sup>:</sup> M عليته 17 والذين كفروا ... سورهٔ 37 ( النور ) آيهٔ 99-3 17 ا 17 عليته 3

ولهذا قال تعالى « ومن لم يجعل الله له نوراً ، فما له من نور » . نعوذ بالله من ظلمة الغيريّة وحجاب الانانيّة ! وبالله التوفيق .

(۱۹ه) وأمّا بيان قول النبى \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ الشاهد على ذلك ، فهو أنّه يقول « خلق الله الخلق فى ظلمة ، ثمّ رش عليه من نوره » . فليس معناه أنّه خلق الخلق فى ليل أو مكان مظلم ، بل مراده أنّه أوجدهم فى علمه قبل وجودهم فى الخارج . و « ليلة القدر » عبارة عن (الوجود) الاوّل (أى الوجود العلمي ) . و « يوم القيامة » ، (عبارة) عن (الوجود) الثانى (أى الوجود العينى الخارجي ) كما لا يخفى على أهله . وههنا أسرار جمّة ، وتوضيح ذلك هو أنّه تعالى عين ماهيّات والموجودات فى كتم العدم علماً ، ثمّ رش الماء عليها من أنوار الوجود المطلق نوراً ، أى وجوداً مضافاً اليها ، ونسب هذا الوجود (المضاف) الى ماهيّة كلّ واحد منها ، فصار موجوداً .

( ٢٠٥) وقال الغزالي مشيراً الى هذا المعنى « لا ظلمة أشد من كتم العدم ، لان المظلم يسمّى مظلماً لاته ليس للابصار اليه وصول ، اذ ليس موجوداً للبصر مع أنه موجود في نفسه . والذي ليس موجوداً لا 15 لغيره ولا لنفسه ، كيف لا يستحق أن يكون هو الغاية في الظلمة ؟ و(أن يكون) في مقابلة الوجود (الحقيقي الذي) هو النور ؟ لان الشيء ما لم يظهر في ذاته ، لا يظهر لغيره » .

(٥٢١) وقال « والوجود أيضاً ينقسم الى ما للشيء في ذاته ، والى

<sup>2</sup> الغيرية : العبر M الغربة || 9 هو : وهو MF || 5 عين : تعيين M تعين E تعين M الغيرية : العبر M الغيرية : العبر M الغيرية : في البصر M المناطقة العبر M العبر

ما له من غيره. وما له الوجود من غيره، فوجوده مستعار، لا قوام له بنفسه، بل اذا اعتبرته من حيث ذاته، فهو عدم محض دائماً، هو موجود من حيث نسبته الى غيره، وليس ذلك بوجود حقيقي ". فالموجود الحقيقي " هو الله تعالى المسمّى بالنور والوجود، وله الوجود الحقيقي " دون غيره. واليه أشار « كلّ شيء هالك الا وجهه » أى كلّ شيء مضاف اليه هالك أزلا وأبداً، الا ذاته ووجوده، فانه باق أزلا وأبداً. »

(۲۲ه) وعلى هذا التقدير يكون معنى الآية (أى آية النور) أنه يقول: الله نفس وجود السماوات والارض وما بينهما حقيقة لا غير، يعنى هو الموجود فيهما حقيقة ووجوداً. و(الاشياء) المسمّاة بالسماوات والارض وما بينهما، هي مظاهره الحقيقيّة . وليس الظاهر غير المظاهر، كما تقدّم مراراً ، فلا يكون لغيره وجود أصلاً ، فيكون هو الظاهر والمظهر والنور والمشكاة وغير ذلك . وفي التحقيق، هذا هو المعنى المطابق لاصول القوم، التي هي أصول الانبياء والاولياء عليهم السلام بأجمعهم، كما عرفت و(كما) ستعرفه .

15 (٣٣٥) واذا بنينا الكلام على هذا ، فالمشكاة والمصباح والزجاجة التى هي المظاهر ، معناها واضح ، لأنّ المشكاة تكون عالم الاجسام والجسمانيّات ؛ والزجاجة عالم الارواح والروحانيّات ؛ والمصباح عالم العقول والمجرّدات . ووجه المناسبة أنّ الانوار الآلهيّة المشرقة من

<sup>3</sup> نسبته M : النسبة F  $\| F$  كل شيء ... سورهٔ X ( القصص ) آيهٔ X X : X النبينا X : X الآيه X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X : X :

حضرة الوجود المطلق على الموجودات كلّها ، نشرق أوّلاً على عالم العقول ، التي هي كالمصباح ، من نوريّته ولطافته . ثمّ (نشرق) على عالم الارواح ، التي هي كالزجاجة ، من صفائها وقابليّتها الاشراق والاضاءة وافاضتها على الغير . ثمّ (نشرق) على الاجسام ، التي هي كالمشكاة ، من ظلمتها وكثافتها وقابليّتها الاضاءة ، لانها قابلة للارواح والانتقاش بها كالمشكاة القابلة للانوار والاشراق بها على الغير ، التي هي بمعنى الكوّة 6 كالحايط وغيره .

(٥٢٤) والشجرة التي يوقد فيها هذا المصباح أو الزجاجة ، تكون شجرة الوجود المطلق ، التي يستضيء منها كلّ الوجود وتكون نسبتها و الى الزيت من كثرة اضاءتها بنور الوجود ومنافعها وبقائها ، فالله (أي الزيت) كذلك . وتشبيهه بها (أي تشبيه النور بشجرة الزيتون) لكثر أغصانه (أي أغصان النور الوجودي ) من الموجودات الاضافية الصادرة عن الشجرة مع أوراقها وأزهارها وأثمارها .

(٥٢٥) وأيضاً ، لانّ الحقايق والماهيّات كلّها (هي) شؤونه الذاتيّة ،

الكامنة فى ذاته المقدّسة كالشجرة فى النواة \_ مثلاً \_ مع أوراقها 15 وأغصانها وأزهارها ، الكامنة فى النواة . ووصفها بأنّها (أى الانوار الالهيّة) « لا شرقيّة ولا غربيّة » ، لأنّ الشرق الحقيقيّ \_ كما سيجىء

وفاضته المعائها وقابليتها : صفايه وقابليته F مصفائه و قابليته M الله وافاضتها : وافاضته F الله F الله F الله المعام F الله المعام F الله المعام F الله الله الله الله الله F الله وغيره F : منها F الله المعام F : هذه F المطلق : F شجرة الوجود المطلق هو شجرة العلم الذي خلق الله به الخلايق F ( بقلم الاصل) المعام F الحقيقي : F و غربها F

15

بيانه في القاعدة الاولى من الاصل الثالث ـ هو عالم الارواح والروحانيّات ، التي هي محلّ طلوع الانوار الروحانيّه ؛ و(غربها) عالم الاجسام والجسمانيّات ، التي هي موضع أفولها . والوجود المطلق أو الحقّ تعالى نورهما ليس من عالم الارواح الصرف ، ولا من عالم الاجسام المحض ، فلا يوصف بهما . وتشبيه الزجاجة بالكوكب الدريّ يكون بسبب لطافته ونورتته واضاءته وأمثال ذلك .

بالكوكب؟ وان قيل: هذه الاوصاف حاصلة للشمس والفمر، فلم خصّصه بالكوكب؟ وأجيب عنه: بأنّ نسبة نور الشمس نسبة نور الله تعالى فى الآفاق ؛ ونسبة نور الفمر نسبة نور العقل؛ ونسبة نور الكواكب نسبة نور الارواح الحسية المضيئة ، لكثرته وتفرقته على شبابيك الاجسام ومشكاتها . فتخصيصه به أولى وأنسب ، لانّ هذا النور الواحد ، الذى هو نور الله تعالى مثلاً ، اذا أشرق على المظاهر الكثيرة ، فلا يصل الى كلّ واحد منها الا بقدر الكوكب ، لقلّة قابليّته وصغر ظرفه ، كالبصر مثلاً ، فاتّه لا يشاهد الشمس مع عظم جرمها الا بقدر الترس أو القرص .

(٢٧٥) ومثال ذلك ، مرة ً أخرى ، مثال نور الشمس أو نور القمر على الروازن الكثيرة والشبابيك المتعدّدة . أو كالماء الواحد \_ مثلاً \_ المجموع في ظرف واحد ، اذا انتثر في الهواء وانتشر عليه ، فانّه لا يرجع عنه الا بقدر الذرة البيضاء أو الكوكب في الاستدارة . أو كالماء النازل من السماء ، فانّه في الاصل ماء واحد ، نازل عن أصل واحد ، وهو

ا هو F : وهو M || 2 محل M : على F || 5 وتشبيه M : ونسبة F || 14 || 14 || 14 || 15 || 14 || 15 || 15 || 15 || 15 || 15 || 16 || 17 || 16 || 17 || 18 || 18 || 17 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 |

السحاب، ويصير قطرات كثيرة، كلّ واحدة منها كالكوكب الدرى من لطافته واستدارته. فكذلك نسبة نور الله ، الذى هو ماء الحياة الحقيقية، الموصوف بـ «كان عرشه على الماء» ، بالنسبة الى الارواح الصادرة عنه المسمّاة بالزجاجة ، التى هى «كالكوكب الدرى » ، الموقد من «الشجرة المباركة» ، التى هى الوجود المطلق . «يكاد زيتها يضىء » بذاته ، أى يكاد زيت هذا الوجود، الذى هو الوجودات الاضافية ، يضىء بذاته «ولو منهم تمسسه نار » الاجسام الكدرة والاجساد المظلمة ، التى هى منبع «الظلمات الثلاث» المذكورة .

والغواشي الحسية ، لاضاء بذاته ، وعرف ربّه، وشاهده بنوره، على ما والغواشي الحسية ، لاضاء بذاته ، وعرف ربّه، وشاهده بنوره، على ما ينبغي ، وقال بلسان الحال «عرفت ربّي بربّي »، لانّه كان من ذلك الوقت «نوراً على نور » أعنى نور الحقّ على نور العقل ، كالقمر مثلاً ، فأنّ 12 نوره من نور الشمس ، فكلّما زاد نوره زادت مشاهدته ؛ فتكون مشاهدته للشمس على حسب نوره . وهذا يكون حاله: نورها (أي نور الشمس) على نوره (أي نور القمر) . فيكون (القمر) مشاهداً للشمس بنورها ، كما قال شاهد العارف ربّه بنوره . فحينتذ ، كما يجوز للقمر أن يقول «عرفت ولهذا قال (الله) عقيبه « يهدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الامثال » 18

<sup>2</sup> لطافته F : نظافته M || 8 كان عرشه ...: سورهٔ ۱۱ ( هود ) آيهٔ ۹ || 5 بذاته : بذاته F بذا F بذا F ال F ال F ال F ال F الخلمات الثلاث المذكورة : « خلق في ظلمات ثلاث » سورهٔ F (الزمر ) آيهٔ ۸ || F البدنية F : F الدرية F ال F الحرية F الحديث F الحدي

ليعرفوه بها .

(٥٢٩) والغرض أنّه لمّا احتجب بالاجساد الكدرة والحواسّ المظلمة ، أنكر ربّه واحتجب عنه ، واستحقّ أن يسمع منه بأذنه الحقيقيّة « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور » يعنى من لم يحصل له نور الله الحقيقي"، فما له من نور المعرفة والهداية (نصيب) أصلاً. « يهدى الله لنوره من يشاء » برفع الحجاب عنه والخلاص من ظلماته ، لفوله تعالى أيضاً « الله ولى الذين آمنوا ، يخرجهم من الظلمات الى النور ، والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمات ، أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون » . « ويضرب الله الامثال » لعبيده ليعرفوه به ، لأنّ الامثال تقرّب المعاني الى الاذهان . « والله بكلّ شيء عايم » يعني : مع ذلك فهو عليم باستعداد كلّ شيء وقابليَّته ، وبأنَّه مستعدُّ لهدايته وتوفيقه ، ومستحقُّ لنوره وتجلُّيه ، أم لا . ولهذا قال « وتلك الامثال نضريها للناس وما يعقلها الا العالمون » أي العالمون بحقايقه (أى حقايق القرآن) ودقايقه وأمثاله ونكته ورموزه 15 واشاراته .

(٥٣٠) واذا عرفت هذا ، فان سمّیت هذه المرانب \_ أی مراتب عالم الاجسام والارواح والمجرّدات \_ بعالم الجبروت وعالم الملكوت

<sup>2</sup> الكدرة F : والكدرة M ال E واستحق E : وليستحق E الله ومن لم ... سوره E ( النور ) آية E الله E الله E الله E الله E الله ولى ... سوره E ( البقرة ) آية ( الب

وعالم الملك ؛ أو بالحضرة الاحديّة والحضرة الآلهيّة والحضرة الربوبيّة ؛ أو بعالم الظاهر وعالم الباطن وعالم باطن الباطن ، ورتبته الترتيب المذكور على ترتيبه ، (فذلك) جايز ، لانه لا يخرج عن الاصل المبنى " وعليه البحث المذكور . ويجوز تفسير المجموع وتطبيقه « بالانسان الكبير » ، من حيث أنه عالم كبير ، جامع لجميع هذه المراتب . فيكون حينتذ المشكاة عبارة عن بدنه ، الذى هو عبارة عن الجسم الكلّى " ؛ والزجاجة عن قلبه ، الذى هو النفس الكليّة ؛ والمصباح عن روحه ، الذى هو الروح الاعظم ؛ والشجرة عن مجموع ذلك ، لان "المجموع كالشجرة المشحونة بالاغصان والاوراق والازهار وما شاكل ذلك ، كالعقول والنفوس والاجرام والعناصر والطبايع والمواليد الثلاثة .

(۱۳۵) والدليل على أنّه (أى النور الوجودى") الشجرة المذكورة، وعلى أنّها ليست من شرق العالم ولا من غربه ، أن "أصل هذه الشجرة 12 (هي) النفس الواحدة المخلوق منها العالم ، المسمّاة بآدم ؛ وليست هي لا من شرق العالم ، الذي هو عالم الارواح الصرف ، ولا من غرب العالم ، الذي هو عالم الاجسام المحض ، لانّها صادرات عنها ، ولان "الشجرة 15 مركّبة عن مجموع ذلك ، والمركّب عن الشيء يكون غيره بالضرورة . والباقي من الآية (أى آية النور) ، فقسه على الترتيب المذكور والمعنى المقصود .

(٥٣٢) واذا عرفت هذا، فعليك بتطبيق شجرة « الانسان الكبير »

<sup>2</sup> ورتبته M : ورتب || 5 لجميع F : - M || 6 بدنه M : مدنه F || 18 المقصود F : المذكور M || 19 الكبير F : - M || 18

12

15

18

بشجرة «الانسان الصغير »، ومشاهدة معنى قول النبى ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم « من عرف نفسه فقد عرف ربه »، لانّك تجده مطابقاً لصورته موافقاً لهيئته . وليس المراد بمعرفة الله الاهذا ، أى مشاهدة احاطته بالعالم الكبير ومعيّته به كمشاهدة احاطة روحه بالعالم الصغير ومعيّته به ، لان بدنه كالمشكاة ، وقلبه كالزجاجة ، وروحه كالمصباح ، والمجموع كالشجرة ، وكذا الباقى من الاعضاء ، لان كلّ واحد منها مناسب لجزء من أجزاء العالم ، كما تقدّم تقريره . وفيه قيل :

نظرت بنور الله أوّل نظرة.ٍ

9 فغبت عن الاكوان وارتفع اللبس وما زال قلبي لايذاً بجمالكم

وحضرتكم حتى فنت فيكم النفس

وزيتونة الفكر الصحيح أصولها

مباركة أوراقها الصدق والقدس

فروحى زيتى والخيال زجاجتي

وعقلى مصباح ومشكاته الحس

فصار بكم ليلى نهاراً وظلمتي

ضياءً ولاحت في خيامكم الشمس »

(۵۳۴) وینبغی أن يعرف أيضاً أن ۖ رأس المعارف كلّها \_ باتفاق

ا ومشاهدة معنى F:M ال قول F:K القول M ال 2 الصورته M:K بصورته F:K ومعيته F:K معنية M:K ال كمشاهدة ... به F:K ومعيته F:K معنية M:K المتقدمون من الأعلام للحكيم العارف الألهى أبى نصر الفارابي عليه رحمة الله F:K ( بقلم الأصل ) ال F:K في F:K من F:K الله F:K

المحققين كلّهم \_ معارف ثلاثة : معرفة الحقّ ؛ ومعرفة الآفاق ، المسمّى بالعالم والانسان الكبير ؛ ومعرفة الانفس ، المسمّى بالانسان والعالم الصغير . وعند التحقيق ، رأس المعارف معرفة الحقّ فقط ، لان العلّة الغائيّة من همعرفة الآفاق والانفس معرفته لا غير . وعن هذه المعرفة (أى فى معرفة الآفاق والانفس معرفته لا غير . وعن هذه المعرفة (أى فى درجاتها الثلاثة ) أخبر تعالى بقوله « سنريهم آياتنا في الآفاق وفى أنفسهم حمّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ ، أو لم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء مهيد ؟ ألا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ، ألا انّه بكلّ شيء محيط ؟ » وقد تقدّم معناه مرّة ومرّة أخرى .

(٣٤) وهو أنّه تعالى يقول: سنكحل عين بصيرتكم بنور هدايتى وعنايتى المسمّى بالتوفيق ، ليحصل لكم بسببه قوّة المشاهدة والمطالعة وعنايتى الآفافيّة والانفسيّة ، أى مظاهرى الآفافيّة والانفسيّة وحقيقتهما للذان هما عبارتان عن الانسان الكبير والانسان الصغير وروحهما المحيط بهما \_ ويشاهدوننى فيهما . « حتّى يتبيّن » لكم ، أى يتحقّق عندكم بالتحقيق أن الوجود كلّه ، من الآفاق والانفس ، هو الحقّ تعالى ، وليس لغيره وجود أصلاً ، لان الشخص اذا رجع الى عدمه الاصلى \_ الذى قال ( تعالى فى شأنه ) « وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً » \_ عرف أنّه ليس له وجود حقيقة ً بل مجازاً وإضافة ً . فعرف أن الوجود الحقيقي هو لله وحده . وهذه هى المعرفة النامّة الكاملة ، أعنى مشاهدة الوجود الواحد الحق تعالى على الوجه المذكور

<sup>3</sup> رأس: رئيس MF اا 5 سنريهم ... سورهٔ ١٤ ( فصلت ) آيهٔ ٥٣-٥٥ اا 16 وقد خلقتك ... سورهٔ ١٩ ( مريم ) آيهٔ ١٥ اا 18 وهذه هي: وهذا هو MF

(٥٣٥) ولهذا قال تعالى عقيبه \_ استهزاء وسخرية « أو لم يكف بربّك أنه على كلّ شيء شهيد ؟ » اى أو لم يكف في معرفة ربّكم أن تشاهدوه في مظاهره الآفاقيّة والانفسيّة ، كمشاهدة القمر ليلة البدو ، حتّى تنتظروا مشاهدته في يوم غير هذا اليوم ، أو موطن غير هذا الموطن ؟ كانّكم ما سمعتم قوله تعالى « ومن كان في هذه أعمى ، فهو في الآخرة أعمى وأخلّ سبيلاً » . أو ما عرفتم سبب ذلك ؟ فسبب ذلك هو أنّ معرفته الكاملة لو حصلت بدون هذه المشاهدة ، لما كان الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ محتاجين الى عبورهم في هذا العالم المظلم الكدر . فكلّ من لم يحصل له معرفة الله تعالى في هذه النشأة ، فلا يمكن تحصيلها أبداً .

(٥٣٦) وقال تعالى أيضاً عقيبه تأكيداً للاوّل « ألا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ؟ ألا انّه بكلّ شيء محيط؟ » أي انّهم في شك من لقاء ربّهم ومشاهدته مع هذا الظهور والشهود ، كأنّهم ما يعرفون « انّه بكلّ شيء محيط » ، وأنّ كلّ شيء محاط به ، وأنّ المحيط لا ينفك عن المحاط أبداً ، لانّهم لو عرفوا ذلك ، لعرفوا أنّ أي محاط فرض يكون المحيط معه ، بلا انفكاك عنه أبداً ، كما أخبر عنه العالم الربّاني وعير صلّى الله على نفسه القدسيّة \_ في قوله « مع كلّ شيء لا بمقارنة ؛ وغير صلّى الله على نفسه القدسيّة \_ في قوله أيضاً « وأنّه لبكلّ مكان ، ومع كلّ أنس وجان ، وفي كلّ حين وأوان » .

(٥٣٧) والى هذه المشاهدة الجليّة أشار \_ جلّ ذكره \_ في قوله

<sup>1</sup> يكف M : يكفكم F H 2 كمشاهدة H : كمشاهد H H 5 ومن كان ... سورهٔ H (بنى اسرائيل) آيه H H 6 فسبب ذلك H : H H 10 ال ألا انهم ... انه بكل شيء محيط : سورهٔ H (فصلت) آيه H H H ... H H H ... H .

تعالى « فأينما تولّوا فئم وجه الله » ومعناه: أى جهة توجهتم فئم ذات الله ووجوده . ومعلوم أنّ الوجه هو الذات مع لوازمها وكمالاتها ، لقوله أيضاً «كلّ من عليها فان 3 لقوله أيضاً «كلّ من عليها فان 3 ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » . وقد تقدّم أيضاً معنى هاتين الآيتين على ما ينبغى ، فارجع اليه ، فأنّه ليس (هنا) موضع بسطه .

(٥٣٨) واذا تحقّق هذا وتحقّق أنّه تعالى بنفسه « نور السماوات والارض » ووجودهما ، وأن « الشجرة المباركة » هي شجرة الوجود المطلق ومظاهره الآفاقية والانفسية ، فاعلم أن الشجرة التي قال ( في شأنها ) « يا آدم ! هل أدلّك على شجرة الخلد وملك لا يبلي ؟ » هي و هذه الشجرة ، لانه كلّ من حصل له مشاهدة الشجرة ، فقد حصل له ملك لا يمكن أعظم منه ولا أوسع ، وهو قوله «واذا رأيت تم رأيت نعيماً وملكاً كبيراً عاليهم ثياب سندس خضر واستبرق ، وحلّوا أساور 12 من فضة وسقاهم ربّهم شراباً طهوراً ، أن هذا كان لكم جزاء وكان سعيكم مشكوراً » وقوله «جنّة عرضها السماوات والارض أعدّت للمتّقين » للن الجنّة الحقيقية ونعيمها ليسا الا مشاهدته في مظاهره الآفاقية 15 والانفسيّة ، على ما قررناه مراراً .

<sup>1</sup> فأينما ..: سورة ٢ ( البقرة ) آية ١٠٥ اا 3 لقوله ٢ : بقوله M اا ولقوله F : وبقوله M اا كلشىء ..: سورة ٢٨ ( القصص) آية ٨٨ اا 3-4 كل من عليها : سورة ٥٠ ( الرحمن ) آية ٢٨ اا 5 بسطه M : بسط F اا 9 يا آدم ..: سورة ٢٠ (طه) آية ١١٨ اا 10 لا نه الشجرة F : \_ M اا 11-14واذا رأيت ..: سورة ٢٧ ( الدهر ) آية ٢٠٢ اا 15 ليسا : ليست آية ٢٠٢ اا 15 ليسا : ليست MF

(۱۹۹۵) « وشجرة طوبی » التی لها غصن فی کلّ بیت من بیوت الجنة ، هی هذه الشجرة ، لان کلّ موجود لا بن له من اضافته الی الوجود المطلق وعلاقته به . فهذه الاضافة والعلاقة هی الاغصان ، والوجود هو الشجرة . فتكون كلّ علاقة واضافة كغصن من أغصان (شجرة) طوبی المذكورة ، بالنسبة الی وجود كلّ شخص أو وجود كلّ موجود كلّ موجود المسمّی بالبیوت ؛ و(تكون نسبة) هذه الشجرة فی الظاهر كنسبة نور الشمس الی بیوت الدنیا « ولله المثل الاعلی » « وهو العزیز الحكیم » نور الشمس الی بیوت الدنیا « ولله المثل الاعلی » « وهو العزیز الحکیم » وان شئت قلت : (شجرة طوبی هی) نور معرفة الله تعالی فی قلب العارف ، فاته (أی نور المعرفة) كالاغصان الطیّبة من الشجرة المباركة الوجودیّة فی بیت أهل الجنّة .

(٥٤٠) و «الشجرة الطيّبة » التي «أصلها ثابت وفرعها في السماء » التي هذه الشجرة ، لانّه ليس أطيب منها في الامكان ولا في الوجود ، لانّ الوجود خير محض والعدم شرّ محض ، فلا يكون أطيب من الوجود من حيث هو وجود ، ويعرف هذا من يعرف .

15 (٥٤١) والشجرة التي خاطب الله تعالى بها موسى \_ عليه السلام \_ بـ « انّى أنا الله » هي هذه الشجرة ، لا شجرة الزيتون ولا شجرة النبق ، لانّه \_ جلّ جلاله \_ أعظم وأجلّ من أن يرى أو يشاهد في شجرة من

<sup>1</sup> كل M : لكل F | 4 كغصن M : لفصن F | 6 كنسبة M : لنسبة F | 6 ولله ...: سورة ١٤ ( ابراهيم ) آية 7 ولله ...: سورة ١٤ ( ابراهيم ) آية ١٤ قلت F : قدرت M | 9 كالاغصان : كاغصان : الله الله أصلها ... سورة ١٤ ( ابراهيم ) آية ٢٩ | النبق F : النبق M الله الله الله الله النبق M النبق M النبق M

9

شجر الدنيا المقيّد المشاهد بعين الحس ". وفيه (أي في هذا الخطاب الآلَهي لموسى من الشجرة) ما فيه من الرموز والحقايق. والعجب، كلُّ العجب! أنَّ أرباب الظاهر يجوزون تكليم الله تعالى من « الشجرة النبقيَّة » 3 بـ « انَّبي إنا الله » ، ولا يجوزونه من « الشجرة الانسانيَّة » ، التي هي أولي بذلك ، لقوله تعالى « وفي أنفسكم أفلا تبصرون ؟ » ولقوله تعالى « كنت ُ سمعه وبصره ولسانه » الحديث ، ولقول النبي \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ 6 « خلق الله آدم على صورته » حتّى يفتون بكفر العارفين بمثل هذا الكلام ، وينكرون عليهم غاية الانكار . «ذلك مبلغهم من العلم» «يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون » .

(٥٤٢) والشجرة التي أكل منها آدم \_ عليه السلام \_ هي هذه الشجرة لا شجرة الحنطة ، لان آدم \_ عليه السلام \_ أعظم من أن يعاقبه ربِّه لاجل الحنطة التي خلقت لاجله وأجل ذريَّته. وأكله منها كان نظره 12 اليها بعين الكثرة والوقوف على ذلك ، وذلك ما كان الاطرفة عين . وذنب المعصوم هو من هذا القبيل لا غير ، أُعني التفاته الي « الغير » ولو طرفة عين . ولهذا ، اذا رجع الى الوحدة الحقيقيّة وتاب عن مشاهدة الكثرة مع هذه الوحدة ، دخل الجنَّة التي كان فيها هو وزوجه ، التي هي جنَّة الوحدة واللقاء الحقيقيُّ ، والوصول الكلِّيُّ الى حضرة الله تعالى .

<sup>1</sup> المقيد F : المقدرة M || المشاهد F : المشاهدة M || بعين F : يعنى M || 3 تكليم F : كليم M || النبقية M : التقية H | 4 الشجرة الانسانية F : الثانية M 5 وفي انفسكم ..: سورة ٥١ ( الذاريات ) آية ٢١ || 7 يفتون F : يقولون M || النجم ) آیه ۳۱ | 8\_9 بعلمون ..: سورة ۵۳ (النجم ) آیه ۳۱ | 8\_9 بعلمون ..: سورة ۳۰ (الروم ) آية ٣ || 11 يعاقبه : يعاقب Mيعاتبه F || 13طرفة عنن F : طرفه عني M || 15طرفة عين F : طرفه عر M | 17 الكلي F : العلي M

رزقنا الله الوصول اليها بفضله وكرمه!

(٥٤٣) وفي هذه الشجرة ومشاهدتها ومطالعتها أسرار كثيرة ورموز شريفة ، لا يحتمل هذا الموضع اكثر من ذلك . ومع ذلك ، فليس بقليل ما أظهرناه وأومأنا اليه .

(٤٤) وإذا تحقّق هذا ، فحسنتُذ قوله تعالى عقب الآية « في بيوت أَذِن الله أَن ترفع ويذكر فيها اسمه ، يسبّح له فيها بالغدوّ والآصال » مكون متعلَّقاً به « المشكاة » ، وتقديره: « كمشكاة » في بعض بدوت الله تعالى ، وهي المساجد المشهورة ؛ أو (يكون متعلّقاً) بد « يوقد » ، وتقديره : أى كمصباح يوقد من شجرة زيتونة ، لتعليقه في بعض بيوت الله تعالى التي هي المساجد. ومعناه ، بحسب هذا المقام ، أنَّ مثل نور الله ، في مشكاة الدظاهر التي هي الاجسام كلُّها ، مع زجاجتها التي هي الارواح بأسرها ، مع مصباحها التي هي العقول بأجمعها ، كمشكاة في بيوت كذا وكذا . وعلى هذا التقدير يكون العالم وما اشتمل عليه من الطبقات، علواً وسفلاً ، كالبيوت ، لان " العالم كرى " ، وله طبقات مثل طبقات السماوات والارض وما بينهما من العناص والطبايع . وهذه المصابيح الموضوعة في الزجاجة المشرقة من مشكاتها في هذه السوت، لاجل أن يذكر اسم الله فيها بالغدوّ والآصال ، (يعني ) في الظاهر والباطن ، 18 والاعلى والاسفل.

(٥٤٥) فان قيل: ان العالم عبارة عن هذه المرانب التي جعلتها

<sup>5-6</sup> في بيوت ..: سورة ٢٤ ( النور ) آية ٣٦ || 6 والاصال : + رجال F || 8 بيوقد F : بتوقد M || 14 كرى : كرسي M

مظاهر ، فكيف يكون هو عبارة عن البيوت وعن المشكاة فيها ؟ \_ أجيب

عنه : بأنَّ العالم عبارة عن مجموع ذلك ، والمجموع غير أجزائه بالضرورة ، فيجوز ذلك من هذه الحيثيّة. ومع ذلك ، (فنحن) ننزل عن هذا المثال، 3 ونجعل العالم وما اشتمل علمه من الطبقات المذكورة ، كالبيوت وأصناف الموجودات وأنواع المخلوقات التي في كلّ طبقة من طبقاته ، كالملائكة والانس والجنّ والحيوان والطيور وغير ذلك، كمشكاة مشتملة على مصاح 6 في زجاجة . أعني يكون بدنهم كالمشكاة ، وقلبهم كالزجاجة ، وروحهم كالمصباح الموقد من شجرة الوجود المطلق ،كما تقرّر الى آخر المثال. و« الغدوُّ والآصال » بالنسبة اليهم يكون عالم الظاهر والباطن ، ويكون 9 عالم الوحدة والكثرة. أعنى: هم في الحالتين يكونون مشتغلين بذكره، لان ذكر عالم الكثرة أو (عالم) الظاهر ، هو من اقتضاء مراتب الشريعة ؛ وذكر عالم الوحدة (أو عالم الباطن) من اقتضاء مراتب الحقيقة . وكلُّ 12 واحدة منهما مرتبة من مراتب سبيله و ( مدرجة من ) مدارج طريقه المسمّى بالطريقة ، (و) المعبّر عنهما بليله ونهاره وغدوّه وآصاله ، كما ستعرفه \_ ان شاء الله تعالى \_ في الاصل الثالث من هذه الاصول. 15 (٥٤٦) وأمّا قوله تعالى عقيب ذلك « رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله » الى آخره ، فهو متعلّق « ببيوت أذن الله ... » . ومعناه : أي يكون في هذه البيوت التي « أذن الله أن يذكر فيها » 18

رجال . وأي وجال ؟ « لا تلهيهم تجارة ولا بيع » أي لا تغفلهم الدنيا

<sup>3</sup> فيجوز F : فيحرز M || 3 هذا المثال F : هذه المنازل M || 8 والغدو والآصال F : أي الغدو وبالاصال M || 11 الشريعة F : الشيعة M || 12 مراتب F : عالم M || 16–17 رجال لا تلهيهم ... سورة ٢٤ ( النور ) آية ٣٧

وما فيها من متاعها « عن ذكر الله » أى عن التوجّه اليه والاشتغال بعبادته . وسبب ذلك لانّهم من خُلّص عباده ، لقوله تعالى « انّا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار» ، ومعظّمى رجاله ، لقوله « رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه » أعنى : من الذين يقيمون الصلاة الحقيقيّة ، التي هي التوجّه الكلّي اليه والاتّقاء عن رؤية غيره مطلقاً ، لقوله في الاولى « واذكر اسم ربّك وتبتل اليه تبتيلاً » وفي الثانية « واتّقوا الله ويعلّمكم الله » .

(٥٤٧) ومن الذين يؤتون الزكاة الحقيقيّة ، التي هي اعطاء كلّ ذي حقّ حقّه . يعني : يؤتون زكاة كلّ عضو من أعضائهم وكلّ قوّة من ذي حقّ حقّه . يعني : يؤتون زكاة كلّ عضو من أعضائهم وكلّ قوّة من وقواهم ، باقامتها في خدمة معبودها وصرفها في الذي تُخلقت لاجله ، كما قال النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ « ان لكلّ شيء زكاة وزكاة البدن الطاعة » . ومن الذين « يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب والابصار » أي « يخافون » من الرجوع اليه بخلاف الحقّ ، أي بخلاف الذي ينبغي أن يكونوا هم عليه ، وهو وضع كلّ شيء موضعه ، أي صرف كلّ عضو في أمر مخصوص به ، المسمّى بالعدل ؛ في يوم « تتقلّب فيه القلوب في أمر مخصوص به ، المسمّى بالعدل ؛ في يوم « تتقلّب فيه القلوب بحيث يحكى كلّ عضو ما صدر عنه ، بلا نطق ولا لسان ، لقوله تعالى « وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا ؟ قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء » . « وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا ؟ قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء » . « وقالوا هوله « ان السمع والبصر والفؤاد كلّ أولئك كان عنه مسؤلا » » .

<sup>2</sup> خلص F : مخلص M ال 2 - E انا أخلصناهم ... سورهٔ E (ص) آیهٔ E اا E ومعظمی : و معظم E ال E ال E ( ال E الكلی الكلی E الكلی E الكلی الكلی E الكلی الكلی E الكلی ا

(١٤٨) والعلّة الغائيّة في ذلك ، أي في تلك العبادة والخوف وغيرهما «ليجزيهم الله أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله »أي «ليجزيهم الله » في الدار الآخرة جزاء عملهم من سبيل العدل والاستحقاق «ويزيدهم من فضله »أي « ويزيدهم » بعد ذلك من القرب والكرامة والدرجات والمنزلة تفضّلاً عليهم بدون الجزاء ، لقوله تعالى « للذين أحسنوا الحسني وزيادة » ولقوله «لئن شكرتم لازيدنّكم ، ولئن كفرتم ان عذابي المشار اليه في قوله « ان هذا لهو الفوز العظيم لمثل هذا فلعمل العاملون » .

9 ويشهد به أيضاً قوله تعالى عقيب قوله الاوّل « والله يرزق ومن يشاء بغير حساب » أى « والله يرزق من يشاء » من عباده ، من أمثال هؤلاء العباد ، في الدنيا من الاموال والاولاد والعزّ والجاه والعلم والعمل وغير ذلك ، وفي الآخرة من الدرجات والمراتب والقرب والكرامة . در بغير حساب » أى بغير أن يحسب معهم ذلك ، كرامة لهم واعزازاً لمكانتهم ، لقوله « يدخلون الجنّة يرزقون فيها بغير حساب » ؛ أو لاتها بلا نهاية ولا حدّ من الكثرة والتوسّع ، لقوله « وان تعدّوا نعمة الله لا تحصوها » . وكلاهما حسن . رزقنا الله منها !

(٥٥٠) هذا تأويل الآية المتقدمة (أي آية النور) وما بعدها من

<sup>2-3</sup> ليجزيهم ..: سورة ٢٤ ( النور ) آية ٣٨ ، - F | 5 تفضلاً M : تفضيلاً ولم 3-4 الله 5-6 للذين ..: سورة ١٠ (يونس) آية ٢٧ || 6-5 لئن شكرتم ..: سورة ١٠ (ابراهيم) آية ٧ || 6-5 لئن شكرتم ..: سورة ١٠ (ابراهيم) آية ٧ || 7-8 ان هذا ..: سورة ٣٠ (الصافات) آية ٨٥-٥ || 9-10 والله يرزق ..: سورة ٢٠ (المؤمن) آية ٣٤ || 15- 16 وان ٢٠ (المؤمن) آية ٣٠ || 15- 16 وان تعدوا ..: سورة ١٠ (ابراهيم ) آية ٣٧ || 17 بعدها : بعده MF

الآيات في بيان نور الله تعالى ومثاله ، وصورة المظاهر ، وبيان رجاله الذاكرين وعباده المخلصين . وأمّا الآية التي عقيبها في صفة الكفار والمشركين ، الذين هم بعكس هؤلاء المؤمنين العارفين ، ومراتب ظلماتهم وطبقات حجبهم بحسب مراتب هذه الانوار وطبقات هذه الكشوف ، في قوله « والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً » الى آخره ، \_ فقد تقدّم معناها في أوّل القاعدة اجمالاً ، فانظره هناك ، فانّه لا وجه لعودنا اليه .

9 وقس على الشجرة المذكورة التى هى شجرة أهل الجنّة المسمّاة بـ «طوبى»، شجرة أهل النار المسمّاة بـ «زقّوم» الموصوف طلعها بـ «رؤوس الشياطين» فى قوله تعالى « أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقّوم، انّا الشياطين» فى قوله تعالى « أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقّوم، انّا رؤوس الشياطين»، لانّه ينكشف عليك من هذا أسرار لا يمكن تحصيلها ورؤوس الشياطين»، لانّه ينكشف عليك من هذا أسرار لا يمكن تحصيلها بسنين متطاولة وأيام متتالية، كما أشار ـ جلّ ذكره ـ فى قوله «انّ فى الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون فى خلق الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون فى خلق السماوات والارض، ربّنا ما خلقت هذا باطلاً » و(كما) أشار اليها الانبياء والرسل ـ عليهم السلام ـ فى أقوالهم، الآتى بيانها فى موضعها.

<sup>1</sup> فی F :من M || وصورة F : من صورة M || 5 والذين كفروا ... سورهٔ Y ( النور ) آيهٔ P || P |

9

والله أعلم بالسواب، واليه المرجع والمآب « والله يقول الحقّ ، وهو يهدى السبيل ».

(٧٥٠) هذا آخر ما عندى في تحقيق هذه الآيات وتفصيلها وتأويلها 3 بقدر هذا المقام. واذا تحقّق هذا ، وتحقّق اجمالاً وتفصيلاً أنّه ليس في الوجود الا هو ومظاهره ، وثبتت حقيّة التوحيد وحقيّة أهله ، فلنشرع في (ذكر) أقوال الانبياء \_ عليهم السلام \_ واثباته بها أيضاً ، كما شرطنا . 6 وهو هذا :

## القاعدة الثانية فى الاستشهاد بكلام الانبياء عليهم السلام فى حقيقة التوحيد واثباته

(۵۵۳) اعلم أن هذه القاعدة مشتملة على كلام الانبياء \_ عليهم السلام \_ في حقيقة التوحيد واثباته . وكان العزم أن نستشهد فيها بكلام أولى العزم من الرسل ، الذين هم آدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى 12 ومحمّد \_ عليهم السلام . لكن لمّا كثر الكلام في هذا الباب ، وكبر به حجم الكتاب ، خفت من ملال الطالبين له وكلال الراغبين اليه . فاختصرت منهم ومن كلامهم على نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلم \_ وكلامه ، لانه أعظمهم وأكملهم وجامع لجميع مقاماتهم ومرانبهم صورة ومعنى ، مع مرتبة أخرى بها صار خاتمهم ، كما سنبيّنه في الاصل الثالث عند بحث

<sup>1-2</sup> والله يقول ... سورهٔ ٣٣ (الاحزاب) آيه ٤ || 5 وثبتت : وثبت : وثبت 17 || MF الله MF || 15 || MF || 15 || MF || 15 || MF || MF || 15 || MF || 16 || MF || MF || 17 || MF || 18 || MF || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 ||

الشريعة والطريقة والحقيقة، ان شاء الله .

(٥٥٤) ثمّ أعلم أن كلامه وكلام الانبياء \_ عليهم السلام \_ في هذا الباب، على سبيل الانفراد، قليل خصوصاً بطريق التصريح، وان ورد في الخبر ، مرويّاً عن أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ أنّه قال « ما أسرّ اليّ النبيِّ شيئاً كتمه عن الناس ، الا أن يؤتي الله عبداً فهماً في كتابه » ، لإن الكلام في هذا الباب، من حيث التصريح، هو وظيفة الاولياء، لا وظيفة الانبياء ، كما تقرّر في الاصل الاوّل من بحث التوحيد . لكنّ الفرآن نطق بمقام كلّ واحد منهم (أي من الانبياء) على ما ينبغي ، (لا) سيما بمقام نبيِّنا \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ ومقام ابراهيم \_ عليه السلام \_ الذي هو أبو الانبياء وأعظمهم بعد نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم. فالشروع في ذاك به يكون أولى وأنسب ، لانّه (أي مقام نبيّنا محمّد) موصوف بأنّه « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه » . وأمّا بيان ذلك في مقام ابراهيم \_ عليه السلام \_ فستعرفه في القاعدة الاولى من الاصل الثالث من هذا الكتاب (عند) بيان قوله تعالى « فلمّا جنّ عليه الليل رأى كوكباً قال هذا ربّي ، الى آخره.

(٥٥٥) وأمّا بيانه من مقام نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله \_ بقدر هذا

المقام، فنبيّنه بوجهين. الاوّل بقوله تعالى. «سبحان الذى أسرى بعبده ليلاً ». والثانى، بقوله « والنجم اذا هوى » الى آخره. أمّا الاوّل، فقوله «سبحان الذى أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى 3 الذى باركنا حوله لنريه من آياتنا » عجباً. وبيان هذا يحتاج الى بيان « المعراج الصورى والمعنوى » اجمالاً. ثمّ الى مطابقة (عالمى ) الآفاق والانفس تفصيلاً . وبيان مجموع ذلك يحتاج الى مقدّمة كأيّة وضابطة جمليّة ، وهى تكون كالاصل لهذه الفروع وكالنقطة لهذه الخطوط.

(٥٥٦) اعلم أنّ جميع الاوضاع الآلهيّة والقوانين النبويّة مبنيّة على و رعاية الزمان والمكان والاخوان. أمّا الزمان، فمثل زمان الصلاة والصوم والزكاة والحج والجهاد والاعياد والاجتماعات وغير ذلك. وأمّا المكان، فمثل مكة والمسجد الحرام والكعبة والمسجد الاقصى والصخرة ومسجد الكوفة ومدافن الانبياء والرسل والائمّة عليهم السلام. وأمّا الاخوان، فكالانبياء والرسل والملائكة وغير ذلك.

(٥٥٧) وبيان ذلك ، وهو أنّ الزمان من حيث الزمان ، وان كان 15 واحداً ، لكنّه فيه زمان مخصوص بوقت الصلاة أو الصوم أو الحج أو غير ذلك ، بحيث (أنّه) لا تحصل هذه العبادات بدونه ، وهذا من خصوصيّته (أى خصوصيّة الزمان) وشرفه . فكما أنّ الصلاة مثلاً لا يمكن 18 حصولها قبل الوقت ، فكذلك غير الصلاة من العبادات الشرعيّة . ومثال

ذلك مثال شخص وضع كنزاً تحت الارض ، وأوصى لشخص آخر بأنّ الكنز الفلاني في الموضع الفلاني . فاذا أردت اخراجه ، فينبغي أن تعد من الموضع الفلاني ، من الطرف الفلاني ، عشر خطوات ، وتحفره وتخرج الكنز منه . فهذا الشخص لو عد تدع خطوات وحفر ، لما حصل له شيء من الكنز . وكذلك ان عد احدى عشرة (خطوة) . واذا عرفت هذا ، فقس عليه أوقات جميع العبادات ، وأعداد جميع التسبيحات والتحميدات وغير ذلك من عدد الصوم وعدد الزكاة وأيام الحج

(٥٥٨) وكذلك المكان، لأنّ المكان من حيث هو مكان، وان كان واحداً، لكن لبعض الامكنة خصوصيّة لا يحصل المقصود بدونها، كمكّه ووضع الكعبة فيها؛ والقدس ووضع المسجد والصخرة فيه؛ وغير ذلك من الامكنة الشريفة من المشاهد والمقابر.

12 (٥٥٩) وكذلك الاخوان ، لأنّ الاخوان من حيث (هم) اخوان ، وان كانوا واحداً ، لكن لبعضهم شرف ومنزلة لا يشارك أحد فيهما غيره ، كالانبياء والرسل والاولياء الكمّل بالنسبة الى نوع الانسان ؛ وكالانبياء والرسل والاولياء بالنسبة الى بعضهم بعضاً ؛ وكجبرائيل وميكائيل واسرافيل وعزرائيل بالنسبة الى نوع الملك .

وعند التحقيق ما وضعت صلاة الجماعة والجمعة والحج التحقيق ما وضعت عليهم السلام ـ الا لاجل اجتماع الاعياد وزيارة الانبياء والرسل والائمة ـ عليهم السلام ـ الا لاجل اجتماع

<sup>1</sup> لشخص M : بشخص F | 4 حصل : يحصل MF | 7 الزكاة F : الزكوات MF | 8 مكان : المكان MF | 9 بدونها : بدونه MF | 10 والصخرة F : الصخرة M | M | 8 مكان : الاخوان MF | 13 فيهما : فيها MF | 15 بعضًا : بعض F لبعض MF | 15 وضعت : وضع المحلف MF | 15 وضعت : وضع المحلف المحلف

هذه الثلاثة ، لأن الصلاة في الجماعة مثلاً مشتملة على هذه الثلاثة ، لأن المكان الذي يصلون فيه الجماعة هو مكان مخصوص ، موسوم ببيت الله تعالى . والزمان هو الوقت المعين ، الذي لا تحصل الصلاة بدونه . والاخوان هم المسامون المجتمعون في هذا المكان . واذا حصلت هذه الثلاثة ، فلا بد من اجابة دعائهم وقبول طاعتهم . وقس على ذلك الحج والاعياد والزيارات وجميع العبادات .

(٥٦١) وقال المحقّةون: ان هذا في الحقيقة ، وان كان من اقتضاء ترتيب الوجود ، لكن لمّا كان وجود نبيّنا ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ جامعاً لجميع المراتب الكلّية والجزئيّة ، خصوصاً المراتب السلبيّة ، كان هذا من اقتضاء كمالانه ومراتبه . أعنى : لمّا اقتضت ذاته الاجتماع بين الاشياء والائتلاف بين الموجودات ، كان غالباً عليه وضع هذه الاوضاع ، التي توجب هذا ، أي الائتلاف والاجتماع الموجبان للمحبّة الحقيقيّة ، التي هي الغاية القصوى والمرتبة العليا .

(٥٦٢) لان اجتماع طائفة مخصوصة في موضع معيّن مراراً متعدّدة ، لا بدّ (من) أن يكون موجباً لانعقاد حبل المحبّة بينهم وتشديده بقدرها أى المرات المتعدّدة) : كصلاة الجماعة مثلاً في كلّ محلّة من محال المدينة ، واجتماع أهلها في موضع معيّن كلّ بوم وليلة خمس مرات ،

وو الثلاثة : الثلاث MF | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M |

فائه يحصل بذلك الائتلاف والمحبّة ، بلا شبهة أو تردّد . وكذلك في صلاة الجمعة ، فائه يحصل بسببها الائتلاف بين أهل البلد في كلّ اسبوع ، ولا شكّ أن هذا أيضاً يكون موجباً لمحبّة بعضهم بعضاً . وكذلك الاعياد التي تقع في بعض الاوقات والشهور . وكذلك الحج بالنسبة الى أهل الاقاليم كلّهم ، فانّه يحصل بسببه بين أهل كلّ اقليم محبّة وائتلاف مع فوائد أخر من المعاملات والمناكحات وغير ذلك . وكذلك الزيارات الموضوعة للانبياء والاولياء عليهم السلام \_ فانّه منها أيضاً تحصل هذه المقاصد ومقاصد أخر . ولهذا البحث ، من حيث التفصيل ، أسرار كثيرة ونكات شريفة ، وليس هذا موضعها .

(۱۹۳۵) واذا عرفت وتحققت ما في هذه المقدّمة من المعاني والحقائق ، فلنشرع أوّلاً في بيان المعراج الصوري ؛ ثمّ ( المعراج ) والمعنوي ؛ ثمّ في التطابق بين العالمين ( أي عالمي الآفاق والانفس ) . أمّا المعراج الصوري ، فهو أن النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أراد أن تحصل له هذه الاجتماعات بحسب الصورة في جميع الامكنة الشريفة من السماوات ، كما حصل له ذلك من أمكنة الارض . فمجيئه بحسب الصورة من المسجد الحرام الى مسجد الكوفة أوّلا ، كما ورد في الخبر ، والى المسجد الاقصى ، كما أخبر به القرآن ، ومن المسجد الكرسي "، ومن الكرسي "، ومن الكرسي "، ومن الكرسي "، ومن الكرسي " ، ومن السماوات الي المسجد الكرسي " ، ومن الكرسي " ، ومن الكرسي " ، ومن الكرسي " ، ومن السماوات الي المسجد الكرسي " ، ومن السماوات الي المسجد الكرس السماوات الي المسجد الكرس السماوات الي المسجد الكرس المسجد الكرس الكرس السماوات المسجد الكرس الكرس الكرس المسجد الكرس المسجد الكرس المسجد الكرس الكرس

الى العرش ، كان لاجل ذلك ، وهذا ليس ببعيد ولا بممتنع . أو أن " أهل هذه الامكنة وسكانها أرادوا اجتماعهم به بحسب الصورة ، فطلبوا من الله هذا ، فأجابهم به ، وأمر النبي بالعبور على هذه العوالم . وهذا أيضاً 3 ليس ببعيد . وروى في قصّة المعراج أن النبي لمّا أراد أن يخلع نعليه حين وصل الى السماء ، كما خلع موسى عند الطور ، قال له أهلها : لا تخلع ! فانّا نريد أن تصل بركة نعليك الى أمكنتنا هذه .

(\$70) وأمّا صعوده بجسمه وبدنه ، فهذا أيضاً ليس بممتنع ، لان الانبياء والرسل والاولياء الكمّل لهم هذه الخصوصيّة ، أى خصوصيّة أن يدخلوا في جميع العوالم التي يريدون دخولها ، على أيّ صورة شاءوا . و (و) كما (أن ) للملائكة والجنّ أن يدخلوا في أيّ عالم شاءوا وعلى أيّ صورة أرادوا ، فكذلك الانبياء والرسل والاولياء . ومع ذلك كلّه ، فاذا جئنا الى قدرة الله تعالى ، فهذا في غاية اليهولة ، « وما ذلك على الله بعزيز » .

(٥٦٥) وأمّا المعراج المعنوى "، فهو معلوم ولا خلاف فيه ، فانه عبارة عن مشاهدة حقائق الموجودات على ما هى عليه ، لقوله \_ عليه 15 السلام « (اللهمّ) أرنا الاشياء كما هى » ، والعبور عنها والوصول الى حضرة الحقّ تعالى والوجود المطلق الصرف بطريق التوحيد الحقيقي " المتقدّم ذكره ، المسمّى بعالم الوحدة ومقام « أو أدنى » كما سيجىء 18 بيانه . ولا شكّ أنّ هذا (المعراج الخاص ") لا يحتاج الى حركة

<sup>1</sup> أو أن F : وان M || 3 فأجابهم : وأجابهم MF || 5 أهلها : أهلها : أهلها : 15 || 15 جئما F : احيا M || 15 جئما F : احيا M || 12 وما ذلك ... سوره كل البراهيم ) آية ٢٣ || 15 عليه : عليها MF || 18 أو ادنى ... سوره ٣٥ (النجم ) آية ٥

صوريّة وسلوك جسمانيّ، بل الى عدم الحركة ظاهراً وباطناً . والمراد بالحركة في الظاهر ، السلوك ؛ والباطن ، الفكر . والفكر حجاب في هذا الطريق ، كما قال العالم الربّاني في الملاحم « عرفت الله تعالى بترك الافكار » . وهذا كلّه ما كان الا طرفة عين . وأمّا دوامه وبقاؤه ، (فالي) أزل الآزال وأبد الآباد . و (قول النبي عليه السلام) « لى مع الله وقت ... » ليس في هذا الموضع ، بل بحسب الرسالة والنبوّة والفراغ منهما زمان التوجّه الى حضرته تعالى .

(٥٦٦) واذا عرفت معراجه بالنسبة الى مرانب الآفاق بحسب الظاهر والباطن ، فقس عليه مراتب الانفس ظاهراً وباطناً ، كما عرفت ترتيبه مراراً ، لان هذا ليس موضع التطبيق تفصيلاً .

(۱۲۰) وعلى هذا التقدير ، أى تقدير هذه المقدّمات وتقرير هذه الكلمات ، يكون معنى قوله « سبحان الذى أسرى بعبده ليلا ً » الى آخره ، أنّه يقول « سبحان الذى أسرى بعبده » أى بمحمّد \_ صلّى الله عليه وآله \_ « ليلا ً » أى ليلة الكثرة الخلقيّة الرسميّة الاعتباريّة ؛ « من المسجد الحرام » أى عالم الجسم والجسمانيّات ، « الحرام » فيه دعوى الوجود والبقاء على غيره ، « الى المسجد الاقصى » أى عالم الارواح والروحانيّات ، « الذى باركنا حوله » بتنعّم مشاهدة العقول المجرّدة والروحانيّات ، « الذى باركنا حوله » بتنعّم مشاهدة العقول المجرّدة

والنفوس الكاملة ، والحقائق الملكوتيّة ، والمعارف الجبروتيّة ؛ « لنريه من آياتنا » وهذه « اللام » لام التعليل ، يعنى عروجه الى هذه العوالم « لنريه » كشفاً ومشاهدة وذوقاً وحالاً حقائق آياتنا ، ودقائق مظاهرنا ، كما 3 أريناه علماً وفهماً وادراكاً ويقيناً . والمراد بذلك مشاهدة آيات الآفاق والانفس كشفاً ، بطريق التوحيد الحقيقي الجمعي ، الذي لا يحصل الا بذلك ، لقوله « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم 6 أنّه الحق » الى آخر الآية ، وقد عرفت معناها مراراً .

(٥٦٨) وقوله « انّه هو السميع البصير » أى انّ الله تعالى هو السميع » باستدعاء كلّ طالب بلسان الحال والقال ؛ « البصير » باستعداد وكلّ سالك أزلاً وأبداً ، فيعطيه ما يناسب حاله ويوافق مقامه . والمراد به يعنى أنّى كنت فى الازل « سميعاً » باستدعاء هذا النبي " بلسان الحال هذه المرتبة ، « بصيراً » باستعداده واستحقاقه هذا المقام ، فاعطيته ما 12 أراده ، ووهبته ما طلبه ، لاتنى جواد لا أبخل بشيء ، ولا أمنع من شيء . وقلت كه بعد ذلك « هذا عطاؤنا فأمنن أو أمسك بغير حساب » .

(٥٦٩) وهذا أيضاً بالنسبة الى (عالم) الآفاق . وأمّا بالنسبة الى 15 (عالم) الانفس، فيكون « المسجد الحرام» قلبه . ومعناه (حينئذ ٍ) أى « الحرام » على غيره ، لانّه محلّه الخاص ومنزله المخصوص ، لقوله

<sup>6-7</sup> سنريهم ..: سورهٔ ٤ (فسلت) آية ٥٣  $\parallel$  8 انه هو السميع ..: سورهٔ ١٧ ( بنی اسرائیل ) آية ١  $\parallel$  8  $\parallel$  9 ال ... السميع  $\frac{1}{2}$   $\parallel$  9 البصير : بصيراً  $\frac{1}{2}$   $\parallel$  1 السميع  $\frac{1}{2}$  المرتبة :  $\frac{1}{2}$  واستدعايه هذا المرتبة  $\frac{1}{2}$   $\parallel$  1 المقام  $\frac{1}{2}$   $\parallel$  1 المرتبة  $\frac{1}{2}$  المرتبة  $\frac{1}{2}$  المرتبة  $\frac{1}{2}$   $\frac{1$ 

تعالى « لا يسعنى أرضى ولا سمائى ولكن يسعنى قلب عبدى المؤمن » . ونسبته (أى نسبة قلب النبيّ) الى « المسجد الحرام » الذى هو قبلة أهل العالم، لانّه (أي القلب) قبلة جميع اعضائه الظاهرة والباطنة وقواه الصوريّة والمعنويّة . و« المسجد الاقصى » (يكون) روحه ، لانّه أقصى مقام المشاهدة والكشف ، وان كان أوّل مراتب الوجود . ونسبته ( أي نسبة 6 روح النبي") الى « المسجد الاقصى » الذي هو قبلة أهل الشرق ، لانّ الروح من عالم الروحانيّات، الذي هو بالنسبة الى العوالم كالشرق مثلاً، كما عرفته عند بيان « الله نور السماوات والارض » الى (قوله) « لا شرقيّة ولا غربيّة » لاتّه (أى الروح) قبلة قلبه، الذي هو قبلة جميع أعضائه وقواه ، فكأنّه ( أى الروح أى المسجد الاقصى ) أيضاً قبلة الجميع ( أى الروح قبلة جميع البنية الانسانيَّة ، والمسجد الاقصى قبلة جميع النوع البشري") ؛ « الذي باركنا حوله ، بنعم المعارف والحقايق والمشاهدة والكشف، وما شاكل ذلك.

(٥٧٠) والسبب في ذلك « لنريه من آياتنا » أي لنشاهده من 15 « آياتنا » الانفسيّة كما شاهدناه من « آياتنا » الآفاقيّة ، لانّه ( أي النبيّ ) « هو السميع » لقولنا وأمرنا ، « البصير » باشارتنا وسرّنا ، ولانّه هو الخليفة في ملكنا وملكوتنا . « واليه يرجع الامر كلّه » « له الحكم واليه

<sup>1</sup> يسعنى F : تستعنى M || 2 الحرام M : - F || 3 اهل F - : M || 8 الله نور ... سورة ٢٤ ( النور ) آية ٣٥ || 14 والسبب M : والنسب F || 18 واليه يرجع ... سورة ١١ ( هود ) آية ٢٧ || 18 له الحكم ... سورة ١٨ ( القصص ) آية ٨٨

ترجمون "أى « له الحكم " والامر والنصب والعزل فى جميع الكائنات والمخلوقات ، « واليه ترجمون " فى معادكم وأحوالكم وجزائكم وأعمالكم ، لاتى منزّه عن أمثال ذلك ، كما قلت لكم واخبرت عنه بقولى « فان " الله لغنى " عن العالمين " . وتفصيل ذلك قد مرّ فى باب التوحيد وغير ذلك ، فانظره هناك . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب .

(٥٧١) هذا آخر الوجه الاوّل. وأمّا الوجه الناني، فقوله تعالى: ٥ «والنجم اذا هوى! ما ضلّ صاحبكم وما غوى» الى قوله «لقد رأى من آيات ربّه الكبرى». فقوله «والنجم اذا هوى»، المراد بالنجم عند المفسّرين هو الثريا، لانّه (من) أعظم الكواكب في الاضاءة والنوريّة، وكالمشترى والزهرة. ويجوز أن يكون (المراد به) الشمس والقمر أيضاً. وبـ « اذا هوى » اذا نزل أو غرب، ولكنّ النجم ههذا هو النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ ونسبته الى «النجم» دون «الشمس» و«القمر» 12 في هذا الموضع، لان الشمس والقمر قابلان للكسوف والخسوف، والنجم ليس بقابل لذلك ؛ والكسوف والخسوف نقص في الشمس والقمر، بلا ليس بقابل لذلك ؛ والكسوف والخسوف نقص في الشمس والقمر، بلا

(٥٧٧) والتقدير في ذلك أن الله تعالى يقسم بذات هذا النبي الكامل ، مخاطباً لقريش بأن هذا النبي ليس بضال ولا غاو ، كما

تدعون أنتم بل هو كذا وكذا . فنقول « والنجم اذا هوى » يعنى بحق هذا النبى "الكامل ، الذى هو أشرف الموجودات وأعظم المخلوقات ، «اذا هوى » أى نزل من عالم الوحدة الى عالم الكثرة للتكميل ، الذى هو ابتداء «السفر الرابع » ، بأنه « ما ضلّ » عن طريق الحقّ ، « وما غوى » عن الصراط المستقيم ، كما تظنون أنتم وتتو همون فيه ذلك . وهذا تعظيم آخر له ، بأن الله تعالى \_ يقسم بذاته في اثبات حقيّته ، ويقيّد ذلك بزمان رجوعه من عالم الوحدة الى عالم الكثرة ، الذى هو أقصى مراتب الكمال .

9 عقيبه « وما ينطق عن الهوى » يعنى ليس نطقه بهذا القرآن وأحكام عقيبه « وما ينطق عن الهوى » يعنى ليس نطقه بهذا القرآن وأحكام الشرع من هوى النفس ، كما لغيره من الكفّار ، بل هو « وحى يوحى » 12 اليه من ربّه ، امّا بواسطة جبرئيل \_ عليه السلام \_ لقوله « علّمه شديد القوى ذو مرّة فاستوى » ، \_ أو بغير واسطة جبرئيل لقوله « فأوحى الى عبده ما أوحى » . وسبب ذلك أن قريشاً كانت تقول : أن هذا القرآن عبده ما أوحى » . وسبب ذلك أن قريشاً كانت تقول : أن هذا القرآن ينزّه نفسه عن أمثال ذلك .

(٥٧٤) فلمّا فرغ من تنزيهه، شرع في كيفيّته (أي كيفيّة الايحاء 18 الى النبيّ ) بالواسطة وغير الواسطة، فقال « علّمه شديد القوى »

<sup>3</sup> عالم F : العالم M | 7 الكثرة F : الكثير M | الذى : التى 11 التى 10 وما ينطق ... سورة ٥٣ (النجم) آية ٣ || 11 الشرع F : الشريعة M || 12-13 علمه ... سورة ٥٣ أيضاً ، آية ٥-٦ || 13 بغير M : لغير F || 13-14 فأوحى ... سووة ٥٣ أيضاً ، آية ١٠ || 14 قريشاً : القريش MF || كانت تقول : كانوا يقولون MF || 18 فقال : وقال MF

أى «علمه» هذا القرآن أو هذه العلوم جبرئيل ، الذى هو «شديد القوى» ، أى صاحب قوّة تامّة فى التعليم والتصرّف فى عبادى ، على أى وجه شاء . « ذو مرة فاستوى » أى ذو متانة ورأى وعقل وسداد . « فاستوى » أى وحين استوى على صورته الحقيقيّة ، دون الصورة التى كان يتمثّل ( بها ) للنبي قبل ذلك لتعليمه اياه . « وهو بالافق الاعلى » أى كان ذلك الوقت هذا النبي بالافق الاعلى أو جبرئيل ، وكلاهما صحيح ، لاته لو لم يكن 6 ( النبي ) فى الافق الاعلى ، لما كان جبرئيل يتمكّن من تعليمه بهذا الوجه ، أى على صورته الحقيقيّة . والافق الاعلى هو نهاية مراتب عالم الكثرة وأوّل مرتبة الحضرة الواحديّة ، التى هى نهاية اقدام الانبياء و والاولياء عليهم السلام .

(٥٧٥) « ثمّ دنى » النبى الى الحضرة الاحديّة ، التى هى حضرة الذات ، « فتدلّى » أى تعلّق بها . « فكان قاب قوسين أو أدنى » أى فكان 12 قربه فى هذا الحال الى حضرة الله تعالى « قاب قوسين » ، والقاب هو القرب يعنى (كان قربه) بمقدار قوسين . وهذا اشارة الى قوسى الامكان والوجوب ، بسبب الخط الموهوم بين دائرة الوجود ، القاطع الدائرة أنسفين ، المشار اليه فى قول الامام ـ عليه السلام ـ « محو الموهوم مع صحو المعلوم » . وبالجملة (كان قرب النبي فى هذا الحال مانعاً له) عن مشاهدة « الغير » ، حتّى أرتفع « الغير » عن نظره مطلقاً ، وصار 18

<sup>1</sup> ای ... القوی F: M = 1 فی F: A من M = 5 وهو بالافق ..: سورهٔ M = 5 النجم ) آیهٔ M = 10 النجم ) آیهٔ M = 10 ا M = 10 فکان M = 10 فکان M = 10 فرسی M: A قوس M: A فرس M: A ف

منظوره ومشهوده وجوداً واحداً وحقيقه واحدة ، ووصل الى مقام « أو أدنى » الذى هو مقام الوحدة الذاتية ومشاهدة الحضرة الاحديّة ، وارتفعت الحجب بالكليّة ، وصار مستحقّاً أن يأخذ الوحى من الحقّ بلا واسطة جبرئيل ، لقول جبرئيل « لو دنوت أنملة لاحترقت ».

(٥٧٦) « فأوحى الى عبده ما أوحى » . « فأوحى » الله تعالى « الى عبده » بنفسه « ما أوحى » من الاسرار والحقائق والرموز والدقائق المسمّاة بـ « أسرار المعراج » ، المشار اليها بقوله « علمت علم الاوّلين والآخرين وأوتيت وأوتيت بوامع الكلم » . وبسبب أن مجموع ذلك كان بمشاهدة عينه القلبيّة ، لا بعينه البصريّة ، قال « ما كذب الفؤاد ما رأى » أى ما كذب فؤاد محمّد ما رأى من مشاهدتنا ومطالعة أسرارنا وعلومنا وحقائقنا ، واستفادته منّا بلا واسطة غيره ، ملكاً كان أو بشراً .

12 (٥٧٧) وقال عقيبه «أفتمارونه على ما يرى » أى أفتشكّون فيما يرى النبيّ من آياتنا وأسرارنا و(ما) حصل له من مشاهدة جمالنا وجلالنا؟ فلا ينبغي أن تشكّوا فيه أبداً ، لانه حقّ واقع (و) حاصلة له

15 هذه المقامات بالفعل، وهو مستحقّ لها دون غيره.

(٥٧٨) وهذا كلّه اخبار عن عروجه وصعوده الى حضرة الذات وحضرة الوجود المسمّاة بحضرة الجمع الصرف والاحديّة المحضة

M وارتفعت F : وارتفع M  $\|$  E ان F : بان M  $\|$  E لقول E : لقوله E جبرئیل E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E : E

والاجمال وغير ذلك ، التي لا يشاهد ولا يرى فيها الا الذات والوجود المحض . (وهذا العروج هو) المسمّى بالسفر الثالث الذي يقتضى فناء الكلّ مطلقاً . وأمّا اذا رجع من هذا المقام ، ودخل حضرة الاسماء 3 والصفات وحضرة الفرق والتفصيل ، وشاهد مظاهره ومجاليه ، كلّ واحد منها في مقامه ، أو شاهد الحقّ معها بلا ازالة عنها ، أعنى « مع كلّ شيء لا بمقارنة وغير كلّ شيء لا بمزايلة » ، (فهذا الرجوع هو) 6 المسمّى بالسفر الرابع ، الذي هو تكميل الغير ومقام الاستقامة والتمكين ، لقوله « فاستقم كما أمرت » .

(٥٧٩) فأخبر الله تعالى عنه بقوله «ولقد رآه نزلة انحرى » أى ولقد رأى الحق محمّد مرّة أخرى ، أى ولقد شاهده كما شاهده أوّلاً مرّة أخرى بعينه البصريّة وقلبه الحقيقي «عند سدرة المنتهى » أى اعند) شجرة الوجود المشار اليها في القاعدة الاولى بقوله «هل أدلّك 12 على شجرة الخلد وملك لا يبلى » المعبّر عنها بعالم الكثرة والتفصيل، لأنّ مشاهدة عالم الكثرة بعد مشاهدة عالم الوحدة ، هي نهاية أقدام السالكين ومنتهى مراتب العارفين . ولهذا قال تعالى «عندها جنّة المأوى» أى عند مشاهدة هذه الشجرة تكون «جنّة المأوى» (التي هي) مأوى كلّ واحد من العارفين والكاملين . واليها أشار أيضاً بقوله «وسارعوا الى مغفرة من ربّكم وجنّة عرضها السماوات والارض اعدّت للمتّقين » أى المغفرة من ربّكم وجنّة عرضها السماوات والارض اعدّت للمتّقين » أى

المتَّقين عن رؤية الغير ومشاهدة السوى مع ذاته ووجوده.

(۱۸۰) وليس فيه شكّ أنّه ليس في الواقع جنّة أعلى من هذه الجنّة، أي مشاهدة الحقّ تعالى في مظاهره الآفاقيّة والانفسيّة، كما مر مراراً. (وهذه المشاهدة هي) المسمّاة بمقام الفرق بعد الجمع، الذي هو نهاية مرانب الانسان. واليه أشار القوم أيضاً « اياكم والجمع والتفرقة! فان الاوّل يورث الزندقة والالحاد، والثاني (يورث) تعطيل الفاعل المطلق. وعليكم بهما! فان جامعهما موحّد حقيقي و (هذا المقام) هو المسمّى بجمع الجمع ، و (صاحبه هو المسمّى بـ) جامع الجميع، وله المرتبة العليا والغاية القصوى ». وقد مرّ أيضاً هذا القول، وبيان المقام الجمعي المحمّدي في باب التوحيد، فأرجع اليه.

(٥٨١) والغرض أن هذا المقام (هو) أعلى المقامات ونهاية المراتب والكمالات. فقوله تعالى عقيبه « اذ يغشى السدرة ما يغشى » اشارة الى كثرة أوراق هذه الشجرة التي هي شجرة الوجود، و(كثرة) أغصانها، وكثرة أزهارها، وعظمة طولها وعرضها، المسمّيين بالسماوات أغصانها، و) المعبّر عنهما بالملك والملكوت، والغيب والشهادة، والامر والخلق، وغير ذلك.

#### (٥٨٢) والذي أشار اليه المفسّرون بانها «شجرة نبق عن يمين

<sup>4</sup> مراراً: + ولقد نبهتك مراراً أن حضرة الاحدية والواحدية والذات والوجود والحضرة الجمعية وغير ذلك ، هو النور الصادر الاول والعقل الفعال والروح الكلى والنفس الكلية ، ابو الانوار وسر الاسرار وآية الجبار أسد الله الفالب ومطلوب كل طالب ، ابو الحسين على بن ابي طالب فاعرفه ! فانه « شجرة الخلد وملك لا يبلى » Fh ( بقلم الاصل ) | 12 اذ يغشى ..: سورة ٥٣ ( النجم ) آية ١٦ | 14 المسميين : المسمى MF | 17 | أله المسميين : المسمى المنه الم

العرش، فوق السماء السابعة، ثمرها كقلال هجر وورقهاكآذان الفيلة، يسير الراكب في ظلّها سبعين عاماً » كلّها خيالات وقياسات من حيث المحسوس، الذي لا علم لهم فوق ذلك، « يعلمون ظاهراً من الحياة 3 الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ».

(٥٨٣) والذى أشاروا اليه أيضاً وقالوا « انّ النبي " ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ قال : رأيت على كلّ ورقة من أوراقها ملكاً قائماً يسبّح 6 الله عزّ وجلّ » هو أيضاً اشارة الى كثرة أغصان (شجرة) هذا الوجود وأوراقها ، المسمّاة عند العارفين بالخلق والمظاهر والتعيّنات والتشخّصات وغير ذلك ، المشار اليها في بيان «شجرة طوبي» وأغصانها وكيفيّة كلّ وغير ذلك من المناسبة غصن منها في بيت كلّ واحد من أهل الجنّة وغير ذلك من المناسبة بينهما .

(٥٨٤) ولهذا قال تعالى عقيبه « ما زاغ البصر وما طغى لقد رأى 12 من آيات ربّه الكبرى » أى « ما زاغ » بصر محمّد فى مشاهدة الكثرة مع وحدة الحقّ ، « وما طغى » أى ما مال بصره الحقيقي الى رؤية «الغير » أصلاً ، وما تجاوز عن « الحدّ الاوسط » ، المعبّر عنه بالتوحيد 15 الجمعي ، المسمّى بالصراط المستقيم ، فى مشاهدة « آيات ربّه » التى هى المظاهر ، لانّ مشاهدة الحقّ ـ جلّ جلاله ـ لا يمكن ، دنيا وآخرة ،

الا بمشاهدة مظاهره المسمّاة بالآيات، لقوله تعالى المتقدّم ذكره مراراً «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ » أي سنكحل عين بصيرتهم بنور هدايتنا حتّى يتحقّق لهم تحقيقاً شهوديّاً ذوقيّاً أنّ هذه «الآفاق » و الانفس » بأسرهما هي «الحقّ » ومظاهره لا غير، لانّ الضمير في «أنّه » راجع الى العالم أو الى الوجود المطلق ، وكلاهما صحيح . ولهذا شرع في تفصيله بعد ذلك وقال «أو لم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد ، ألا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ، ألا انّه بكلّ شيء محيط » لتتحقّق وتثبت معيّته مع كلّ ذرة ، و(ليتحقّق) انّه بكلّ شيء محيط » لتتحقّق وتثبت معيّته مع كلّ ذرة ، و(ليتحقّق) وشهوده في كلّ مظهر ، (وتثبت) احاطته بكلّ محاط ، وليتحقّق عباده أنّ لقاءه هو عبارة عن هذه المشاهدة ، لا غير .

(٥٨٥) وفيه قال تعالى « أو لم يتفكّروا في أنفسهم ما خلق الله السماوات والارض وما بينهما الا بالحقّ وأجل مسمّى وأنّ كثيراً من الناس بلقاء ربّهم لكافرون » مع هذه المشاهدة والرؤية الجلية ، لجهلهم بآياته ومظاهره . وقال « انّ في خلق السماوات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لاولى الالباب الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون في خلق السماوات والارض ، ربّنا ما خلقت هذا باطلاً ، سبحانك ! فقنا عذاب النار » أي فقنا عذاب نار الحجاب عن باطلاً ، سبحانك ! فقنا عذاب النار » أي فقنا عذاب نار الحجاب عن

هذه المشاهدة ، دنيا وآخرة ، كما أشرت اليه « ومن كان في هذه أعمى ، فهو في الآخرة أعمى وأضلّ سبيلاً » .

(۸۹۹) وأخبرت عنه أيضاً « رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت أ ق بصيراً ، قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى » يعنى كما كنت غافلاً عن مشاهدة آياتنا التي هي مظاهرنا ، ومشاهدتنا فيها في عالم الشهادة ، فاليوم نحن نكون غافلين في عالم الغيب عنك ، يعنى 6 (نكون) فارغين عن حالك ، حتى تكون «أعمى » عن مشاهدتنا فيه (أي في عالم الغيب) كما كنت في عالم الشهادة ، « وأضل » منها لعدم الاستعداد وفقدان آلات التحصيل ، لقولنا فيه « والذين كذبوا بآياتنا و ولقاء الآخرة ، حبطت أعمالهم ، هل يجزون الا ما كانوا يعملون ؟»

(٥٨٧) وأمّا قيد مشاهدة عالم الكثرة بالبصر ، خلاف البصيرة ، في قوله «ما زاغ البصر وما طغى » بعد قوله «ما كذب الفؤاد ما رأى» 12 لان الشخص اذا رجع من عالم الوحدة الى عالم الكثرة في « السفر الرابع » ، فهو يشاهد بالبصر كلّ ما شاهد قبل ذلك بالبصيرة ، لان البصر والبصيرة في تلك الحالة صارا واحداً ، لانّه كما كان شاهد الحق 15 بعينه البصريّة ، التي هي عين الحقّ حقيقة ً ، لقوله « رأيت ربّي بعين بعين

ربّى » ، فألآن صار يشاهد الحقّ بعينه البصريّة ، التي هي عين الحقّ أيضاً ، لقوله « كنتُ سمعه وبصره » الحديث ، لان " الاضافة قد ارتفعت ، والنسبة قد أسقطت ، ولم يبق الا الوحدة الصرفة المعبّر عنها بالذات ، المشار اليها بـ « كلّ شيء هالك الا وجهه » . فحينئذ (يكون) هو الشاهد والمشهود ، والعارف والمعروف . هذا ، ان كانت (المشاهدة) بالبصر وان كانت بالبصيرة ، فلا وجود لغيره في هذا المقام . ولهذا قال تعالى في حقه ( أي في حقّ نبيّه ) بعد حصول هذا المقام « وما رميت اذ رميت ولكن الله رمي » . وقال هو بنفسه « من رآني فقد رأى الحقّ » . ولهذا قال غيره « سبحاني ! ما أعظم شأني! » و « أنا أقول وأنا أسمع » و « هل في الدارين غيرى ؟ » و « أنا الحقّ » وغير ذلك . و كلّ ذلك كان من هذا المقام .

(٥٨٨) والغرض من مجموع ذلك أن الله تعالى أخبر عن مجموعية المراتب المحمّدية ومقاماتها في هذه السورة ، التي هذا بعضها ؛ وأن المقام المحمّدي و (مقام) أمّته وتابعيه يقتضي الجامعيّة والمجموعيّة المذكورة في باب التوحيد . وليس لغيرهم هذا ، لقوله تعالى أيضاً « وكذلك جعلناكم المّة وسطاً » . والوسط هو الحدّ الاوسط بين طرفي النقيض المتقدّم ذكره ، المسمّى بالمقام الجمعي " . ولقوله تعالى أيضاً

<sup>1</sup> يشاهد: شاهدا MF | البصرية F : البصيرة M | F كل شيء ... سورة F (القصص ) آية F | F وما رميت ... سورة F (الانفال) آية F | F ولهذا F : F السورة F السورة F السورة F السورة F السورة F البقرة F البق

9

«كنتم خير أمّة اخرجت للناس» الآية.

(٥٨٩) واذا تحقّق هذا بقوله تعالى وثبت أن التوحيد هو أعلى مقامات الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ وأن أهله هم السالكون 3 سلكهم، القاصدون طريقهم، وليس بينهم تفاوت الا في المراتب، فلنشرع في القاعدة الثالثة، المشتملة على أقوال الاولياء \_ عليهم السلام \_ واثباتها أيضاً، بعون الله تعالى وحسن توفيقه.

# القاعدة الثالثة في الاستشهاد بكلام الاولياء عليهم السلام في حقيقة التوحيد واثباته

( , 60) أعلم أن هذه القاعدة مشتملة على كلام الاولياء \_ عليهم السلام \_ في الاستشهاد بحقيقة التوحيد واثباته . ونريد أن نفعل في هذه القاعدة ما فعلناه في القاعدة الثانية ، أعنى كما اكتفينا فيها من أقوال 12 جميع الانبياء \_ عليهم السلام \_ بقول نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله \_ الذي هو أعظمهم وأقدمهم وأكملهم ، فنكتفي ههنا من أقوال جميع الاولياء \_ عليهم السلام \_ بقول مولانا وامامنا أمير المؤمنين على بن أبي طالب \_ 15 عليه السلام \_ الذي هو أيضاً أعظمهم وأكملهم وأقدمهم ، لان الكتاب

M المورة M ( آل عمران ) آیهٔ M ( M بقوله M : لقوله M المحم M : M المحم M : M المحم M : M المحم M : M المحمد M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M

لا يحتمل قول مجموعهم ولا البعض منهم ، كما تقدّم الكلام عليه . وكلامه عليه السلام \_ أيضاً في هذا الباب كثير ، بعضه ما تقدّم متنه وشرحه ، وبعضه ما أوردناه . فحينتد نورد ههنا منه الذي أوردناه وشرحناه والذي ما أوردناه . ونشرع بعد ذلك في الشرح الذي هو أنسب بهذا المقام وأليق بهذا المرام .

و الله في أوّل قوله الذي هو أعظم الاقوال في هذا الباب ، هو قوله في أوّل «خطبة النهج» من خطبه . «أوّل الدين معرفته ، وكمال معرفته التصديق به ، وكمال التصديق به توحيده ، وكمال توحيده الاخلاص له ، وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه ، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف ، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة . فمن وصف الله سبحانه ، فقد قرنه . ومن قرنه ، فقد ثنّاه . ومن ثنّاه ، فقد جزّأه . ومن جزّأه ، فقد حدّه . ومن حدّه ، ومن قال « علم ؟ » فقد ضمنه . ومن قال « علام ؟ » فقد حدّه ، ومن قل شيء ، لا من حدث . موجود ، لا عن عدم . مع كلّ شيء ، لا أخلى منه . كاين ، لا من حدث . موجود ، لا عن عدم . مع كلّ شيء ، لا القول مراراً ، فلا وجه لذكره وشرحه مرّة أخرى .

(٩٩٢) وأمّا الثاني ، فقوله في « النهج » أيضاً ، وهو « خطبة التوحيد » الله مدحها السيّد ( الشريف الرضي ) ـ رحمه الله \_ وقال « وتجمع هذه الخطبة من أصول العلوم ما لا تجمعه خطبة » . وهو قوله « ما وحّده من

M الكلام F : F كله M و لشهادة F : بشهادة M كل F : كله M M الكانى : F من F فيم : فيم F فيم F فيم F فيم F فيم F فيم F الثانى : F من F التي مدحها : الذي مدحه F

كيّفه ، ولا حقيقته أصاب من مثّله ، ولا ايّاه عنى من شبّهه ، ولا حمده من أشار اليه وتو همه . كلّ معروف بنفسه مصنوع . وكلّ قائم فى سواه معلول . فاعل ، لا باضطراب آلة . مقدّر ، لا بجول فكرة . غنى ، لا باستفادة . لا تصحبه الاوقات ، ولا ترفده الادوات . سبق الاوقات كو نه ، والعدم وجود ، والابتداء أزله . بتشعيره المشاعر ، عُرف أن لا مشعر له ؛ وبمضادّته بين الامور ، عُرف أن لا ضد له ؛ وبمقارنته بين الاشياء وعرف أن لا قرين له » الى قوله «وأنّه سبحانه يعود بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه ؛ كما كان قبل ابتدائها ، يكون بعد فنائها : بلا وقت ، ولا مكان ، ولا حين ، ولا زمان . عدمت عند ذلك الآجال والاوقات ، و وزالت السنون والساعات . فلا شيء الا الواحد القهار ، الذي اليه مصير جميع الامور » .

(٩٩٣) فنقول : هذا الكلام بعضه يدل على تنزيه عن مشابهة 12 المحدثات ، وهذا صحيح كما مرّ مراراً . وبعضه يدل على التوحيد الصرف وطريقة أهله ، لان قوله \_ عليه السلام \_ « وأنّه سبحانه يعود بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه ؛ كما كان قبل ابتدائها ، كذلك 15 يكون بعد فنائها » دال على قولنا المتقدّم مراراً « كان الله ولم يكن معه شيء وهو ألآن كما كان » وغير ذلك ، لانّه \_ صلّى الله عليه وآله \_ ان أراد بالدنيا الممكنات الموجودة ، ففناؤها واعدامها محال ؛ لانّها \_ 18

3

باتفاق جميع المتكلمين والموحدين \_ صارت واجبة بالغير ، واعدام الواجب بالغير من الممتنعات ، ما دام الغير باقياً . ومعلوم أنّ الارواح باقية دائماً والاجساد كذلك ، وان تغيّرت أوضاعها وأشكالها .

(١٩٤) وههنا أبحاث كثيرة ، حاصلها أنّه لا يعدم شيء من الموجودات أصلاً ، على الوجه الذي يرسخ في ذهن الجاهل (من) أنّ الموجودات تصير كما كانت قبل الوجود . والهلاك والفناء والاعدام ، من حيث الشرع ، هو الموت الطبيعي الذي هو امّا النقل من الدنيا الى الآخرة ، وامّا الانتقال من صورة الى صورة أخرى . وعند التحقيق - أعنى من حيث الحقيقة ـ (الفناء) هو اسقاط اضافة الوجود الى ماهيّته ، ومشاهدة الوجود المطلق على صرافة وحدته . فانّه اذا نظر (الناظر) الى هذا المقام ، عرف أنّ الموجودات أزلاً وأبداً هالكة فانية زايلة الى هدومة كما تقدّم ذكره في بيان « كلّ شيء هالك الا وجهه » وبيان « كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام».

(٥٩٥) فقوله \_ عليه السلام \_ « فلا شيء الا الواحد القهار الذي اليه مصير جميع الامور » أي ( لا شيء الا ) الوجود الواحد المطلق الصرف، بعد اضافته الى المقيدات الممكنة، كما أشار اليه جلّ ذكره « لمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهّار » . والمراد بـ « الفهّار » الذي المطلق عقهر كلّ موجود غيره، ويبقى هو وحده . ولا شكّ أنّ الوجود المطلق

أو الحقّ تعالى اذا ظهر من حيث هو هو ، لا يبقى للغير وجود ولا أثر « كلّ شيء » مضاف الى وجوده أثر « كلّ شيء » مضاف الى وجوده وذاته ، معدوم هالك أزلاً وأبداً « الا وجهه » أى ذاته التى هى أصل 3 كلّ موجود ومرجعه . « له الحكم واليه ترجعون » .

(۱۹۹۵) وأمّا الثالث من قوله \_ عليه السلام \_ فيه «واعلموا عباد الله! أنّه لم يخلقكم عبثاً ، ولم يرسلكم هملاً . علم مبلغ نعمه عليكم ، 6 وأحصى احسانه اليكم . فاستفتحوه واستنجحوه ، واطلبوا اليه واستمنحوه . فما قطعكم عنه حجاب ، ولا أغلق عنكم دونه باب . وانه لبكلّ مكان وفى كلّ حين وأوان ، ومع كلّ أنس وجان . لا يثلمه العطى ، ولا وينقصه الجنى . لا يستنفده سايل ، ولا يستنقصه نايل . ولا يلويه شخص عن شخص ، ولا يلهيه صوت عن صوت ، ولا تحجره هبّة عن سلب ، ولا يشغله غضب عن رحمة ، ولا توليه رحمة عن عقاب ، ولا يجنّه البطون . يشغله غضب عن رحمة ، ولا توليه رحمة عن عقاب ، ولا يجنّه البطون . وظهر ، فنأى . وعلا ، فدنا .

(۹۹۷) فقوله « وانّه لبكلّ مكان ، وفي كلّ حين وأوان ، ومع كلّ 15 أنس وجان » ليس كما يزعم الخصم أنّه معيَّة علم ، لانّه قد تقرّر في شرح قوله « وكمال الاخلاص نفي الصفات عنه » أنّ كمال توحيده

<sup>2</sup> كل شيء ...: سورهٔ ۲۸ ( القصص ) آيهٔ ۸۸  $\parallel$  4 له الحكم ...: أيضاً ، آيهٔ ۷۰ و ۸۸  $\parallel$  9 العطى : العطأ F العطا F العباء F العباء F يجنه : يخبيه F تحبه F تحبه F العباء F وبطن F : F فمين F يدل F ودان F : ودل F يدل F يدل F العباء F العباء F العباء ودان F : ودل F العباء ودان F : المناب : الم

ومعرفته في نفى الصفات عنه مطلقاً ، سلبيّة كانت الصفات أو ثبوتيّة ، لان مشاهدة ذاته المطلقة لا تقتضى الا هذا . واليه أشار \_ عليه السلام \_ قى موضع آخر « من وصفه ، فقد حده ؛ ومن حده ، فقد عده ؛ ومن عده ، فقد أبطل أزله . ومن قال : كيف ؟ فقد استوصفه . ومن قال : أين ؟ فقد حيّزه » الى آخره . ولهذا جعله (أى نفى الصفات) كمال المعرفة وكمال التوحيد .

(۹۹۸) فحينئذ ، «معيّته تعالى مع كلّ أنس وجان وفي كلّ حين وأوان » واحاطته بكلّ مكان ، لا يكون الا بالذات والوجود ، كما مرّ وذكره أيضاً . ومثال ذلك ، أى ومثال معيّته مع كلّ موجود بلا نقص ولا كمال ولا زيادة ولا نقصان ، (هو) بعينه مثال المداد مع كلّ حرف من هذه الحروف . و(هو بعينه أيضاً ) مثال البحر مع كلّ موج من عذه الحروف . و(هو بعينه أيضاً ) مثال البحر مع كلّ موج من وجوده . أمواجه ، لان معيّة المداد مع الحروف ليس بشيء آخر غير وجوده . وكذلك معيّة البحر مع أمواجه . فأفهم ، فانّه دقيق «ولله المثل الاعلى »

I سلبية : سلبا |MF| | كانت الصفات : كان |MF| | ثبوتية : ثبوتا |MF| | |MF|

في السماواب والارض «وهو العزيز الحكيم ».

(۹۹ه) وأمّا قوله \_ عليه السلام \_ « ولا يجنّه البطون عن الظهور » الى آخره ، فهو ظاهر في غاية الظهور ، لانه اشارة الى الوجود المطلق و المحض ، والى مراتب كمالاته في مدارج ظهوره وبطونه ، لانه قال « لا يجنّه البطون عن الظهور » يعنى لا يمنع باطنيّته ظاهريّته لائهما في الحقيقة شيء واحد ، ولا ظاهريّته باطنيّته ، لقوله « ولا يقطعه الظهور و عن البطون » لانهما أيضاً اعتباران من اعتبارات كمالاته ، وليس بينهما مغايرة . فظهوره عين بطونه ، وبطونه محض ظهوره . ولهذا قال «قرب ، فنأى ؛ وعلا ، فدنا ؛ وظهر ، فبطن ؛ وبطن ، فعلن ؛ ودان ، ولم يدن » لانه وليس في الواقع الا شيء واحد ، وهو الوجود . والشيء لا يبعد عن نفسه ولا يقرب اليها ، بل يكون قربه وبعده بالنسبة الى بعض أعضائه ومظاهره .

(٦٠٠) ويعرف من هذا سرّ قوله « من عرف نفسه فقد عرف ربّه » . لكن بشرط أن تكون عين بصيرته مفتوحة ، لقوله تعالى « قل هذه سبيلى ، أدعو الى الله على بصيرة أنا ومن أتبعنى » أعنى الطريقة وجود المحمّديّة مبنيّة على البصيرة ، وافتتاح عين القلب ، ومشاهدة وجود الحقّ تعالى من حيث الكشف والتوحيد ، لا على القيل والقال ، والمعارضة والجدال ، كما ورد فيه الاخبار والاحاديث . فكلّ من كانت 18 عين بصيرته مفتوحة لا ينكر ذلك القول ، ويعرف بالحقيقة أن معيّة

<sup>10</sup> يبعد F: يتعدد M || 11 اليها: اليه MF || 14\_15 قل هذه ..: سورة ١٧ (ربوسف) آية ١٠٨ || 19 ذلك F: هذا M

الحقّ تعالى الى الموجودات ، (هى) بعينها معيّة روحه مع أعضائه وجوارحه . وقد مرّ هذا الكلام مراراً فى بيان قوله « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم » ، وقول النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» .

(٦٠١) والغرض: ليس قربه ولا بعده، ولا ظهوره ولا بطونه ، ولا علوه ولا دنوه ، الا أموراً اعتباريّة ، ليس لها وجود في الخارج. وهو تعالى الاوّل والآخر ، والظاهر والباطن ، والقريب والبعيد ، والعالى والدون. وليس لغيره وجود لا أوّلاً ولا آخراً ، ولا ظاهراً ولا باطناً. ولا كان ولم يكن معه شيء ، و(هو) ألآن كما كان ». « الحمد لله الذي هدانا لهذا ، وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله ». وقد تقدّم هذا البحث أيضاً مراراً متعدّدة ، في باب التوحيد وغيره .

12 (٦٠٢) وأمّا الرابع من قوله فيه «الذي لم يسبق له حال حالاً ، فيكون أوّلاً قبل أن يكون آخراً ، ويكون ظاهراً قبل أن يكون آبراً ، ويكون ظاهراً قبل أن يكون باطناً ، كلّ مسمّى بالوحدة غيره قليل » الى قوله « وكلّ ظاهر غيره ، الم غير باطن . وكلّ باطن غيره ، غير ظاهر . لم يخلق ما خلقه لتشديد سلطان ، ولا تخوّف من عواقب زمان ، ولا استعانة على ندّ مناوئ ، ولا شريك مكاثر ، ولا ضدّ منافر . ولكن خلايق مربوبون ، وعباد داخرون . شريك مكاثر ، ولا شياء فيقال : هو فيها كاين . ولم ينأ عنها فيقال : هو

<sup>2-3</sup> سنريهم ..: سورة ٤١ ( فصلت ) آية ٥٠ | 9-10 الحمد لله ..: سورة ٧٠ ( الاعراف ) آية ٤١ || 12 من ٢٠ : في M || فيه ٢٠ : - M || 15 لتشديد ٢٠ لتسديد M || 16 مناوي : مناو MF مناور M

منها باین » الی آخره .

(۱۰۳) فقوله « الذي لم يسبق له حال حالاً ، فيكون أوّلاً قبل أن يكون آخراً ، ويكون ظاهراً قبل أن يكون باطناً » أراد به أنّه 3 لو كانت أوّليّته وآخريّته وظاهريّته وباطنيّته أمراً وجوديّاً ، أو موقوفة على مكان وزمان ، لكان تعالى أوّلاً قبل أن يكون آخراً ، وليس كذلك . وكان ظاهراً قبل أن يكون آخراً ، وليس كذلك ، لان هذه 6 وكان ظاهراً قبل أن يكون باطناً ، وهذا أيضاً ليس كذلك ، لان هذه 6 السؤون ) كلّها أمور اعتباريّة واعتبارات مجازيّة ، لا وجود لها في الحقيقة . فهو تعالى الاوّل في عين الآخر ، والظاهر في عين الباطن ، كما يشهد به قوله الآتي ، وهو قوله «كلّ ظاهر خيره ، غير باطن » الى 9 آخره وكما شهد به قوله المتقدّم « ظهر ، فبطن ؛ وبطن ، فعلن »

(۲۰٤) ویشیر أیضاً الی مجموع ذلك قوله «وكلّ مسمّی بالوحدة اغیره قلیل » لان معناه أن كلّ موجود قبل (الوحدة) أو مسمّی أنه واحد ، لا بدّ (من) أن یكون هو قلیلاً ، لان اقلّ الاعداد هو الواحد، الا الحقّ ، فانه واحد كثیر ، أی واحد بالذات ، كثیر بالاسماء 15 والصفات والمظاهر والكمالات ، كما قیل «أحد بالذات ، كلّ بالاسماء ». وهذا اشارة جامعة الی وحدته و كثرته ، بحیث تكون كلّ واحدة منهما عین الآخر . وسلب هذه الصفة عن غیره مطلقاً ، لان كلّ شیء غیره ، 18

<sup>6</sup> هذه : هذا MF  $\parallel$  7 كلها : كله MF  $\parallel$  15 الحق : + واعلم ان المراد بالحق هو المولى المشار اليه بقوله « وما خلقناهما الا بالحق » « وتواصوا بالحق » « والوزن يومئذ الحق » الى غير ذلك (...) ذلك النور الحق  $\parallel$  ( بقلم الاصل )  $\parallel$  16 والصفات ... بالاسماء  $\parallel$  1...

1.5

اذا كان واحداً ، من حيث هو واحد ، لا يكون كثيراً ؛ واذا كان كثيراً ، من حيث هو كثير ، لا يكون واحداً . وهذا الوجود ، أو الحق ، هو واحد في عين كثرته ، كثير في عين وحدته . لا تمنعه الوحدة عن الكثرة ، ولا الكثرة عن الوحدة .

(٦٠٥) ولهذا قال عقيبه « كلّ ظاهر غيره ، غير باطن ؛ و كلّ باطن عيره ، غير ماهر » لان مراده بذلك هو الذي قد تقرّر ، أعنى أن كلّ موجود غيره ، اذا كان ظاهراً ، من حيث هو الظاهر ، لم يكن باطناً من حيث هو الباطن . أعنى لم تكن باطنيّته من هذه الحيثيّة ، بل تكون باطنيّته من حيث هو باطنيّته من حيثيّة اخرى . وكذلك اذا كان باطناً ، من حيث هو الباطن ، لم يكن ظاهراً ، من حيث هو الباطن ، لم يكن ظاهراً ، من حيث هو الظاهر . أعنى لم تكن ظاهريّته من هذه الحيثيّة ، بل تكون من حيثيّة اخرى . وهذا موضع دقيق قد من هذه الحيثيّة ، بل تكون من حيثيّة اخرى . وهذا موضع دقيق قد قد قد الشرّاح فيه كثيراً ، حتى الشيخ الكامل كمال الدين هيثم البحراني ـ قدّس الله تعالى سرّه . « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » .

(٦٠٦) ويشير الى مجموع ذلك أيضاً ، والى اثبات وجود واحد ونفى غيره ، قوله أيضاً «لم يحلل فى الاشياء فيقال : هو فيها كاين . ولم ينأ عنها فيقال : هو منها باين » لان هذا حكم باثبات الوحدة وارتفاع الثنوية والغيرية مطلقاً ، لان غيره لو كان موجوداً بالحقيقة ، وكان قيامه به ، فلا بد من حلوله فيه أو تباعده عنه ، وكلاهما

<sup>12</sup> غلط M : خلط F || البحرانى : + والشيخ المذكور لا يخلو مما نسب اليه Fh (بقلم الاصل) || 13-14 ذلك فضل ... سورة o (الحديد) آية ٢١ || 14 العظيم : + عنوان فيه بحث على شراح نهج البلاغة Mh ( بقلم جديد )

مستحيل ، لانه أقرب الاشياء وقوامها بلا حلول في شيء او تباعد عنه . فعرفنا أنه ليس لشيء (غيره) وجود حقيقة ، بل اعتباراً واضافة ، والوجود الحقيقي هو وجوده فقط ، كما أشار تعالى اليه « كلّ شيء 3 هالك الا وجهه » . فيكون معناه مثل الذي تقدّم ، أعنى لا يقال لنفس الشيء أنّه أقرب اليه أو أبعد منه ، لانّه هو هو .

(٦٠٧) و كلّ هذا اشارة اليه أى ، الى ان الوجود واحد ، وليس اله حلول فى شىء ، ولا خروج عن شىء ، كما أشار تعالى هو بنفسه اليه « والله بكلّ شىء محيط » . وأشار اليه بقوله « وهو معكم أينما كنتم » لان الاحاطة والمعيّة مع الاشياء ، بدون الذى قررناه ، يلزم و (عنهما) الثنويّة والغيريّة والحلول والتباعد وغير ذلك ، وهذا غير جايز . فما بقى الا أن يكون هو عين كلّ شىء ، ومع كلّ شيء ، ونفس كلّ شيء ، كما مرّ فى بيان قوله « أو لم يكف بربّك أنه على 12 كلّ شيء محيط » وغير ذلك من الآيات الدالة على ذلك ، المتقدّم ذكرها .

(٦٠٨) ولقوله \_ عليه السلام \_ أيضاً «سبق في العلو، فلا شيء أعلا 15 منه ؛ وقرب في الدنو، فلا شيء أقرب منه . فلا استعلاؤه باعده عن شيء من خلقه ، ولا قربه ساواهم في المكان به » . ولقوله «مع كلّ شيء ـ

لا بمقارنة ؛ وغير كلّ شيء لا بمزايلة » يعنى « مع كلّ شيء لا بمقارنة » لانّ المقارنة تكون بين شيئين أو بين جسمين ، وههنا ليس الا شيئاً واحداً ، وان كان له اعتبارات ، فلا يكون بينهما مقارنة ، لانّ بين الامور الوجوديّة والامور الاعتباريّة لا تكون مقارنة . وكذلك المزايلة تكون بين شيئين ، بحيث يزايل الشيء شيئاً آخر ، وههنا ليس كذلك ، لانّه ليس في الوجود الا هو ومظاهره . أعنى (ليس في الوجود الا) شيء واحد ، وليس بينهما مغايرة ، كما ثبت . فلا يزايل حينئذ الشيء ، لانّ زياله عن الشيء ، وهذا محال . فمحال أن يزايل فيكون «مع كلّ شيء لا بمقارنة ، وغير كلّ شيء لا بمقارنة » . و(هذ) هو المطلوب .

(٩٠٩) ومثال ذلك مثال المداد والحروف ، والبحر والامواج أيضاً ، لانه لا يمكن تصوّر معيّة المداد مع الحروف من حيث المقارنة ، لانه ليس هناك شيئان في الحقيقة ، حتّى يتصوّر ذلك . بل الموجود هو المداد فقط ، والحروف عبارة عن استطاله المداد واستدارته ، لاعطاء حقّ كلّ حرف حقّه ، لظهوره بصورته . وكذلك البحر والامواج بعينه ، من غير أن يتصوّر في المداد والبحر من ذلك نقص ولا كمال أيضاً ، لانّ استطالتهما واستدارتهما بصورة الحروف أو الموج ، كاستدارة الوجه مستديرة ، كالمرآة المشهورة ، كما قيل :

 $<sup>\</sup>parallel$  MF الشيء : + عن MF  $\parallel$  MF أشيئاً : شيء MF  $\parallel$  7 الشيء : + عن الشيء MF و شيئاً : الشيء MF و المحارج MF المعارج MF الله الشيء MF و شيئاً : الشيء MF الله المحارج MF المعارب MF المعارب MF المحارب MF المح

### وما الوجه الا واحد غير أنّه اذا أنت عدّدت المرايا تعدّدا

(٦١٠) وقد بسطنا الكلام في ذلك في باب التوحيد ، فارجع 3 اليه ، ان لم تفهم هذا الاجمال . فان هذا مثال في غاية اللطافة ، مشتمل على أسرار كثيرة ونكات شريفة . وبالحقيقة ، هو كشف عن أستار سر القدر ، الذي (هو) منهي كشفه مع غير أهله . « وتلك الامثال نضربها 6 للناس وما يعقلها الا العالمون » .

(۹۱۱) وقال تعالى «ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلّ مثل لعلهم يتذكّرون » حاكهم في العهد الازلى ، واقرارهم بذلك في وقولنا «واذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذريّتهم وأشهدهم على أنفسهم : ألست بربّكم ؟ قالوا بلى » أى ألست ظاهراً فيكم وفي أنفسكم ، على على ما اقتضى استعداد كم وماهيّتكم ؟ قالوا : بلى ، لانهم أقرّوا في عالم على التجرّد وقلة التعلّق بذلك . لكن لمّا نزلوا عالم الشهادة ـ منزل التعلّق ـ نسوا ذلك ، لقوله تعالى «ولقد عهدنا الى آدم من قبل ، فنسى ولم نجد له عزماً » وأنكروا صاحبهم وما بقى لهم «العزم» الى تحصيله ، ولهذا قال دولم نجد له عزماً » أى لم نجد عزماً الى توجّهنا والتوجّه الى مشاهدتنا في مظاهرنا الغيبيّة والشهاديّة ، أو الآفاقيّة والانفسيّة . فلا جرم

(أن) استحقّوا أن يقال فيهم « لهم قلوب لا يفقهون بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها » « صمّ بكم عمى فهم لا يبصرون » وهذا البحث أيضاً له طول وعرض ، وقد تقدّم اكثره .

(٦١٢) فنرجع الى ما كنّا بصدره ، وهو نقل كلامه عليه السلام ـ الشاهد بذلك ومعناه بقدر هذا المقام . وهو هذا :

6 (٦٦٣) وأمّا الخامس من قوله فيه «الحمد لله الدال على وجوده بخلفه ، وبمحدث خلقه على أزليّته ، وبأشباههم على أن لا شبه له . لا تسلمه المشاعر ، ولا تحجبه السواتر ، لافتراق الصانع والمصنوع ، والحاد والمحدود ، والرب والمربوب . الاحد ، لا بتأويل عدد ؛ والخالق ، لا بمعنى حركة ولا نصب ؛ والسميع ، لا بأداة ؛ والبصير ، لا بتفريق آلة ؛ والشاهد ، لا بمماسة ؛ والباين ، لا بتراخى مسافة ؛ والظاهر ، لا برؤية (أى لا بكثافة) ؛ والباطن ، لا بلطافة . بان من الاشياء بالقهر لها والقدرة عليها ، وبانت الاشياء منه بالخضوع له والرجوع اليه . من وصفه ، فقد حدّه ؛ ومن حدّه ؛ ومن حدّه ، فقد أبطل أزله . ومن قال : علم ، اذ لا مربوب ؛ وقادر ، اذ لا مقدور» .

(٦١٤) والله ! لو لم يكن من كلامه الا هذا ، لكفى (به) برهاناً على حقيقة التوحيد وأهل التوحيد . فانه جامع لجميع الدقايق التوحيديّة ، اجمالاً وتفصيلاً ، لانّ

<sup>|</sup> استحقوا M : يستحقوا F | I | 1-2 لهم قلوب ... سورهٔ  $\gamma$  (الاعراف) آیهٔ M الاعراف M : والقدر M : والقدر M : والقدر M : البقرهٔ M : والقدر M

قوله «الحمد لله الدال على وجوده بخلقه وبمحدث خلقه على أزليّته » اشارة الى المظاهر الدالّة على وجوده الظاهر فيها ، لأنّ معرفة ذاته المقدّسة لا يمكن الا بواسطة مظاهره ، المرتّبة على الاسماء والصفات ، 3 الدالّة على معرفته الوجوديّة والذاتيّة ، كما قال عليه السلام في موضع آخر «الحمد لله المتجلّى لخلقه بخلقه ». وقال «الحمد لله الذي بطن في خفيّات الامور ، ودلّت عليه أعلام الظهور » . والخلق وأعلام الظهور شيء واحد .

(٦١٥) والغرض أنّ ظهوره وتجلّيه لخلقه لا يمكن الا بهم وبصورهم المعبّر عنها بالمظاهر، ليعرفوه بها ويستدلّوا على ذاته بمظاهره و التي هي أعلى وجوه الاستدلال، لقول النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ « من عرف نفسه ، فقد عرف ربّه » لانّه استدلال من المظاهر على وجود الظاهر ، ومن المعلول على وجود العلّة ، وان كان عند البعض الاوّل أعلى ، 12 أعنى الاستدلال من العلّة على المعلول.

(٦١٦) ومن حيث انّ المظاهر غير الظاهر من حيث الاعتبار ، وان كانت عينه من حيث الحقيقة ، قال « وبمحدث خلقه على ازليّته » 15 أى بتعيّناتهم وتشخّصانهم وتقيّداتهم ، على وحدته واطلاقه وقدمه . ولهذا قال « وبأشباههم على أن لا شبه له » لانّ المقيّدات من حيث هى هى ، مشبّهة بعضها ببعض ، بخلاف المطلق . فاتّه لا شبه له بوجه من الوجوه ، 18

كما أشار تعالى فى قوله أيضاً «ليس كمثله شىء» وقد عرف تفسيره وتأويله. وسبب هذه الحكمة وعلّة هذا الترتيب، ليفترق المطلق من المقيّد، والظاهر من المظهر، والربّ من المربوب، كما قال « لافتراق الصانع والمصنوع، والحادّة والمحدود، والربّ والمربوب».

(٦١٧) ولهذا قال « الاحد ، لا بتأويل عدد » أي لا بتأويل أن يعدُّوه موجوداً ومظهره موجوداً آخر برأسه ، بل يعدُّوه واحداً من جميع الجهات كما هو مقتضى ذانه . والمراد بذلك أنّه ليس أحديّته ولا واحديّته كما هي أحدثة العدد أو واحدثته ، لانّه لو كان كذلك ، لكان داخلاً في جميع الموجودات ، كما أنّ الواحد (العددي ) داخل في جميع المعدودات ، أو (هو) مبدأ لها . والبارئ ليس داخلاً في أعداد (الموجودات) أصلاً ، ولا ( هو ) مبدأ لها . فواحديّته كما قلناه ، بمعنى 12 أنّه لا ثاني له في الوجود، وبمعنى أنّه لا كثرة في ذاته بوجه من الوجوه ، لا ذهناً ولا خارجاً ، وبمعنى أنَّه فاعل بالذات ، قادر بالذات ، سميع بها ، قادر بقدرتها ، بصير بنورها ، شاهد بظهورها ، كما أشار اليه ـ 15 عليه السلام ـ « والخالق ، لا بمعنى حركة ولا نصب ؛ والسميع ، لا بأداة ؛ والبصير ، لا بتفريق آلة ؛ والشاهد ، لا بمماسَّة ؛ والباين ، لا بتراخي مسافة ؛ والظاهر ، لا برؤية (أى لا بكثافة)؛ والباطن، لا بلطافة» لان كلُّ 18 ذلك يشهد بوحدته الذاتيّة ، وأن جميع ذلك اعتبار ذاته في مراتب كمالاته.

(٦١٨) لاته لو لم يكن كذلك ، لكان في خالقيّته محتاجاً الى

حركة لايجاد غيره البعيد عنه بمسافة ؛ وفي سمعيّته نداءه الى آلة ؛ وفي بصريّته أحواله الى أدوات . وهذه كلّها صفات الممكنات ونعوت المحدثات ، جلّ شأنه عن ذلك ! فحينئذ ، يكون تعالى هو شاهداً بغير هماسة ، لان المماسة لا تتصوّر الا بين الجسمين ، أو بين الموجودين . ويكون تعالى بايناً بغير تراخى مسافة ، لان بينونيّته (لها) ليست الا بالفهر للاشياء والقدرة عليها ، وبينونيتها له (ليست الا) بالخضوع له والرجوع اليه ، كما قال عليه السلام - «بان من الاشياء بالقهر لها والمحجوب أنه تعالى ليس في السماء ولا في الارض ولا في العرش ولا في الكرسي ولا في العالم مطلقاً ، وان كان تصوّر صحيحاً ، لائه تعالى - كما تقرّر - ليس في شيء وليس شيء فيه . ولكن (هناك) فرق كثير بين مشاهدته تعالى بالاحاطة الذاتية والاحاطة العلمية .

(٦١٩) والى هذا أشار \_ عليه السلام \_ بقوله « الظاهر لا برؤية » يعنى ظاهريّته ليست كظاهريّة الشيء للبصر (أى بالكثافة). « والباطن لا بلطافة » يعنى باطنيّته ليست كباطنيّة الشيء للبصر باللطافة. بل <sup>15</sup> ظاهريّته تعالى وباطنيّته عبارة عن الذات وكمالاتها الظاهرة بحسب اقتضائها وشؤونها ، كما مرّ ذكره في باب التوحيد.

(٦٢٠) وحاصل مجموع هذا الكلام أنّه ليس بينه تعالى وبين 18

مظاهره المسمّاة بالخلق والاشياء والعالم ، مسافة من حيث التراخي ، ولا مماسّة من حيث التلاقي ، بل « هو الآن كما كان » في الازل ، أعنى كان في الازل وما كان معه شيء ، « والآن كما كان» أعنى ليس معه شيء . « هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن » « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » .

وصفه، فقد حدّه » أى من وصفه بأنّه عالم أو قادر أو ظاهر أو باطن، وصفه، فقد حدّه » أى من وصفه بأنّه عالم أو قادر أو ظاهر أو باطن، بحيث يتصوّر أنّ العلم غيره وأنّ القدرة والظهور والبطون وجميع الصفات أمور وجوديّة، « فقد حدّه » أى فقد عيّن له حداً بأن يجعله امّا ظاهراً أو باطناً أو غير ذلك، لانّ حدّ كلّ صفة غير حدّ صفة أخرى. «وكلّ من حدّه ، فقد عدّه » أى جعله بهذه الاعتبارات معدوداً. «ومن «وكلّ من حدّه ، فقد عدّه » أى جعله بهذه الاعتبارات معدوداً. «ومن أزلته وقدمه ، لانّ كلّ ذي عدّ محدثُ ممكن .

(٦٢٢) وأكّد هذا القول بتأكيد آخر وقال «ومن قال: كيف؟ فقد استوصفه » يعنى كلّ من طلب كيفيّة هذا الوجود، من حيث البحث والتقرير واقامة البرهان واثبات الصفة له، فقد جعله ذا قرين وذا حدّ وذا وصف. وكلّ من قال ذلك، فهو جاهل به وبذاته، لانّه يسأل عن والذوقيّات بالعبارة، وعن الكشفيّات بالبيان، وهذا غير ممكن بالاتّفاق، ولهذا قال «ومن قال: أبن؟ فقد حيّزه» لانّ من وصفه، حدّه ؛ واذا حدّه،

<sup>3-4</sup> هو الاول ..: سورة ٥٧ (الحديد) آية ٣ || 4-5 ليس ..: سورة ٤٢ (الشررى ) آية ٩ || 16 قرين F : قرن M || 17 يسأل M : لسان F

فقد بيّن جهته ؛ ومن بيّن جهته ، فقد عيّن حيّزه ؛ ومن حيّزه ، أبطل أزله وجعله جسماً وجسمانيّا \_ تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً .

(٣٢٣) فأحسن الوجوه في ذلك وأعلى البراهين فيه ، أنّه يقال كما قال أعلم الخلق به بعد نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ في قوله عقيبه مالم اذ لا معلوم ؛ وربّ اذ لا مربوب ؛ وقادر ، اذ لا مقدور » لان المراد به أنّه ليس عالميّته باعتبار المعلوم ، ولا ربوبيّته باعتبار المربوب ، ولا قادريّته باعتبار المقدور . بل كان عالماً وربّاً وقادراً قبل المعلومات المحكيّة الموجودة ، والمربوبات المتربّبة عليها ، والمقدورات الصادرة بمقتضياتها ، وان لم تظهر الربوبيّة الا بالمربوب ، والقادريّة الا بالمقدور ، والعالميّة الا بالمعلوم . وهذا أيضاً اشارة الى وحدته الذاتيّة وعدم الغير عن الوجود مطلقاً ، حتى المربوبيّة والمقدوريّة والمعلوميّة ، وهذا هو المطلوب . والله أعلم بالصواب ؛ واليه المرجع والمآب .

(٦٢٤) وبالحقيقة ، أكثر خطبه \_ عليه السلام \_ مشتملة على هذا البحث ، مبنيّة على هذا المقصد ، (لا) سيّما الخطبة الاولى ، لانّها لا تشير الا الى نفى الغير مطلقاً ، واثبات الوجود المطلق الحقّ ، حتّى الاسلوب ، كالله لان أسلوبها أيضاً (أى أسلوب الخطبة الاولى) كأسلوبها (أى كأسلوب الله الوحدة الذاتيّة) ، كما لا يخفى على أهله ، لان قوله « من وصف الله سبحانه ، فقد قرنه ؛ ومن قرنه ، فقد ثنّاه ؛ ومن ثنّاه ، فقد جزّاًه ؛ ومن جهله ؛ ومن جهله ، فقد أشار اليه ؛ ومن أشار اليه ، فقد حدّه ؛ ومن حدّه ، فقد عدّه » الى قوله « مع كلّ شيء لا بمقارنة ، وغير كلّ شيء

<sup>1</sup> فقد عين F : عده بين M | 14 الا سيما : وسيما MF

لا بمزايلة »، (كلّ ذلك) بأجمعه اشارة الى الاسرار التى تقدّم ذكرها فى بيان قوله المتقدّم الآن أيضاً. ولو لا مخافة التطويل، لشرعت فى شرح كلّ كلام له من كلامه المذكور بمجلدات. لكن لمّا تحقّق أن ابناء هذا الزمان لا يلتفتون الى المطوّلات، خصوصاً فى هذا الفنّ، تركنا البسط فيه واقتصرنا على الاختصار منه.

واذ فرغنا من هذه الخطبة ، فلنشرع في خطبة أخرى تحقيقاً المقصد وتوضيحاً للغرض ، وهي هذه . وهذه خطبة طويلة ، جامعة لاسرار عظيمة توحيدية ، ونكات شريفة وجودية ، وهي غير موجودة في «نهج البلاغة» . وكأنها كتاب برأسها ؛ بين الكتب لها شأن وقصة . وهي مسمّاة بـ « دريّة التوحيد » . وهي من جلايل الخطب وأعظمها ، وأشرف الكلم وأكملها . ومن حيث أن "هذا الموضع لا يحتمل مجموعها ، فننتخب الكلم وأكملها . ومن حيث أن "هذا الموضع لا يحتمل مجموعها ، فننتخب على قرارها . وأيضاً لم نتعرّض لشرح ما نذكره منها ، لان "عند من فهم الكلام المتقدّم من كلامنا ومن كلام غيرنا ، و(لا) سيّما من كلامه ـ الكلام السلام ـ يكفيه متنها بغير شرح لها .

(۹۲۹) فأولها قوله «الحمد لله حمد معترف بحمده، مغترف من بحار مجده، بلسان الثناء شاكر، وبحسن آلائه ناشر، الذي خلق الموت الاحياة، والخير والشرّ، والنفع والضرّ، والسكون والحركة، والارواح والاجسام، والذكر والنسيان، وألزم ذلك كلّه حال الحدث، اذ القِدم له، لان الذي بالحياة قوامه، فالموت يعدمه، والذي بالجسم ظهوره،

<sup>19</sup>  $\parallel$  M :  $_{-}$  قدرة  $_{-}$ 

3

فالعرض یلزمه والذی بالاداة اجتماعه ، فقواه تمسکه والذی یجمعه وقت ، یفرقه وقت والذی سبق العدم وجوده ، فالخالق اسمه حبّل جلاله ».

(٦٢٧) الى قوله « لا يضاده من . ولا يوافقه عن . ولا يلاحقه الى . ولا يعلو عليه على . ولا يظله فوق . ولا يقله تحت . ولا يقابله حدّ . ولا يعلو عليه عند . ولا يحدّه خلف . ولا يحذوه أمام . ولا يظهره 6 قبل ولا بعد . ولا يجمعه كلّ . ولا يفرقه بعض . ولا يؤخره كان . ولا مقعده ليس . ولا يكشفه علانية . ولا يستره خفاء .

(٦٢٨) « النعت لباس مربوب عيره . وصفه ، لا صفة له . وشأنه ، لا غاية له . وكونه ، لا أمد له . وفعله ، لا علّة له . ليس له در اك ، ولا لغيره مناك . له من الاسماء معناها ، ومن الحروف مجراها ، اذ الحروف مبدعة ، والانفاس مصنوعة ، والعقول موضوعة ، والافهام مفطورة ، والآيات 12 مبروزة » الى قوله «السبيل مسدود ، والطالب مردود . دليله آياته ، ووجوده اثباته ، ومعرفته توحيده ، وتوحيده تنزيهه من خلقه . باين لا بمسافة ، قريب لا بمداناة . له حقيقة الربوبيّة ، اذ لا مربوب ؛ ومعنى الالهيّة ، اذ ترب لا مألوه . صفته أنّه رب وغيره خلق . له تأويل البينونة ، لا بينونة له . ما تصوّرته الاوهام ، فهو بخلافه . ليس برب من اطرح تحت البلاء ، ولا بمعبود من وجد في وعاء هواء وغير هواء . فهو في الاشياء كاين ، لا

18

كينونة محصور بها عليه. ومن الاشياء باين ، لا بينونة غايب عنها » الى قوله « فهو الاوّل ، لا أوّل له . والآخر ، لا آخر له . والظاهر ، لا ظاهر له . والباطن ، لا باطن له .

(٦٢٩) « مه توصف الصفات ، لانّها توصف . ومه تعرف المعارف ، لانّها تعرف. به أعرف المكان ، لا بالمكان عرف. وبه كان الخلق ، لا بالخلق كان . الامكنة لا تكنّه ، لانّه لو كان في مكان دون مكان ، لانس المسكون فيه وأوحش الخالي منه. علَّة ما صنع صنعه. وهو لا علَّة له. ليس « لِكانَ كو نه كان » ، ولكنه « كون الكان فكان » وانَّما كان . حروف تأتلف وتفترق . لم يسبقه قبل ، ولم يقطعه بعد . تقدُّم الحدثَ قِدُمُه ، والعدمُ وجودهُ ، والصفةَ ذا تُه ، والغايةَ أَزُلُه . وفات الوهم نيله ، والعدم اكتناهه ، والحجب احتجا به . ظاهر في غيب ، غايب في ظهور. ولو إذا غاب، لحجبت العينيّة الحجاب. ولو إذا ظهر، لوقع الايماء به اضطراراً . ليس عن الدهر قدمه ، ولا لكونه موجوداً يقال سبق وجوده عدمه . وجوده واجب ، وسبيله الديمومية . الوحدة لم توحشه، والخليقة لم تؤنسه. فلو أوحشه الوحدة، لآنسه خلقه. ولو آنسه خلقه ، لاوحشه فقدهم. فالانس والوحشة خلقه. فكيف يحمل به ما هو أبداه؟ أو يعود فيه ما هو أنشاه؟».

(٦٣٠) الى قوله « احتجب عن العقول كما احتجب عن العيون، وأعمى أهل الارض. ليس بغيره

<sup>:</sup> F ما يلف F الأمكنة M : M الأمكنة M : M الأمكنة M : M الأمكنة M تومنه M

أحتجب، ولا بسواه استتر، لكنّه مستور بفطرته، محجوب بقدرته. فهو الذى كلّ شيء يَرَى، ويُرَى ايّاه به ولا يُرَى. لا تراه العيون، ولا تقابله الظنون. عدا قدره الظنون، ودعا نوره العيون. فمنع الطالبَ 3 الطلبُ، وحمى الورود الانقطاعُ. والادراك الامتناع».

في القلوب، ثبت قدم التوحيد. لا يحمل على التشبيه الذي يرقمه فهمك. واعتمد على دليل نظر عقل صاف، أيّدته الانوار الآلهيّة بلطايف فكر واعتمد على دليل نظر عقل صاف، أيّدته الانوار الآلهيّة بلطايف فكر صحيح، ينتج له حقيقة المعرفة. كيف (لا) وقد وردت الكتب الناطقة والرسل الصادقة بذلك؟ فارتع في رياض الاصابة والتسديد. وقف بصدق والدليل النظري على منهاج العدل والتوحيد. قضى، وما قضى مضى. لا معقب لحكمه وهو سريع الحساب. أشكره على النعماء، وأستزيده من العطايا. فأوّل عبادة الله تعالى معرفته، وأصل معرفته توحيده، ونظام 12 توحيده نفى التحديد عنه، لشهادة العقول أنّ كلّ محدود مخلوق وشهادة كلّ مخلوق أنّ له خالقاً ليس بمخلوق. الممتنع من الحدث هو القديم في الازل. فليس لله عبد من نعت ذاته، ولا ايّاه وحّد من اكتنهه، 15 في الازل. فليس لله عبد من نعت ذاته، ولا ايّاه وحّد من اكتنهه،

(٦٣٢) الى قوله « ومن قال فيه : لمَ ؟ فقد علَّله . ومن قال فيه : متى ؟ فقد و ّقته . ومن قال : فيمَ ؟ فقد ضمّنه . ومن قال : الى ، فقد أنهاه . 18

 $<sup>\{</sup>F\}$  عدا  $\{M\}$  عدا  $\{M\}$  قدره  $\{F\}$  قدرة  $\{M\}$  الظنون : الظنية  $\{M\}$  الطيبة  $\{M\}$  ودعا  $\{F\}$ : وزها  $\{M\}$  العيون : العينية  $\{M\}$   $\{M\}$   $\{M\}$  العيون : العينية  $\{M\}$   $\{M\}$   $\{M\}$  المرضاه والشرك موجب لشخطه  $\{M\}$   $\{M\}$   $\{M\}$  فهم  $\{M\}$  فهم  $\{M\}$   $\{M\}$  والمرك موجب لشخطه  $\{M\}$  فهم  $\{M\}$ 

ومن قال: حتى، فقد غيّاه. ومن غيّاه، فقد جرّاًه، ومن جرّاًه، فقد ألحد فيه. لا يتغيّر الله تعالى بتغاير المخلوق، ولا يتحدّد بتحدّد المحدود. واحد، لا بتأويل عدد. ظاهر، لا بتأويل مباشرة. متجلّر، لا باستهلال رؤية. باطن، لا بمزايلة. مباين، لا بمسافة. قريب، لا بمداناة. لطيف، لا بتجسّم. موجود، لا عن عدم. فاعل، لا باضطرار. مقدّر، لا بفكرة. مدبّر، لا بحركة. مريد، لا بعزيمة. شاءر، لا بهمة. سميع، لا بآلة. بصير، لا بأداة ».

(۹۳۳) الى قوله « له معنى الربوبيّة ، اذ لا مربوب . وحقيقة و الالهيّة ، اذ لا مألوه . ومعنى الخالقيّة ، اذ لا معلوم . ومعنى الخالقيّة ، اذ لا مخلوق . وتأويل السمع ، اذ لا مسموع . ليس منذ خلق استحقّ معنى الخالق . ولا من حيث أحدث استفاد معنى المحدث . لا يثبته منذ ، ولا يدنيه قد ، ولا يحجبه لعلّ ، ولا يو قته متى ، ولا يشمله حين ، ولا يقارنه مع ».

(٦٣٤) الى قوله « لا ايمان الا بتصديق ، ولا تصديق الا باقرار ، ولا دين وايمان واقرار الا بعد معرفة ، ولا معرفة الا باخلاص ، ولا اخلاص مع تشبيه ، ولا نفى مع اثبات الصفات . والحمد لله أوّلاً وآخراً ، ظاهراً وباطناً كلّ شيء هالك الا وجهه ، له الحكم واليه ترجعون » . 18 هذا آخرها .

(٦٣٥) والغرض من مجموع ذلك اثبات مجموع ما مرّ ذكره من

قمباشرة M : مناده H : يشمله M : يسلمه H : يقارنه M : يقال به M : معرفة M : معرفته M : M : معرفته M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M

9

التوحيد ومراتبه وأقسامه ، وتنزيه الحقّ عن النقص المنسوب اليه في طريق التوحيد ، وغير ذلك من نفى الصفات مطلقاً ، واثبات الوجود المطلق ، وظهوره وبطونه وكثرته ووحدته . وقد ثبت هذا كلّه عند أهله وعند من يكون له أهليّة ذلك . « وما على الرسول الا البلاغ المبين » . وصلّى الله على نبيّنا محمّد وآله الطيّبين الطاهرين .

(٦٣٦) واذ فرغنا من كلامه \_ عليه السلام \_ فالشروع في كلام 6 المشايخ \_ رضوان الله عليهم \_ واجب ، كما قرّرناه ووعدنا به . وهو هذا .

#### القاعدة الرابعة

## فى الاستشهاد بكلام المشايخ رضوان الله عليهم في حقيقة التوحيد واثباته

(٦٣٧) أعلم أنّ هذه القاعدة مشتملة على كلام المشايخ الصوفيّة 12 من الموحّدين المحقّقين ـ رضوان الله عليهم أجمعين . وكلامهم في هذا الباب أكثر وأشهر من أن يحتاج الى التذكار والتعداد ، وبعض ذلك قد تقدّم في باب التوحيد ، والبعض الآخر جرى في أنناء كلّ باب ، بل كلّ باب في الحقيقة هو نفس كلامهم . لكن رعاية للشرط المذكور ، نريد أن نذكر كلامهم في باب مفرد ، وهو هذا . ونريد أيضاً أن نفعل فيه ما فعلنا في باب الانبياء والاولياء ـ عليهم السلام ـ أعنى (نريد) أن نقتص 18 من كلام المشايخ كلّهم على كلام شيخ واحد منهم ، الذي يكون هو في

<sup>4</sup> وما على الرسول ..: سورة ٢٤ ( النور ) آية ٥٣ || 11 حقيقة F : حقية M

هذا الباب أعظمهم وأعلمهم، وأقوى كشفاً وشهوداً منهم.

(۱۳۳۸) وهذا بالاتفاق ليس الا الشيخ الكامل المحقّق الواصل أبا اسماعيل عبدالله بن اسماعيل الانصاري الهروي تعريفاً \_قدّس الله روحه العزيز. فانه ذكر في كتابه الموسوم به « منازل السائرين » فصلاً مفرداً في باب التوحيد ، ما اتّفق لاحد من المتقدّمين والمتأخّرين بدقته ولطافته ، وقد تقدّم ذكره في باب التقسيم اجمالاً . ومن حيث انه كلام مغلق محتاج الى الشرح ، فنريد أن نذكره مع شرحه وشرّاحه وان كثروا ، لكن أعظمهم وأعلمهم لمّا كان المولى الاعظم الاكمل ، قطب كثروا ، لكن أعظمهم وأعلمهم لمّا كان المولى الاعظم الاكمل ، قطب الموجّدين ، سلطان العارفين ، كمال الملّة والحقّ والدين عبد الرزّاق الكاشي (= الكاشاني ) \_ قدّس الله تعالى سرّه \_ فنريد أن نذكر شرحه ، فانّه أجودهم تقريراً وأحسنهم تحقيقاً ، كما ستعرف ، ان شاء الله فانّه أجودهم تقريراً وأحسنهم تحقيقاً ، كما ستعرف ، ان شاء الله تعالى .

(۹۳۹) أمّا كلام الشيخ متناً فهو قوله «قال الله تعالى: شهد الله أنّه لا الّه الّا هو . التوحيد تنزيه الله تعالى عن الحدث . وانّما انطق العلماء بما نطقوا به ، وأشار المحقّقون بما أشاروا (اليه) في هذه الطريق لقصد تحقيق (أي تصحيح) التوحيد وما سواه من حال أو مقام ، فكلّه مصحوب العلل . والتوحيد على ثلاثة أوجه : الوجه الاوّل ، توحيد فكلّه مصحوب العلل . والتوحيد على ثلاثة أوجه الخاصة ، وهو الذي يصح بالشواهد . والوجه الثاني ، توحيد الخاصة ، وهو توحيد خاصة يثبت بالحقايق . والوجه الثالث ، توحيد قايم بالقدم ، وهو توحيد خاصة الخاصة » .

<sup>13</sup> فهو : وهو MF || 13-14 شهد الله ... سورهٔ ۳ ( آل عمران) آیهٔ ۱۹ || 16 الم

(٦٤٠) « فأمّا التوحيد الاوّل، فهو شهادة أنّ لا الّه الا الله وحده لا شريك له الاحد الصمد، الذى «لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد». هذا هو التوحيد الظاهر الجلى الذى نفى الشرك والاعظم، وعليه نصبت القبلة، وبه وجبت الذمة، وبه حقنت الدماء والاموال وانفصلت دار الاسلام عن دار الكفر، وصحّت به الملّة للعامّة، وان لم يقوموا بحق الاستدلال بعد أن سلموا من الشبهة والحيرة والريبة، وبصدق شهادة صحّحها قبول القلب. هذا توحيد العامّة الذى يصح بالشواهد، والشواهد هى الرسالة والصنايع؛ يجب بالسمع، ويوجد بتبصير الحقّ، وبنحو على مشاهدة الشواهد».

(٦٤١) « وأمّّا التوحيد الثاني الذي يثبت بالحقايق ، فهو توحيد الخاصة ، وهو اسقاط الاسباب الظاهرة ، والصعود عن منازعات العقول وعن التعلّق بالشواهد . وهو أن لا يشهد في التوحيد دليلاً ، ولا في التوكّل 12 سبباً ، ولا للنجاة وسيلةً . فتكون مشاهداً سبق الحقّ بحكمه وعلمه ، ووضعه الاشياء مواضعها وتعليقه ايّاها بأحايينها ، واخفائه ايّاها في رسومها ، وتحقق معرفة العلل ، وتسلك سبيل اسقاط الحدث . هذا توحيد الخاصة الذي يصح بعلم الفناء ، ويصفو بعلم الجمع ، ويجذب الى توحيد أرباب الجمع » .

(٦٤٢) « وأمّا التوحيد الثالث ، (فهو) توحيد اختصّه الحقّ لنفسه 18 واستحقّه لقدره ، والاح منه لايحاً الى أسرار طايفة من صفوته ، وأخرسهم

عن نعته ، وأعجزهم عن صفته . والذي يشار به اليه على ألسنة المشيرين ، أنه اسقاط الحدث واثبات القدم ، على أنّ هذا الرمز في ذلك التوحيد (علّة) لا يصح ذلك التوحيد الا باسقاطه . هذا قطب الاشارة اليه على ألسن علماء هذا الطريق ، وان زخرفوا له نعوتاً وفصّلوه فصولاً . فانّ ذلك التوحيد تزيده العبارة خفاء ، والصفة نفوراً ، والبسط صعوبة . والي هذا التوحيد شخص أهل الرياضة وأرباب الاحوال والمعارف ، وله قصد أهل التعظيم ، وايّاه عنى المتكلّمون في عين الجمع ، وعليه تصطلم الاشارات . ثمّ لم ينطق عنه لسان ، ولم تشر اليه عبارة ، فانّ التوحيد وراء ما يشير اليه مكوّن ، أو يتعاطاه حين ، أو يقبله سبب » .

(٦٤٣) « وقد أُجبتُ في سالف الزمن سابلاً سألني عن توحيد الصوفيّة بهذه القوافي الثلاث :

ما وحّد الواحد من واحد

12

اذ كلّ من وحّده جاحد

توحيد من ينطق عن نعته

عارية أبطلها الواحد

15

توحيده ايّاه توحيده

ونعت من ينعته لاحد ».

14 هذا آخر كلامه وآخر كتابه أيضاً.

(٦٤٤) وأمّا الشرح، فشرع الشارح فيه كما هي طريقة الشارحين، أعنى ذكر أولاً قوله، ثمّ شرع في شرحه لفظاً لفظاً وكلمة كلمة .

ولا شكّ أنّ هذا أنسب بالايضاح وأليق بالافصاح. وأشار أيضاً الى المتن بحرف « الشين »، توضيحاً وتحقيقاً . ونحن نريد أن لا نغيّر وضعه وطريقته ، فانه حسن . فأوّل اشارته الى 3 المتن :

(٦٤٥) « م: قال الله تعالى : شهد الله تعالى أنّه لا الله الا هو » .

(٦٤٦) « ش : اتما خص بعض الآية بالذكر ، لان هذا محض التوحيد 6 الجمعى ، وهو أن لا يكون معه شيء . فلو ذكر « والملائكة و اولو العلم » ، لكان نزولا عن الجمع الى الفرق ، فيكون معه غيره ، فلا يبقى التوحيد المحض . فهو الشاهد بنفسه لنفسه . فلم يشهد أن « لا اله الا 9 هو » غير ، فمن تحقق هذا بالذوق ، فقد شهد التوحيد بالحقيقة » .

(٦٤٧) « م : التوحيد تنزيه الله تعالى عن الحدث . وانّما نطق

العلماء بما نطقوا به ، وأشار المحقّقون بما أشاروا اليه في هذه الطريق 12 لقصد تحقيق التوحيد وما سواه من حال أو مقام فكلّه مصحوب العلل».

(٦٤٨) « ش : قوله « التوحيد تنزيه الله \_ عزّ وجلّ \_ عن الحدث » ،

مجمل يتناول تنزيه العقلاء من الحكماء المسلمين ، وتنزيه العرفاء 15 الموحدين ، لان جميع العقلاء وأهل الفكر يدّعون تنزيه الله تعالى مع كونهم مقيّدين ، لانّ العقل لا يقول الا بالتقييد ، ويثبتون الحدث وينفونه عن الحقّ تعالى وينزهونه عنه. امّا العرفاء المحقّقون ، فلا يثبتون الحدث 18 أصلاً ورأساً ، فانّ شهود التوحيد ينفيه عن أصله ، ثمّ يثبته بعد نفيه

<sup>5</sup> شهد الله ..: سورهُ ٣ (آل عمران) آيهُ ١٦ || 7-8 والملائكة ..: أيضاً ، آيهُ ١٦ || 8 الجمع F: الجمع M || 17 بالتقييد M: بالتقليد F

بالحقّ ، بمعنى تجلّى الحقّ مع الآيات بوجوهه فى الصور . فيكون الحدوث عندهم ظهوره فى الصور المختلفة بالتجلّيات المتعاقبة غير المتكرّرة . ومراد الشيخ \_ قدّس الله روحه \_ هذا التنزيه . ولا يهتدى العقل الى طريق التوحيد الذى لا يكون فيه مع الحقّ سواه . ولا يرى الحق عين الكلّ بحيث لا يكون فى الوجود شىء غيره » .

6 (٦٤٩) « واتما نطق العلماء بما نطقوا به ، وأشار المحقّقون الى ما أشاروا اليه في هذا الطريق لقصد تصحيح التوحيد » « أي : وما نطقوا وما أشاروا الا لقصد تصحيح هذا المقام السني ، لانه المقصد الاقصى و والموقف الاعلى ؛ وما دون ذلك من الاحوال والمقامات ، فكلّه مصحوب العلل ، لا صحّة لها لبقاء الرسوم فيها ، وكون الحضرة الواحديّة والتجلّيات الاسمائيّة . هذا ما ذهب اليه خاطرى » .

12 (٦٥٠) ووجه آخر مبنى على أن «ما » فى «انّما نطق » «موصولة » وحقّها ان تكتب «مفصولة » ، على معنى أنّ كلّ ما نطق (به) العلماء وأشار اليه المحقّقون لقصد تصحيح التوحيد وما سواه من الاحوال والمقامات ، فكلّه مصحوب العلل ، لا يخلو منها ، يعنى ان التوحيد بالعلم لا يخلص من العلل . وكذا اثبات الاحوال والمقامات بطريق العلم واشارات المحقّقين ، لا يخلو من العلل ، فانّها مواجيد ذوقيّة ، لا تندرج تحت العبارات ، ولا يخلو بها الاشارات ، ولا تفى ببيانها الكلمات . والعلل هى الجهالات » . 18 تحيط بها الاشارات ، ولا تفى ببيانها الكلمات . والعلل هى الجهالات » . (٦٥١) « م : التوحيد على ثلاثة وجوه : الوجه الاوّل ، توحيد العامّة

ولا يفي : ولا يفي أ  $\mathbf{F}$  ولا يفي :  $\mathbf{F}$  الذي  $\mathbf{M}$  : التي  $\mathbf{F}$  الذي  $\mathbf{M}$  : التي  $\mathbf{F}$  ولا يفي  $\mathbf{M}$ 

3

الذى يصح بالشواهد. والوجه الثانى ، توحيد الخاصة ، وهو الذى يثبت بالحقايق . والوجه الثالت ، توحيد قايم بالقدم ، وهو توحيد خاصة الخاصة».

(٦٥٢) « ش: الشواهد هي الأكوان والمصنوعات التي يستدل بها على المكوّن الصانع. وبالجملة (الشواهد هي) الدلايل التي يستدلُّ بها العلماء بالنظر والفكر وبراهين العقل. فتوحيد العامّة انّمايصح بالاستدلال، 6 مثل قوله تعالى « لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا ». لكن ما فسدتا ، فليس فيهما آلهة الا الله . \_ وأمّا توحيد الخاسّة وهم المتوسّطون، فهو الذي يثبت بالحقايق التي هي المكاشفة والمشاهدة والمعاينة والحياة و والقبض والبسط والسكر والصحو والاتصال والانفصال المختصة بالقسم التاسع من الاقسام العشرة التي هي الحقايق . \_ وأمّا توحيد خاصة الخاصة ، فهو التوحيد القايم بالقدم ، يعنى توحيد الحقّ لنفسه أزلاً 12 وأبداً ، كما قال «شهد الله أنّه لا الّه الا هو » ، وقيامه بالقدم أزليّته وامتناع قيامه بالحدث، والاكان (صاحب هذا التوحيد) مثبتاً للغير، فلم يكن (توحيده) توحيداً . وأهل هذا المقام هم المذكورون في الدرجة 15 الثالثة من كلّ باب من ابواب قسم النهايات» .

(٦٥٣) « م : فأمّا التوحيد الاوّل ، فهو شهادة أن ّلا الّه الا الله وحده لا شريك له كفواً 18 أحد » . هذا هو التوحيد الظاهر الجلي "، الذي نفى الشرك الاعظم ،

<sup>7</sup> لو كان فيهما ..: سورة ٢١ (الانبياء) آية ٢٢ || 11 التي هي : الذي هو MF || 13 شهد الله ..: سورة ٣ ( آل عمران ) آية ١٦ || 14 مثبتا M

وعليه نصبت القبلة ، وبه وجبت الذمة ، وبه حقنت الدماء والاموال وانفصلت دار الاسلام عن دار الكفر ، وضحت به الملّة للعامّة ، وان لم يقوموا بحق الاستدلال ، بعد أن سلموا من الشبهة والحيرة والريبة ، بصدق شهادة صحّحها قبول القلب » .

(٦٥٤) « ش : هذا ظاهر ، غنى عن الشرح . وهو التوحيد التقليدى ، والذى صحّت به الملّة للعامّة ، بصدق شهادة صحّحها فى الشرع قبول قلوبهم لها تقليداً ، وان لم يقدروا على الاستدلال ، بعد أن تعتورهم الشبهة والحيرة والشكّ ، وسلمت قلوبهم من ذلك » .

9 (٦٥٥) « م: هذا توحيد العامّة ، الذي يصح بالشواهد ، والشواهد هي الرسالة والصنايع » .

(**٦٥٦**) « **ش** : أى الاخبار التى وردت ( بها ) الرسالة ، والمصنوعات المحكمة المتقنة الدالّة بحسن صنعتها واتقانها على وجود الصانع وعلمه وحكمته وقدرته » .

(٦٥٧) « م : يجب بالسمع ، ويوجد بتبصير الحق ، وينمو على مشاهدة  $^{15}$  الشواهد » .

(٦٥٨) « ش : أى يجب قبول هذا التوحيد بالادلّة السمعيّة ، وهى أخبار الكتاب والسنّة التي يسمعها من النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ 18 كقوله تعالى « فاعلم أنّه لا الله » وقوله « المهكم الله واحد »

<sup>9</sup> يصح : + بها F || بالشواهد M : الشواهد F || والشواهد F || 14 || 14 || 14 || 15 || 14 || 15 || 14 || 15 || 15 || 16 || 17 || 18 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 ||

و «شهد الله أنّه لا اله الا هو » وسورة الاخلاص وأمثالها . ولا توجد حقيقته وحلاوته وادراك معناه الا بتبصير الحق ايّاه بنوره المقذوف في قلب المؤون . ويزيد (هذا النور) وينمو بالمواظبة على مشاهدة الشواهد 3 بنظر الاعتبار والتفكّر فيها ، ومطالعة حكمة صانعها في أحوالها».

(٦٥٩) « م : وأمّا التوحيد الثاني ، الذي يثبت بالحقايق ، فهو توحيد

الخاصة ، وهو اسقاط الاسباب الظاهرة ، والصعود عن منازعات العقول 6 وعن التعلّق بالشواهد. وهو أن لا يشهد في التوحيد دليلاً ، ولا في التوكّل سبباً ، ولا للنجاة وسيلةً ».

و المسبّبات و المعروفة بين الناس، ولا يرى لها تأثيراً، ولا لغير الحق بالاسباب المعروفة بين الناس، ولا يرى لها تأثيراً، ولا لغير الحق فعلاً، ويشهد بالحقيقة أن لا مؤتّر الاالله. والصعود عن منازعات العقول 12 العقول هو الترقى الى مقام الكشف، والتخلّص من منازعات العقول أحكام الشرع لعماها عن حكمها، واحتجابها بقياساتها، وعن منازعات بعض العقول بعضاً، ومجادلاتها في الاحكام لثبوت الاوهام ايّاها، ومعارضاتها في المناظرات باتمامها في الاحكام، وتصفية الباطن عن 15 المخالفات والمجادلات، مجاوزاً طور العقل الى نور الكشف وعن التعلّق بالشواهد، أي الصعود عن طور الاستدلال والتمسّك بالادلّة، استغناءً عنها بنور التجلّى والعيان».

(٦٦١) « قوله « وهو » أشارة الى الصعود عن التعلُّق بالشواهد . وذلك

الصعود أن لا يشهد في التوحيد دليلاً ، فيكون التوحيد عندك أجلى من كلّ دليل. فانّ نور الحق "انّما لا يدرك لشدّته وقوّة نوريّته ، كما على ، شعر :

خفي لافراط الظهور تعرّضت

لادراكه أبصار قوم أخافش.

«ولا في التوكّل سبباً »أى وان لا تشهد في التوكّل سبباً ، لقوّة يقينك في أن لا مؤتّر الا الله ، ورؤيتك الافعال كلّها منه . فتلاشي الاسباب في المسبّب في شهودك ، لشهودك التأثير منه دون السبب . « ولا للنجاة وسيلة »أى وأن لا تشهد للنجاة من العذاب والعقوبة والطرد وسيلة من الاعمال الصالحة والحسنات » .

(٦٦٢) « م : فتكون مشاهداً سبق الحق بحكمه وعلمه ، ووضعه الاشياء مواضعها ، وتعليقه ايّاها بأحايينها ، وأخفائه ايّاها في رسومها . وتحقّق معرفة العلل ، وتسلك سبيل اسقاط الحدث . هذا توحيد الخاصة الذي يصح بعلم الفناء ، ويصفو في علم الجمع ، ويجذب الى توحيد أرباب .

(٦٦٣) « ش : أى فتكون أنت مشاهداً أنّ الحقّ سبق بحكمه على الاشياء بما هى عليه فى الازل ، فلا تكون الاكما حكم به . وكذا سبق بعلمه وتقديره الاشياء على ما هى عليه ، وحكمه تعالى على الاشياء

تابع لعلمه ؛ فتكون الاشياء على مقتضى سابق علمه وقضائه . « ووضعه الاشياء مواضعها » أى تكون مشاهداً لوضع الحق تعالى كل شيء في موضعه بتقديره وحكمته في الازل . وكذا تشاهد « تعليقه ايّاها في أحايينها » فلا تقع الا في الوقت الذي قدر وقوعها فيه . « واخفائه ايّاها في رسومها » أى وتكون مشاهداً سبق الحق باخفائه الاشياء في رسومها عن أعين المحجوبين ، فانّهم لا يرون أنّها ، بفعل الحق وحكمه وتقديره في القضاء السابق ، جارية على مجراها . فينسبونها الى أسبابها ومقتضيات رسومها الخلقية وطبايعها وأوقاتها . فيجعلون لكل تغيّر حال من أحوالها سبباً ، ويحتجبون بها عن النصرف الالهي والتقدير الازلى . وذلك هو اخفاؤها ويحتجبون بها عن النصرف الالهي والتقدير الازلى . وذلك هو اخفاؤها و السوم » .

(٦٦٤) «قوله «وتحقّق » عطف على « فتكون مشاهداً » . فتحقّق معرفة العلل ، وهي الوسايط وأسناد أحوالها الى ما سوى الله تعالى من الاسباب 12 والرسوم الخلقيّة ، من الطبايع واختيار الخلق وارادتهم وقدرتهم ، والى حركات الافلاك وأوضاع الكواكب وأمثالها . وكلّ ذلك علل يحتجب بها أهل العادات عن الله تعالى وتوحيده . وأمّا العرفاء الموحّدون ، فهم يعرفون هذه العلل ويسقطون الحدث ، ويسلكون سبيل علم القدم باسقاط الحدث ، فلا يرون الاسابقة حكم الازل . فيكونون مع الحق في جريان الاحوال ، ويشهدون تصرّفاته للاشياء بفعله على مقتضى حكمه وتقديره وعلمه وحكمته الازليّة وقدرته وارادته الاوليّة . فيشاهدون الحق وأسماؤه وصفاته ، لا غير . 18

<sup>3</sup> الازل: + فلا يقر بعد الوجود الاحيث وضعها MF || أحايينها M: اجابتها F || 7 فينسبونها M: فيسببونها F || ومقتضيات M: ومفيضات F || 15 ويسلكون ... الحدث F: يقع MF || مع F: يقع M

هذا توحيد الخاصة ، أى المتوسطين . (وهو التوحيد) الذى يصح بعلم الفناء ، لا بنفس الفناء الآتى بعده » .

و (٦٦٥) « فان علم الفناء يحصل بالفناء في حضرة الصفات والاسماء ، أي الحضرة الواحديّة ، قبل الفناء في الذات الاحديّة التي هي عين الجمع . ويصفو (توحيد الخاصة) بعلم الجمع ، لا بعين الجمع واضمحلال الرسوم ، بل قبله عند فناء علمه في علم الحقّ . ويجذب الى توحيد أرباب الجمع الذي يأتي في قوله التالى » .

(٦٦٦) « م : وأمّا النوحيد الثالث ، فهو توحيد أختصّه الله تعالى النفسه واستحقّه بقدره ، وألاح منه لايحاً الى أسرار طائفة من صفوته ، وأخرسهم عن نعته ، وأعجزهم عن بثّه » .

(٦٦٧) « ش: اختصّه الله لنفسه ، أى استأثر الله به ، ليس لغيره السبب ولا فيه قدم ، لانه اتما يتحقّق بفناء الخلق كلّهم وبقاء الحقّ وحده . فلا يمكن لغيره عنه عبارة ، ولا اليه اشارة . ولا شيء من أحكام الخلق وأوصافهم يصل اليه ، لحصوله بفنائهم . واستحقّه بقدره ، أى لا يستحقّه وأوصافهم وحقيقته الا هو ، ولا يبلغه غيره « وما قدروا الله حقّ قدره » .

(٦٦٨) « والاح منه لايحاً الى أسرار طايفة من صفوته » حال البقاء بعد الفناء في عين الجمع ، لانهم في حال الفناء قد استغرقوا فيه ، فانين عن أسرارهم ، غائبين عنها . وفي حال البقاء ردّوا الى الخلق ، باقين به . فعرفوا ان الحضرة الاحديّة لا نعت لها ، وكلّ ما ينعت به فهو من الحضرة الواحديّة . فأخرسهم الله تعالى عن نعته ، لا بمعنى أنّهم يعرفون

<sup>1</sup> بعلم M = : F | 15 وما قدروا ..: سورة ٦ ( الانعام ) آية ٩١ ، وديگر

نعته ، فمنعهم عن التكلّم به ، بل لانهم عرفوا أن حضرة النعوت تحت مقام الجمع . فهو كقوله « وألاح منه لايحاً » على الآلهيّة لا يهتدى بمناره . وكذا معنى قوله « وأعجزهم عن بثّه » أى اظهار ذلك اللايح والاخبار 3 به ، لانّه لا يقبل الاخبار عنه ، كما لا يقبل النعت » .

(٦٦٩) « م : والذي يشار به اليه ، على ألسن المشيرين ، انه اسقاط الحدث واثبات القدم ، على أن هذا الرمز في التوحيد علّة لا يصح ذلك 6 التوحيد الا باسقاطه ».

(٦٧٠) « ش : «والذي يشار به اليه » مبتدأ ، خبره «أنّه اسقاط الحدث » . أي وأحسن ما يشار به الى هذا التوحيد وألطفه ، هو هذا والكلام المرموز ، مع أن هذا الرمز في ذلك التوحيد علّة لا يصح ذلك التوحيد الا باسقاطه . فان الحدث لم يزل ساقطا ، وان القدم لم يزل ثابتاً . فما معنى اسقاط ذلك ، واثبات هذا ؟ ومن المسقط والمثبت ، وما أثم الا وجه الحق ؟ فهذه علّة . وهؤلاء ظنّوا أنّهم قد حصلوا تعريفه ، وليسوا في حاصل».

(٦٧١) « م : هذا قطب الاشارة اليه على ألسن علماء هذا الطريق ، 15 وان زخرفوا له نعوتاً وفصّلوه فصولاً . فان ذلك التوحيد تزيده العبارة خفاءً ، والصفة نفوراً ، والبسط صعوبةً ».

(٦٧٢) « ش : « هذا » أى قولهم «اسقاط الحدث واثبات القدم »، « قطب » 18 مدار الاشارة الى هذا الطريق ، وأعظم الاشارات وأحكمها . وهو مع ذلك

<sup>2</sup> على الالهية M : على لاحت F || 6 ذلك : كل MF || 16 العبارة F : العبارة MF || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 ||

الي الشرح».

18

معلول يجب اسقاطه في تصحيح هذا التوحيد . والباقي ( من المتن ) ظاهر » .

3 (٦٧٣) « م : والى هذا التوحيد شخص أهل الرياضات وأرباب الاحوال والمعارف، وله قصد أهل التعظيم، وايّاه عنى المتكلّمون في عين الجمع، وعليه تصطلم الاشارات. ثمّ لم ينطق عنه لسان، ولم تشر اليه عبارة، فان م التوحيد وراء ما يشير اليه مكوّن، أو يتعاطاه حين، أو يقيله سبب ».

(٦٧٤) ش: «والي هذا التوحيد شخص » أى ذهب «أهل الرياضات» السالكون. «وعليه تصطلم الاشارات» التي تنقطع وتستأصل. «فان التوحيد وراء ما يشير اليه مكون» أى مخلوق، لانه لا يصح الا بفناء الرسوم كلها، وصفاء الاحديّة عن الكثرة العدديّة. فلا مجال للاشارة فيه. «أو يتعاطاه حين» أى وراء ما يتداوله زمان، لانه في عين القدم فوق طور 12 الزمان والحدث. «أو يقبله سبب» أى وراء ما يحمله سبب، لانه قايم بمسبّب الاسباب وحده، فكيف يحمله سبب؟ وكلامه ظاهر، لا يحتاج بمسبّب الاسباب وحده، فكيف يحمله سبب؟ وكلامه ظاهر، لا يحتاج

15 (٦٧٥) « م : وقد أجبت ُ في سالف الزمان سايلاً سألني عن توحيد الصوفيّة بهذه القوافي الثلاث :

ما وحّد الواحد من واحد اذ كلّ من وحّده جاحد

توحيد من ينطق عن نعته

عاريمة أبطلها الواحد

<sup>6</sup> يتماطاه : يتطاطاه : يتطاطاه : بيتطاطاه : بيتطاطاه : يتطاطاه : ي

## توحيده ايّاه توحيده

ونعت من ينعته لاحد ».

(٦٧٦) « ش : ما وحَّد الحقِّ تعالى توحيده الذاتي أحد، اذ كلُّ 3 من وحَّده ، اثبت فعله ورسمه بتوحيده ، فقد جحده باثبات الغير ، اذ لا توحيد الا بفناء الرسوم والآثار كلّها . « توحيد من ينطق عن نعته عارية » اذ لا نعت في الحضرة الاحديّة ولا نطق ولا رسم لشيء ٍ ، والنطق 6 والنعت يقتضيان الرسم. وكلّ ما يشمّ منه رائحة الوجود فهو للحقّ ، عارية عند الغير ؛ فيجب عليه ردّها الى مالكها ، حتّى يصح التوحيد ويبقى الحقّ واحداً أحداً . فلذلك أبطل الواحد الحقيقيّ تلك العارية 9 التي هي ذلك التوحيد مع بقاء رسم الغير ، فاتَّه باطل في نفسه في الحضرة الاحديّة . « توحيده ايّاه توحيده » أي توحيد الحقّ ذاته بذاته هو توحيده الحقيقي" . ﴿ ونعت من ينعته لاحد » أي وصف الذي يصفه 12 هو أنَّه مشرك، حايد عن طريق الحقّ ، مايل عنه ، لانَّه أثبت النعت ، ولا نعت ثمَّ؛ وأثبت رسمه باثباته النعت ، ولا رسم لشيء في الحضرة الاحديّة ولا أثر ، والا لم تكن أحديّة . \_ تمّ كلامه » . 15

(٦٧٧) « ثمّ انّ بعض الناس قد اعترض على الشيخ بأنّه لم يذكر في كتابه الفرق بعد الجمع ، وهو مقام سنى ، ولم يشر الى السفر الثانى ، وقطع الكلام على التوحيد الصرف . والحقّ أنّهم لو شاهدوا ما شاهد 18 الشيخ \_ قدّس الله سرّه \_ وبلغوا من التحقيق ما بلغه ، لم يقولوا ذلك

<sup>4</sup> بتوحیده M : وتوحیده F || 11 الاحدیة M : F تم T : M || 15 تم M : F الله الله H || 15 تم F : مشاهد M || 18 ما شاهد F : مشاهد M || 18 ما شاهد F : مشاهد M || 19 التحقیق ما F : F : مشاهد M || 19

حينئذ، اذ لو أنصفوا لوجدوا في كلامه الامرين جميعاً وزيادة . فاته أشار الى معنى الفرق الثانى (أى الفرق بعد الجمع) في باب البقاء بعد الفناء في باب التلبيس ، عند الاشارة الى أهل التمكين في الدرجة الثالثة . ثمّ انّه أراد أن يقطع الكلام عند أعلى المقامات ، ولا ينزل الى الرسوم الخلقية . فأثبت بعد مقام الجمع مقام التوحيد الحقيقي ، الذي هو أحدية مقام الجمع والفرق ، حتى يندرج الفرق في الجمع فان كلام هذه الطائفة في الجمع وجمع الجمع والفرق بعد الجمع مختلف ، ليس على وتيرة واحدة » .

9 عين جمع الوجود، وهي شهود وحدة الذات في الحضرة الواحديّة الاسمائيّة، عين جمع الوجود، وهي شهود وحدة الذات في الحضرة الواحديّة الاسمائيّة، أعنى شهود واحديّتها المحيطة بجميع الاسماء والصفات. وكلاهما (أي المحيفة الجمع المتقدّمين يقتضي ) شهود الحقّ بلا خلاف ، لانّ (التعريف) الاوّل هو شهود الذات وحدها، أي مع انتفاء شهود الاسماء والصفات؛ و(التعريف) الثاني هو شهود الذات مع أسمائها وصفاتها، وهو المهود الكثرة في الله . فجمع الجمع عند الاوّلين، (هو) شهود ما سوى الله قايماً بالله تعالى . وعند الباقين ، (هو) شهود الحقّ في الخلق . وقيل شهود الوحدة في الكثرة ، والمعنى (هو) شهود الحق في الخلق . وقيل شهود الوحدة في الكثرة ، والمعنى الجمع واحد، وهو بعينه الفرق بعد الجمع . وبعضهم يسمّى شهود الوحدة في

<sup>3</sup> التمكين F: التمكن M || 4 ينزل F: يلزم M || 5 الخلقية M: الخليفية F || 6 الفرق MF || 12 || MF || 9 || 9 || 9 || 12 || MF || 14 || 15 || 6 || 15 || 15 || 15 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 1

3

الكثرة هو الجمع ، والاستهلاك المذكور جمع الجمع . وأمّا أحديّة الجمع والفرق والجمع ، فهى شهود الذات الاحديّة المتجليّة فى صورها المختلفة المسمّاة بهياكل التوحيد » .

(۹۷۹) «فالشيخ ـ قدّس الله روحه ـ أراد اندراج الفرق في الجمع، حتى لا تزاحم كثرة الرسوم الخلقيّة عين الاحديّة الحقيّة ، ولا تكدر صفو الشهود والمشرب الكافوريّ اكدار التفرقة و زعاف (؟) الغيريّة . فأورد 6 التوحيد بعده بمعنى أحديّة الجمع والفرق ، حتّى لا يرى الضعفاء مقام الفرق الثاني أمراً ينافي الجمع ، وهو شهود الوحدة في الكثرة والكثرة في الوحدة مع اضمحلال الكثرات في العين الواحدة ، وشهود الحقيقة 9 في الاطلاق والتقييد شهوداً مطلقاً عن كلا القيدين . فيرى الحقّ عين المقيّد والمطلق . فلا ينافي تقييده الاطلاق بهذا المعنى ، ولا اطلاقه التقييد . فلا يخرج من احاطته شيء » .

(٦٨٠) « ألا ترى أن مقدم القوم والباب الاعظم لمدينة هذا العلم ، وساقيهم من مشرب الكوثر ، الذى خص به نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ على بن أبى طالب \_ عليه السلام \_ كيف ابتدأ فى 15 الاشارة الى عين الحقيقة بقوله « كشف سبحات الجلال من غير اشارة » ؟ وهو محض تنزيه الذات عن التعدّد الاسمائى ". وأكّده بقوله « محو الموهوم مع صحو المعلوم » اشارة منه الى فناء الرسوم كلّها فى أحديّتها . وصرّح 18 بذلك فى قوله « جذب الاحديّة بصفة التوحيد » . ثمّ ختم بقوله « نور يشرق بذلك فى قوله « جذب الاحديّة بصفة التوحيد » . ثمّ ختم بقوله « نور يشرق

<sup>10</sup> الفيدين M : التقديرين F || 18-19 الى فناء ... الاحدية M = : F || 19-18 الى فناء ... الاحدية M || 19-18 المفقة F || 19

3

من صبح الازل ، فتلوح على هياكل التوحيد آثاره » اشارة لبيان معنى الفرق في عين الجمع ، وهو بعينه أحديّة الفرق والجمع ».

(٦٨١) هذا آخر الشرح وآخر المتن ، وآخر الكتابين المذكورين ، أعنى (كتاب) المنازل وشرحه .

(٦٨٢) وحيث اتفق ختم هذه القاعدة بكلام خاتم الاولياء وسيّد الاوصياء، وكلام هذين الشيخين المعظّمين، وانقطع الكلام ببيان أعظم المقامات وأشرفها الذي هو نهاية النهايات، أعنى أحديّة الجمع بعد الفرق، فنريد أن نختم هذا الاصل المشتمل على الاستشهاد بحقيّة التوحيد، بل بحث التوحيد بأسره بهذا الكلام، ونشرع بعده في الاصل الثالث، المشتمل على اللواحق والتوابع من أسرار الشرايع الآلهيّة، وما شاكل ذلك. وبالله التوفيق «وما توفيقي الا بالله، عليه توكلت واليه أنيب».

<sup>7</sup> الفرق F : الختم M || 11 وما توفيقي ..: سورهٔ ١١ (هود) آيةُ ٩٠

## الاصل الثالث فى التوابع واللواحق من أسرار الشرايع الالهية وما شاكل ذلك

3

6

9

(٦٨٣) و(هذا الاصل) هو مشتمل على أربع قواعد . القاعدة الاولى: في الشريعة والطريقة والحقيقة . الفاعدة الثانية : في النبوّة والرسالة والولاية . القاعدة الثالثة : في الوحى والالهام والكشف . القاعدة الرابعة : في الاسلام والايمان والايقان .

## القاعدة الاولى في بيان الشريعة والطريقة والحقيقة

(٦٨٤) اعلم ان هذه القاعدة مشتملة على بيان الشريعة والطريقة والحقيقة . والغرض منه أنه لمّا كان أكثر أهل الزمان ، من خواصّهم وعوامّهم ، ويَدَّعون أَن الشريعة خلاف الطريقة ، والطريقة خلاف الحقيقة ، ويتصوّرون أن بين هذه المراتب مغايرة حقيقيّة ، وينسبون الى كلّ طائفة منهم ما لا يليق بهم ، خصوصاً الى طائفة الموحّدين المسمّاة بالصوفيّة ، وكان سبب

ذلك عدم علمهم بحالهم وقلّة الوقوف على أصولهم وقواعدهم، \_ (فاردت) أن أبيّن لهم الحال على ما هو عليه، وأكشف لهم الاحوال على ما ينبغى، ليحصل لهم العلم بحقيّة كلّ طائفة منهم ، لا سيّما بالطائفة المخصوصة ، وينكشف لهم أحوالهم في طبقانهم ومدارجهم وأصولهم ؛ ويتحقّفوا أن الشريعة والطريقة والحقيقة أسماء مترادفة صادقة على حقيقة واحدة باعتبارات مختلفة ، وليس فيها خلاف في نفس الامر ؛ ويتركوا بذلك المجادلة والمعارضة مع أهل الله تعالى خاصة وأهل التوحيد وخلاصته ؛ وينزّهوا قلوبهم عن ظلمة الغي والضلال ؛ ويخرجوها عن دايرة الشبه والاشكال ؛ ويدخلوا بذلك في (زمرة) قوم مدحهم الله تعالى في كتابه لاجل ذلك ، وهو قوله « فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الالباب » .

12 (٦٨٥) وإذا تحقّق هذا، فاعلم أن الشريعة اسم موضوع للسبل الآلهيّة، مشتمل على أصولها وفروعها، ورخصها وعزايمها، وحسنها وأحسنها. والطريقة هي الاخذ بأحوطها وأحسنها وأقومها؛ وكل مسلك على الانسان أحسنه وأقومه يسمّى طريقة، قولاً كان أو فعلاً أو صفة أو حالاً. وأمّا الحقيقة، فهي اثبات الشيء كشفاً أو عياناً أو حالة ووجداناً. ولهذا قيل: الشريعة أن تعبده، والطريقة أن تحضره، والحقيقة أن تشهده. وقيل: الشريعة أن تقيم أمره، والطريقة أن تقوم بأمره، والحقيقة والحقيقة أن تقوم به ويشهد بذلك كلّه قول النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله والحقيقة أن تقوم به . ويشهد بذلك كلّه قول النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله

<sup>2</sup> واكشف F : والكشفM || 3 لا سيما F : مسمى M || 10–11 فبش ...: سورة ٣٩ (الزمر) آية ١٥ || 12 للسبل M : لسبيل F || 13 مشتمل : مشتملة MF || 18 تقيم M يفهم M

وسلّم \_ لحارثة ، وهو انه قال « يا حارثة ، كيف أصبحت ؟ قال : أصبحت مؤمناً حقاً . فقال \_ عليه السلام : لكلّ حقّ حقيقة ، فما حقيقة ايمانك ؟ قال : رأيت أهل الجنّة يتزاورون ، وأهل النار يتعاوون ، ورأيت عرش ربّى 3 بارزاً . قال \_ عليه السلام : أصبت . فالزم ! »

والعرش ، حقيقة ؛ وزهده في الدنيا وسهره وظمؤه ، طريقة . والشرع شامل والعرش ، حقيقة ؛ وزهده في الدنيا وسهره وظمؤه ، طريقة . والشرع شامل للكلّ ، لان الشرع كاللوزة الكاملة المشتملة على اللبّ والدهن والقشر . فاللوزة بأسرها كالشريعة ، واللبّ كالطريقة ، والدهن كالحقيقة ، كما قيل في صفة الصلاة أيضاً : ان الصلاة خدمة وقربة ووصلة . فالخدمة هي الشريعة ، والقربة هي الطريقة ، والوصلة هي الحقيقة . واسم الصلاة جامع للكلّ . وعن هذا الكشف في المراتب المذكورة أخبر الله تعالى في كتابه بـ «كلا لو تعلمون علم اليقين لترون الجحيم ، ثمّ لترونها عين اليقين » ، و «ان هذا لهو حق اليقين » لان (المرتبة) الاولى بمثابة الشريعة ، والثانية بمثابة الطريقة ، والثالثة بمثابة الحقيقة .

(٦٨٧) ثمّ أعلم أن الشريعة عبارة عن تصديق أفعال الانبياء قلباً 15 والعمل بموجبها ؛ والطريقة (عبارة) عن تحقيق أفعالهم وأخلاقهم فعلاً والقيام بحقوقها ؛ والحقيقة (عبارة) عن مشاهدة أحوالهم ذوقاً والاتّصاف بها ، لأنّ الاسوة الحسنة في قوله تعالى « لقد كان لكم في رسول الله 18 أسوة حسنة » لا تتحقّق الا بها ، أي برعاية هذه المراتب على ما هي

<sup>3</sup> يتعاوون M : يتعادون F | 6 وظمؤه : ظماوه MF | 12 كلا لو ..: سورة X (التكاثر) آية هـ ۱ ا 13 ان هذا ..: سورة ٥٠ (الواقعة) آية ه ١ ا 18 الله الله ١٠ كان ..: سورة ٣٠ (الاحزاب) آية ٢٠ كان ..: سورة ٣٣ (الاحزاب) آية ٢١

عليه ، لان الاسوة الحسنة عبارة عن القيام بأداء حقوق مراتب شرعه ، التي هي مشتملة على الشريعة والطريقة والحقيقة ، لقوله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « الشريعة أقوالي ، والطريقة أفعالي ، والحقيقة أحوالي ، والمعرفة رأس مالي ، والعقل أصل ديني ، والحبّ أساسي ، والشوق مركبي ، والخوف رفيقي ، والحلم سلاحي ، والعلم صاحبي ، والتوكّل ردائي ، والقناعة والخوف رفيقي ، والصدق منزلي ، واليقين مأواى ، والفقر فخرى ، وبه افتخر على ساير الانبياء والمرسلين » . فكلّ من أراد التأسّي بنبيّه على ما ينبغي ، فينبغي أن يتّصف بمجموع هذه الاوصاف أو ببعضها بقدر استعداده ، ولا ينكر على أحد من المتّصفين بها أصلاً ، لانّ مرجع الكلّ ، وان اختلفت أوضاعها ، الى حقيقة واحدة التي هي الشرع النبوي والوضع الهي"، كما تقدّم تقريره .

12 (٦٨٨) وبالحقيقة هذه المراتب الثلاث (هي) مقتضيات مراتب أخرى ، التي هي (بمثابة) الاصل (لها) ، لان الشريعة بالحقيقة من اقتضاء الرسالة ، والطريقة من اقتضاء النبوة ، والحقيقة من اقتضاء الولاية ، لان الرسالة عبارة عن تبليغ ما حصل للشخص من طرف النبوة ، من الاحكام والسياسة والتأديب بالاخلاق والتعليم بالحكمة ، وهذا عين الشريعة . والنبوة (عبارة) عن اظهار ما حصل له من طرف الولاية ، من الاطلاع والنبوة (عبارة) عن اظهار ما حصل له من طرف الولاية ، من الاطلاع بصفاته وأفعاله وأحكامه لعباده ، ليتصفوا بأخلاقه ، وهذا عين الطريقة . والولاية عبارة عن مشاهدة بصفاته و يتخلفوا بأخلاقه ، وهذا عين الطريقة . والولاية عبارة عن مشاهدة

ا والعلم F والحكم F ا F اظهار ما F ا طهارها F

ذاته وصفاته وأفعاله في مظاهر كمالاته ومجالى تعيّناته أزلاً وأبداً ، وهذا عين الحقيقة . والكلّ راجع الى حقيقة واحدة التى هي حقيقة الانسان المتّصف بها ، أو الى شخص واحد كاولى العزم من الرسل ، لاتّهم كذاك .

(٦٨٩) والمراد ان الشرع الآلهي والوضع النبوي حقيقة واحدة ، مشتملة على هذه المراتب ، أي الشريعة والطريقة والحقيقة . وهذه الاسماء 6 صادقة عليها على سبيل الترادف باعتبارات مختلفة .

( ٦٩٠) وأمثال ذلك في غير هذه الصورة كثيرة ، كاسم العقل والعالم والنور ، (فانها صادقة) على حقيقة واحدة التي هي حقيقة «الانسان الكبير » و مثلاً ، بما ورد في الخبر « أوّل ما خلق الله تعالى العقل » و «أوّل ما خلق الله نوري » . وكاسم الفؤاد والقلب والصدر ، (فانها دالة أيضاً) على حقيقة (واحدة التي هي حقيقة) «الانسان الصغير » لقوله تعالى «ما كذب 12 الفؤاد ما رأى » ولقوله « نزل به الروح الامين على قلبك » ولقوله « ألم نشرح لك صدرك » وغير ذلك من الاستشهادات والامثلة الواردة في هذا الباب .

(٦٩١) ولذلك ما وقع الخلاف بين الانبياء والاولياء\_ عليهم السلام\_

<sup>10</sup> مثلا ... الخبر F: M: M: + وأعلم ان الانسان الكبير يطلق كالثلاثة على مولاى أبى الانوار وسر الاسرار ، الروح الحقيقية ، الذى هو كل شيء ، وأسماؤه لا تحصى . وكذلك (يطلقالانسان الكبير على) الدين الذى وصى به الله سبحانه الانبياء باقامته ، (ويطلق على) الصراط و(على) السبيل FM (بقلم الاصل) M 12 ما كذب ...: سورة M0 (النجم) آية M1 اا M3 نشرح...: سورة M4 (الشعراء) آية M5 (الانشراح) آية M6 (الانشراح) آية M7 (الشعراء) آية M8 (الانشراح) آية M9 (الانشراح) آية M9 (الانشراح) آية M9 (الانشراح)

18

فى الاصل الحقيقي والاساس الكلّي ، الذى هو ركن الدين وأصل الاسلام ، لقوله تعالى « شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً والذى وأوحينا اليك وما وصّينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن اقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه » ولقوله « ووصّى بها ابراهيم بنيه ويعقوب ، يا بني ! ان الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن الا وأنتم مسلمون » « وان هذا صراطى مستقيماً ، فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ، ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون » ولقوله بعد ذلك كلّه « ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون » أى لا يعلمون أن القيام بالاركان الثلاثة (أى الشريعة والطريقة والحقيقة) ورعاية حقوقها هو «الدين القيم » و« الصراط المستقيم » . وسبب ذلك ليس الا جهلهم وبعدهم عن الحق وطردهم عن بابه .

(۲۹۲) واذا تحقق أنّه ما وقع الخلاف بين الانبياء والاولياء ـ عليهم السلام ـ في كلّيّات الامور واصول الدين ، وان وقع الخلاف في الاحكام الجزئيّة والافعال الصوريّة ، فينبغي أن يعرف أن الاختلاف في كيفيّة الشيء وكميّته لا يدل على الاختلاف في ماهيّته وحقيقته . و (ينبغي أن) الشيء وكميّته لا يدل على الاختلاف في ماهيّته وحقيقته . و (ينبغي أن) 15 يعرف أيضاً أن حقيقة الشرع في جميع الازمنة والامكنة كانت واحدة ، وكانت منزهة عن الاختلاف والتغاير ، وان كانت مختلفة الاوضاع والاحكام بحسب المراتب والاشخاص .

(٦٩٣) وان تحقّقت ، عرفت أن الترتيب المذكور لا ينبغى ولا يمكن (أن يكون) خلاف ما هو عليه من النظام والانتظام والاحكام

<sup>1</sup> ركن: أركان MF || واصل: اصول MF || 4\_2 شرع لكم ... سورة ٢٤ (الشورى) آية ١٢٦ || 5\_7 وان هذا ... (الشورى) آية ١٢٦ || 5\_7 وان هذا ... سورة ٢ (الإنعام) آية ١٠٥ || 7\_8 ذلك الدين ... سورة ٢ (يوسف) آية ٤٠٤

والايقان ، كما قيل « ليس في الامكان ابدع من هذا العالم » اذ لو كان ، لكان بخلاً يناقض الجود ، وعجزاً ينافي القدرة ، لائه لو لم يكن كذلك ، لكان بخلاً يناقض الجود ، وعجزاً ينافي القدرة ، لائه لو لم يكن كذلك ، لم يمكن ايصال كلّ واحد من العباد الى حقّه المعيّن له بحسب الاستعداد ، لان الاستعدادات مختلفة ، والطبايع متفاوتة ، فلا يمكن ارشاد الكلّ في مرتبة واحدة وطريقة واحدة ، كما قال تعالى « ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربّك ولذلك خلقهم ، أى ولذلك الاختلاف خلقهم ، الا من سبقت له الرحمة الازليّة ، فما اختلف في شيء أصلاً ، وبقى على الفطرة الاصليّة .

(۱۹۶) وليس المراد بخلقهم أنّه جعلهم كذلك على سبيل الجبر و والقهر ، بل « خلقهم » عبارة عن اعطاء وجودهم من حيث اقتضاء أعيانهم وماهيّاتهم ، لان الاعيان والماهيّات عند أهل التحقيق ليست بجعل الجاعل . ولهذا قال تعالى في جواب داود \_ عليه السلام \_ حين سأل « لما ذا خلقت الخلق ؟ قال : لما هم عليه » . وقال أيضاً «قل : كلّ يعمل على شاكلته » الخلق ؟ قال : لما هم عليه ، وقال أيضاً «قل : كلّ يعمل على شاكلته » أى كلّ واحد منكم يظهر بفعل يوافق استعداده وقابليّته . وقال أيضاً «وآتاكم من كلّ ما سألتموه بلسان واستعدادكم وقابليّاتكم وأعيانكم وحقايقكم وماهيّاتكم . وفي هذا المقام النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم «كلّ ميسر لما خلق له » أى كلّ

منكم ما يتيسّر له أمر الا بما خلق عليه ، من حيث الاستعداد والقابليّة . وأمثال ذلك في هذا الباب كثيرة ، نكتفي منها بهذا القدر .

(١٩٥٥) لان ههنا تلاطم أمواج بحر القدر، وهتك أستار سر الازل، ولا يجوز ذلك، لانًا أمرنا بستره وكتمه، كما أشار اليه مولانا وامامنا أمير المؤمنين، على بن أبي طالب \_ عليه الصلاة والسلام \_ في قوله «ان القدر سر من سر الله، وستر من ستر الله، وحرز من حرز الله، مرفوع في حجاب الله، مطوى عن خلق الله، مختوم بخاتم الله، سابق في علم الله. وضع الله عن العباد علمه، ورفعه فوق شهاداتهم. ومتسع عقولهم أنهم لا ينالونه »الى آخره. ومع ذلك سيجيء بيانه مفصلاً عند بحث الظهور.

كثرت \_ عن هذه الثلاث . فيكون هو اسماً جامعاً للكلّ ، أي مكون

وهيكل  $M \parallel 6$  من سر M : من اسرار K القدر M : القدر M : القدر M : ومنع K : ومنع K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K : K

الشرع اسماً جامعاً للمراتب كلّها ، وعليه تترتّب المراتب المذكورة ، لان الاوّل مرتبة العوام ، والثانى مرتبة الخواص ، والثالث مرتبة خاص الخاص . والمكلّفون وذوو العقول بأجمعهم ليسوا بخارجين عنها . فتكون المذه المراتب أى الشريعة والطريقة والحقيقة \_ شاملة للكلّ ، ومعطية حقّ الكلّ . فيكون كلّ واحد منها حقّاً في مقامه ، وهو المطلوب .

(۲۹۷) واليه أشار تعالى بقوله « لكلّ جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ، ولو شاء الله لجعلكم أمّة واحدة ، ولكن ليبلوكم فيما أتاكم فاستبقوا الخيرات الى الله مرجعكم جميعاً ، فينتبئكم بما كنتم فيه تختلفون » والله! لو لم يكن في القرآن الا هذه الآية ، لكفت برهاناً على صحّة و المراتب المذكورة واختلاف أحكامها . وكذلك قوله « ولكلّ وجهة هو مولّيها » وكذلك قوله « ولكلّ وجهة هو مولّيها » وكذلك قوله « ولا يزالون مختلفين » المتقدّم ذكره ، وغير ذلك من الآيات الدالة عليه .

(۲۹۸) واذا عرفت هذا، وتقرّر عندك حقيقة المراتب الثلاث، فقسْ عليها المراتب الثلاث من الاسلام والايمان والايقان، والوحى والالهام والكشف، والنبوّة والرسالة والولاية، والاقوال والافعال والاحوال، 15 وكذلك أهلها، لاتها سواء بسواء «حذو النعل بالنعل والقذة بالقذة». (۲۹۹) وان حقق، علم أنّ الوجود بأسره واقع على الترتيب

المذكور، أي على التثليث والفرديّة الموجبة للكثرة الاعتباريّة ، كاعتبار 18

العلم والعالم والمعلوم؛ أو الفردية التثليثية المقتضية للكثرة الخارجية، كاعتبار الحضرة الاحدية الاحدية الالهيّة والحضرة الربوبيّة الخلقيّة؛ أو الملك والملكوت والجبروت، أو عالم العقول وعالم النفوس وعالم الحسّ، وغير ذلك من التثليث المخصوص بالتثليث المحمّدي بقوله « تُحبب الي من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وجعلت قرة عيني في الصلاة » لا التثليث العيسوي المبني على الاقانيم الثلاثة، أو التثليث الايجادي المشتمل على العلم والارادة والامر، وما شاكل ذلك.

9 (٧٠٠) فحينئذ كما لا يجوز الانكار على أقوال الانبياء \_ عليهم السلام \_ وعلى القائلين بها والعاملين بموجبها ، فكذلك لا يجوز الانكار على أفعالهم وأحوالهم ، ولا على الموصوفين بهما والقائمين بمراتبهما ، 12 أعنى كما لا يجوز انكار الشريعة التي هي مرتبة من مراتب الانبياء ، فكذلك لا يجوز انكار الطريقة التي هي مرتبة من مراتبهم ودرجة من درجاتهم ، وكذلك الحقيقة التي هي أعلى منهما شرفاً ومرتبة .

15 (٧٠١) لا يقال انه يلزم من هذا الكلام حقيّة كلّ واحد من أهل الاديان والملل ، وليس الكلّ حقّاً عند الكلّ ، \_ لانّا نقول في الجواب عنه: انّ كلّ من يكون على الشريعة والطريقة والحقيقة على ما قررناه ، 18 ويقوم بأداء هذه المرانب على ما هي عليها أو بواحدة منها ، فهو حقّ وطريقه حقّ ، وهو على طريق مستقيم ودين قويم . وان لم يكن كذلك ،

6

فهو ليس بحقّ ، وطريقه غير مستقيم ، فهو باطل ضال مضلّ . وهذه قاعدة مطردة بين أرباب التحقيق ، وعليها بناء كلّ الاصول وأساس كلّ الفروع .

(٧٠٢) ويشهد بذلك كلَّه قولهم في تعريف الشيخ مثلاً: انَّ الشيخ 3 هو الانسان الكامل في علوم الشريعة والطريقة والحقيقة البالغ حدّ التكميل فيها، لعلمه بآفات النفوس وأمراضها وأدوائها، ومعرفته بدائها وقدرته على شفائها والقيام بها ، ان استعدّت ووفقت لابتدائها .

(٧٠٣) وكذلك قولهم في تعريف العلم والعالم المتَّصف به ، لأنَّهم قسموا العلم أيضاً ، ( فسمّوه ) بالقشر واللبّ ولبّ اللبّ ، وأرادوا به المراتب المذكورة ورعاية حقوقها ، وهو قولهم : القشر كلُّ علم ظاهر و يصون العلم الباطن \_ الذي هو لبّه \_ عن الفساد ، كالشريعة للطريقة ، والطريقة للحقيقة. فان من لم يصن حاله وطريقته بالشريعة، فسد حاله وآلت طريقته هوى وهوساً ووسوسة ً. ومن لم يتوصَّل بالطريقة الى 12 الحقيقة ولم يحفظها بها ، فسدت حقيقته وآلت الى الزندقة والالحاد . واللُّت هو العقل المنوّر بنور القدس، الصافي عن قشور الأوهام والتخيّلات. ولبّ اللبّ هو مادّة النور الآلَهيّ القدسيّ ، الذي يتأيّد به العقل ، فيصفو عن القشور المذكورة ويدرك العلوم المتعالية عن ادراك القلب المتعلَّق بالكون ، المصون عن الفهم ، المحجوب بالعلم الرسميِّ . وذلك من حسن السابقة ، المفضى لخير الخاتمة ، لقوله تعالى « أنّ الذين سبقت 18 لهم منّا الحسني أولئك عنها مبعدون ».

<sup>1</sup> مضل M :مظل F | 1 و الشيخ : + والمرشد F || 4 البالغ : البالغة MF + الى MF || 6 والقيام M : فالقيام F || 10 يصون : + به F || 12 طريقته M : - 1 || 18-19 ان الذين ..: سورة ٢١ (الانساء) آ مه ١٠١

الحقيقة واحدة ، لكنّ الطريقة أعلى من الشريعة رفعة وقدراً ، والحقيقة واحدة ، لكنّ الطريقة أعلى من الشريعة رفعة وقدراً ، والحقيقة وأعلى منهما مرتبة وسرفاً . وكذلك أهلها ، لان الشريعة مرتبة أوّليّة ، والطريقة مرتبة منتهائية . فكما أن الوسط يكون كمالاً للبداية ولا يمكن حصوله بدونها ، فكذلك النهاية تكون كمالاً للوسط ولا يمكن حصولها بدونه . أعنى لا يصح ما فوقها بخلاف ما دونها ، ويصح بالعكس ، أعنى تصح الشريعة بخلاف الطريقة ، لكن لا تصح الطريقة بخلافها ؛ والطريقة تصح بخلاف الحقيقة ، لكن كن تصح الحقيقة بخلافها ، والمدينة واحد منهما كمال بالنسبة الى غيرها التي تحتها . فالكامل المكمّل هو الجامع للمراتب كلها ، لان ألجامع بين شيئين أو بين مقامين لا يكون كالموصوف بواحد منها (فقط) . الجامع بين شيئين أو بين مقامين لا يكون كالموصوف بواحد منها (فقط) .

(٧٠٥) لان أهل الظاهر وأرباب الشريعة ، كالمتكلّمين وأمثالهم ، ليس لهم هذه الجمعيّة ، لخصوصيّتهم بمرتبة واحدة . و(ليس) كذلك أهل الباطن وأرباب الطريقة ، كالحكماء ومن تابعهم . ولولا هذا ، لما أنتظموا تارة في سلك الله تعالى وملايكته ، لقوله «شهد الله أنّه لا الّه الا هو والملايكة وأولو العلم قايماً بالقسط » وتارة في سلك الله وحده ، لقوله والملايكة وأولو العلم قايماً بالقسط » وتارة في سلك الله وحده ، لقوله والما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم » الآية . والدليل عليه قوله عقيبه « يقولون آمنًا به ، كلّ من عند ربّنا وما يذكر الا أولو

<sup>5</sup> حصوله: حصولها MF || 6 بدونه: بدونها MF || 16–17 شهد الله ..: سوره ٣ ( آل عمران ) آيهٔ ١٦ || 18 وما يعلم ..: أيضاً ، آيهٔ ٥ || عليه M : على F || 19 ( آل عمران ) أيضاً سوره ٣ ، آيهٔ ٥

الالباب "لان القايلين بأن "الكلّ « من عند ربّنا » على التحقيق ليسوا الا هؤلاء القوم ، بخلاف الاشاعرة والجبريّة المحجوبين عن هذا المقام ، لان مشاهدة الكلّ عن الرب الحقيقي بحيث لا يلزم في تقديسه وتنزيهه 3 نقص ، موقوفة على رفع الاثنينية الاعتباريّة ، و(على) الرسوخ التام في التوحيد الفعلي والوصفي والذاتي . وليس لهم هذه المرتبة ولا هذا الاعتقاد ، فضلا عن حصولهما .

(٧٠٦) ويشهد بذلك أيضاً قوله « وما يذكر الا أولو الالباب » أى ما يذكر وما يعرف هذا الحال الا أولو الالباب من عباده ، الموصوفون بالرسوخ في العلوم الحقيقيّة ، لانّ هذا مخصوص بهم لا غير ، وكما تقدّم تعريفهم في بيان اللبّ ولبّ اللبّ وغير ذلك . وسيجيء هذا البحث في موضعه .

(۷۰۷) وليس الغرض ههنا هذا ، بل الغرض أن "المرتبة الجامعيّة التي هي مخصوصة بأرباب الحقيقة ، هي أعظم المراتب وأعلاها وأشرفها . ويعضد ذلك قول النبي " صلّى الله عليه وآله وسلّم « قبلتي ما بين المشرق والمغرب » لانه أراد بذلك قيام الجمعيّة ، لان " المشرق قبلة عيسى ، والمغرب قبلة موسى ، وما بينهما قبلته . فيكون هو جامعاً بينهما ، أي بين مقاميهما اللذين هما عبارة عن بين موسى وعيسى ، أي ( جامعاً ) بين مقاميهما اللذين هما عبارة عن قبلتيهما . هذا بحسب الظاهر . فأمّا بحسب الباطن ، فالمشرق عالم الارواح الله وحانيّات مطلقاً ، والمغرب عالم الاجسام والجسمانيّات كذلك ، أو عالم

<sup>1</sup> ليسوا : ليس MF || 2 والجبرية : والمجبرة MF || 6 حصولهما : حصولها MF || 7 وما يذكر ...: سورة ٣ (آل عمران) آية ه || 9 الموصوفون : الموصوفين MF || 9 في العلوم M : فالعلم F || 13 مخصوصة M : مخصوصة C

الظاهر وعالم الباطن ، أو عالم الملك وعالم الملكوت ، أو (عالم) الامر وعالم الخلق ، وغير ذلك . وما بينهما (هو) البرزخ الجامع ، الذى هو مقامه (أى مقام النبي محمّد) صورة ومعنى ، كالحضرة الواحدية المخصوصة بالحقيقة الانسانية وصورتها ، كصورة الانسان الجامع بين العالمين ، أو عالم المثال المطلق والمقيد .

6 (٧٠٨) فكمال موسى و الممته كان في الاظلاع على حقايق عالم الاجسام وصورها ومراتبها . وكمال عيسى و الممته ، في الاظلاع على حقايق عالم الارواح وصورها ومراتبها . وكمال محمّد و الممته (كان في الاظلاع) على الارواح وصورها ومراتبها . وكمال محمّد و الممته (كان في الاظلاع) على كليهما والجمع بينهما . ولهذا قال « اوتيت جوامع الكلم » . وقال تعالى في حقّه « لا شرقيّة ولا غربيّة » . وقال في حقّ الممته « جعلناكم الممّة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس » الآية .

12 (٧٠٩) وأمّا وجه المشابهة بين العالمين، والمشرق والمغرب الصوري والمعنوي ، فهو أن المشرق عبارة عن موضع طلوع الشمس (الصورية) وانتشار أشراقها بواسطته على عالم المحسوسات، لتصير به مشرقة ظاهرة منوّرة. وعالم الارواح عبارة عن موضع طلوع الشمس الحقيقيّة، وانتشار أنوارها التي هي الارواح على أراضي الاجسام الكدرة، لتصير بها حيّة مشرقة باقية، كما قال تعالى «وأشرقت الارض بنور ربّها». وقال الامام مشرقة باقية، كما قال تعالى «وأشرقت الارض بنور ربّها». وقال الامام عليه السلام ـ « الحقيقة نور يشرق من صبح الازل، فتلوح على هياكل

<sup>4</sup> وصورتها : وصورة F وصوره M ا 6 کان F : M ا F و کمال عیسی ... ومراتبها F : M ا E ا E ا E ا E ا E ا E ا E ا E ا E و کمال عیسی ... سورهٔ E (النور) آیهٔ E ا E وأشرقت ... سورهٔ E ا E وأشرقت ... سورهٔ E (الزمر) آیهٔ E

التوحيد آثاره ». وكذلك المغرب، لانه عبارة عن موضع أفول نور الشمس وجرمها واختفائها فيه. وعالم الاجسام كذلك، لان أنوار شمس الحقيقة وشعاعها التي هي الارواح، تغرب في عالم الاجسام، وتختفي فيها اختفاء 3 الشمس في مغربها . ولهذا قال تعالى « ان في خلق السماوات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لاولى الالباب».

(٧١٠) والذى قال تعالى فى حقّه أيضاً «لا شرقيّة ولا غربيّة » هذا 6 معناه ، لانّه يقول : لست ( أنت يا محمّد ) من أهل عالم الظاهر أو الاجسام الصرفة ، الذى هو المغرب ، ولا من أهل عالم الباطن أو الارواح الصرفة ، الذى هو المشرق ، بل أنت جامع بينهما . وقس على وهذا أهل التحقيق ، لانهم ليسوا من أرباب الشريعة الصرفة ، ولا من أهل . الطريقة المحضة ، بل هم جامعون بينهما .

(۷۱۱) ولهذا جاء موسى ـ عليه السلام ـ بتكميل الظواهر مطلقاً ، وجاء مضافاً الى تكميل بعض البواطن ؛ ويعرف هذا من ترتيب التوراة . وجاء عيسى ـ عليه السلام ـ بتكميل البواطن مطلقاً ، مضافاً الى تكميل بعض الظواهر ؛ ويعرف هذا من ترتيب الانجيل . وجاء نبيّنا ـ صلّى الله عليه 15 وآله وسلّم ـ بتكميل الطرفين والجمع بين المرتبتين ، لقوله «قبلتى ما بين المشرق والمغرب » . ويعرف هذا من ترتيب القرآن . وبالحقيقة تسميته بالقرآن ما كان الا لجمعه بين المرتبتين ، بل المراتب كلّها . 18 فالقرء (لغة ً) هو الجمع ، والقرآن مشتق من «القرء» ، كما هو معلوم فالقرء (لغة ً) هو الجمع ، والقرآن مشتق من «القرء» ، كما هو معلوم

<sup>4-5</sup> ان فى خلق ..: سورة ٣ (آل عمران) آية ١٨٧ || 6 لا شرقية ..: سورة ٢٤ ( النور ) آية ٣٥ || 8و9 الصرفة : الصرف MF || 13 التوراة : التورية MF || 16 الفولة F : من قولة M

عند أهل اللغة. ولهذا قال الامام \_ عليه السلام « أنا القرآن الناطق » . وقال غيره :

> 3 أنا القرآن والسبع المثاني وروح الروح لا روح الاواني

> > لانَّهُم كانوا المخصوصين بالمرتبة الجمعيَّة المحمَّديَّة .

(٧١٢) وقد أورد بعض الفضلاء هذا البحث بعينه في بعض تصانيفه، 6 وهو قوله « لمّا كان التكميل الموسوى" ـ عليه السلام \_ في طريق الكمال المطلق النوعي"، كان ميله الى تكميل الجزء الاخس من الانسان، وهو البدن ؛ ولذلك شحنت التوراة ببيان مصالح المعاش. ولمّا كان عيسي \_ علمه السلام \_ أكمل منه ، كان تكميله للجزء الاشرف منه ، وهو النفس ، ولذلك شحن الانجيل ببيان مصالح المعاد . ولمّا كان محمّد ـ صلَّى الله علمه وآله وسلّم \_ قد حاز الكمال المطلق النوعي ، كان تكميله لجزءي ْ الانسان معاً . فان غاية المركّب هو اكمال جميع أجزائه المادّيّة والصوريّة ، وهو سلوك الفضيلة ، وهذا هو سرّ رفع الرهبانيّة في دينه . 15 ففقهاء أُمَّته وعلماؤها مشبهون بموسى ؛ والحكماء الاسلاميُّون وأمثالهم مشبهون بعيسى ؛ والعارفون المحقّقون مشبهون بمحمّد ـ صلّى الله عليه وآله وسلَّم». هذا آخره . ويشهد بذلك قول مولانا وامامنا أمير المؤمنين ــ 18 عليه السلام « الشريعة نهر ، والحقيقة بحر . فالفقهاء حول النهر يطوفون .

<sup>7</sup> التكميل F: تكميله M || 8 ميله M: مثله F || ألاخس M: ألاحسن F || من الانسان M: للانسان F || 10 أكمل منه : + عنوان فيه ترجيح عيسى على موسى M (خط جديد) || 17 مولانا وامامنا : + ومن كلام كلام (؟) الله الناطق (+ الأصل)

والحكماء في البحر على الدر يغوصون . والعارفون على سفن النجاة يسيرون » .

(٧١٣) واذا ثبت أنّ المرتبة الجمعيّة أعلى مرتبة من المرتبتين 3 وأشرفهما، وأنها مخصوصة بأهل الحقيقة دون غيرهم، وثبت أنّهم طايفة مخصوصة من ُامّة محمّد \_ عليه السلام \_ لا (من) كاّها ، فلنرجع الى البحث الذي كنّا بصدره ، لنقول : اعلم أنّ الشرع وضع الّهي وترتيب ربّانيّ ، 6 واجب على الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ القيام به والامر باقامته ، أعنى واجب عليهم تكميل مراتبه الثلاثة الجامعة لجميع المراتب. وكذلك (هو واجب على) أهله ، ولا يجوز (لهم) الاخلال بواحدة منها ، والا يلزم و الاخلال بالواجب من الانبياء والاولياء . وهذا محال ، لانّهم معصومون عن الخطأ وأفعال القبايح . ولهذا كانوا دايماً مراعين للمرانب \_ كما عرفت ترتيبه ـ من آدم الي محمّد ـ عليهما السلام ـ في دعوتهم وارشادهم 12 لامَّتهم ، لا سيَّما في قول أكملهم وأعظمهم ، وهو نبيِّنا ـ صلَّى الله عليه وآله وسلّم \_ الذي قال « الشريعة أقوالي ، والطريقة أفعالي ، والحقيقة أحوالي » الحديث . 15

(٧١٤) ويعضده ارشاد ابراهيم \_ عليه السلام \_ لقومه في صورة الكوكب والقمر والشمس ، لانّ الاوّل ارشاد للعوام ، والثاني للخواص ، والثالث لخاص الخاص ، على حسب الترتيب المذكور المقدّم ذكره ، 18 أي الشريعة والطريقة والحقيقة وأهلها ، لان الاوّل اشارة الى نور الحس ؛ والذين (هم) في مقامه ، في طلب الحقّ والعبور عنه ، كأهل الشريعة وأهل

MF لا سيما : وسيما 13

الظاهر والعوام"، لان الكوكب في العالم بمثابة نور الحس في الانسان. والثاني (اشارة) الى نور العقل؛ والذين (هم) في مقامه، في طلب الحق والعبور عنه، كأهل الطريقة وأهل الباطن والخواص"، لان القمر في العالم بمثابة نور العقل في الانسان. والثالث (اشارة) الى نور القدس المسمّى بنور الحق والذين (هم) في مقامه، في طلب الحق والعبور عنه، كأهل الحقيقة وأهل باطن الباطن وخاص الخاص، لان نوار الشمس في العالم بمثابة نور الحق في الانسان، لقوله تعالى « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور » ولقوله «أفمن شرح الله صدره للاسلام، فهو على نور من ربّه ». « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون».

(٧١٥) والذي قال المفسّرون انّه كان صابئاً ، وما كان له أهليّة أن يفرق بين الكوكب والقمر والشمس وبين ربّه ، (فهو) خطأ محض ، بل 12 كفر صرف ؛ جلّ مقام الانبياء ـ عليهم السلام ـ عن أمثال هذه النقايص ، لانّهم معصومون ، والمعصوم يجب أن يكون معصوماً من الصغر الى الكبر في عقيدته وأفعاله وأحواله وأقواله ، ولا يحصل منه ذلك ، لا سهواً ولا نسياناً ولا علماً ولا عملاً .

(٧١٦) والذي قالوا أيضاً اتّه كان في ابتدائه وابتداء معرفته بنظره العقليّ في مراتب سلوكه ومشاهدة أنواره في الباطن ، (فهو) ليس بصحيح ، 18 لانّ هذا كان في زمان نبوّنه وحال دعوته لاُمّته ، وهو زمان كماله

<sup>7-8</sup> ومن لم يجعل ..: سورة ٢٤ (النور) آية ٤٠ || 8-9 أفمن شرح ..: سورة ٣٩ ( النور ) آية ٤٠ || 10 سابئاً : ( الزمر ) آية ٤٣ || 9 وتلك الامثال ..: سورة ٢٩ ( العنكبوت ) آية ٤٢ || 10 سابئاً : MF

وكمال عقله ومعرفته وفطنته وذكائه . وأيضاً نبوّة الانبياء ومعارفهم بالله تعالى ليست كسبيّة عند أهل الحقّ ، لان الولاية والنبوّة والرسالة عطاء الهي أزلى ، لقوله «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب ».

(۷۱۷) ویشهد بذلك \_ أى بأنه كان ذلك فى زمان نبوته وحال دعوته \_ قوله تعالى عن لسانه « وحاجّه قومه ، قال أتحاجّوتى فى الله وقد هدانى؟ ولا أخاف ما تشركون به الا أن يشاء ربّى شيئاً ، وسع ربّى كلّ 6 شىء علماً ، أفلا تتذكّرون ؟ وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون انكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطاناً ؟ فأى الفريقين أحق بالامن ان كنتم تعلمون ؟ الذين آمنوا ولم يلبسوا ايمانهم بظلم أولئك لهم الامن وهم مهتدون ، وتلك حجّتنا آتيناها ابراهيم على قومه ، نرفع درجات من نشاء ، ان ربّك حكيم عليم » الى آخر القصة .

(۷۱۸) وكان سبب هذا الكلام أن بعض قومه كانوا عبدة الكواكب، 12 وبعضهم عبدة القمر ، وبعضهم عبدة الشمس ، وغير ذلك من الاصنام والاوثان . فهداهم بالظاهر الى وجود اله واحد ، خالق كل موجود ومنشيه ؛ و(هداهم) في الباطن الى مشاهدة وجود واحد ، الذي هو أصل 15 كل شيء ومبدؤه ، والى كيفية معرفته وسلوك طريقه في تحصيله ؛ فقال « انني وجهت وجهى للذي فطر السماوات والارض حنيفاً وما أنا من المشركين » .

(٧١٩) ويعضد هذا كلّه قوله «هذا ربّي ؟ » لأنّه استفهام على سبيل

<sup>3</sup> هذا عطاؤنا ..: سورة ٣٨ (ص) آية ٣٨ اا 5-10 وحاجه قومه ..: سورة ٦ (الانعام) آية ٨٠-٨٨ اا 13 القمر : للقمر : للقمر : الله MF الشمس : للشمس MF القمر : للقمر الله Ar-٨٠ الله Ar-٨

12 شخص يطلب بقوّة نور الكوكب في ظلمة الليل مشاهدة جرم الشمس وأشعّتها المشرفة على العالم كله، فلا يجده أبداً. ومثل أهل الطريقة في معرفة الحقّ بقوّة نور العقل، كمثل شخص يطلب بقوّة نور القمر في في معرفة الحقّ بقوّة نور القمل وأنوارها المشرقة ، فلا يجده أبداً! علمة الليل مشاهدة جرم الشمس وأنوارها المشرقة ، فلا يجده أبداً! ومثل أهل الحقيقة في معرفة الحقّ بقوّة نور القدس، كمثل شخص يشاهد الشمس بنور الشمس ، ولا شكّ أنّه لا يشاهد غيرها وغير أشعّتها المشرقة المنتشرة في الآفاق كلّها . « وتلك الامثال نضربها للناس وما

<sup>2</sup> الافول F : ألاقوال M || 4 يقول M : نقول F || 9 رأيت : أريت F || 9 رأيت ربى بربى F : F || F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F :

يعقلها الا العالمون ».

الذى رفع السماوات بغير عمد ترونها ، ثمّ استوى على العرش وسخّر 3 الله الذى رفع السماوات بغير عمد ترونها ، ثمّ استوى على العرش وسخّر 3 الشمس والقمر ، كلّ يجرى لاجل مسمّى ، يدبّر الامر، يفصّل الآيات لعلّكم بلقاء ربّكم توقنون » . وليس لقاؤه الا مشاهدته في مظاهره الآفاقية والانفسيّة ، المتقدّم بيانها في قوله «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم كتى يتبيّن لهم أنّه الحق » وفي قوله «ألا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ، ألا انّه بكلّ شيء محيط » لانّ المحيط لا يمكن لقاؤه ومشاهدته الا مع محاطه ، لانّه لا يكون منفصلاً عنه ، ولا مخصوصاً بموضع دون موضع ، ولا بمحلّ دون محلّ ، بل لا يمكن انفكاكه عنه أصلاً ، أزلاً وأبداً .

(۲۲۲) وههنا دقیقة بالنسبة الی البحث المتقدّم، لا بدّ منها (فی هذا الموطن). وهو أن کلّ من یشاهد جرم الشمس وشعاعها، فکما 12 أنّه لا یقدر أن یصل الی الشمس وجرمها الا بعد حصول المناسبة بینه وبیمها من الصفاء والنوریّة والکمال والشرف وغیر ذلك، (فکذلك) کما أشار الیه النبی ّ صلّی الله علیه و آله وسلّم « تخلّقوا بأخلاق الله تعالی » 15 أی اتّصفوا بصفاته. و کقوله تعالی فی الحدیث القدسی ّ « یا عبدی ! أی اتّصفوا بصفاته. و کقول أمیر المؤمنین \_ علیه السلام « ان " لله تعالی شراباً لاولیائه ؛ اذا شربوا (منه) سکروا، واذا سکروا طربوا، واذا طلبوا، واذا طابوا، واذا طابوا، واذا خلصوا طلبوا،

18

واذا طلبوا وجدوا، واذا وجدوا وصلوا، واذا وصلوا اتصلوا، واذا اتصلوا لله عليه وآله لا فرق بينهم وبين حبيبهم ». وكقول النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلم\_أيضاً « من رآني فقد رأى الحق ». وكقوله تعالى بالنسبة اليه « وما رميت اذ رميت ولكنّ الله رمي ».

(۷۲۳) وفیه (أی فی هذا المقام) قیل «لیس كلّ من سلك وصل، ولا كلّ من وصل حصل و ولا كلّ من وصل حصل ولا كلّ من وصل أوصل» وفقًل من فصّل وصّل، ولا كلّ من وصل أوصل» وفیه قال الامام جعفر بن محمّد الصادق علیهما السلام « من عرف الفصل والوصل والحركة والسكون، فقد بلغ القرار فی التوحید »، ویروی « فی المعرفة ».

(٧٢٤) والغرض من ذلك كلّه ، أنّ الشخص لمّا شاهد الحقّ بنور الحقّ ، بقيت له مرتبة واحدة ، وهي مرتبة فنائه فيه ، المسمّى بفناء العارف في المعروف ، أو الشاهد في المشهود ، أو العبد في الربّ ، وغير ذلك . وذلك لا يكون الا برفع الاثنينيّة الاعتباريّة ، وازالة الكثرة الخلقيّة ، ولك . ومحو الانانيّة المانعة عن الوصول الحقيقيّ ، كقول بعضهم (يعني الحلاج) في هذا المقام :

بينى وبينك اتّى ينازعنى فن البين . فضلك اتّى من البين .

وكقول بعض آخر « اذا تمّ الفقر فهو الله » . وكقول آخر (يعنى أبي يزيد

<sup>4</sup> وما رميت ..: سورهٔ ۸ ( ألانفال ) آيةً ۱۷ || 8 والوصل: عن الوصل MF || 9 والسكون : عن السكون MF || ورروی F || 18 البين : + البيت الاول للمنصور (الحلاج) Fh (بخط جديد)

البسطامي) «سبحاني! ما أعظم شأني ». وكقول آخر (يعني الحلاج) «أنا الحقّ ». وكقول أمير المؤمنين ـ الحقّ ». وكقول امامنا ومولانا قطب أرباب التوحيد، أمير المؤمنين ـ عليه السلام «أنا وجه الله ، وأنا جنب الله ، وأنا يد الله ، وأنا آية الله . أنا الأوّل ، أنا الآخر ، أنا الظاهر ، أنا الباطن » الى آخره .

(٧٢٥) فاذا حصل للشخص هذا المقام ، وفنى وجوده وذاته فى وجود الحق وذاته ، وأمّحى رسمه ، وزال عنه رسمه كفناء نور الكوكب 6 وجود الحق وذاته ، وأمّحى رسمه ، وزال عنه رسمه كفناء نور الكوكب والقمر فى نور الشمس ، شاهد (عندئذ) الحق بالحق على ما هو عليه فى مظاهر كمالاته وصفاته وأسمائه ، وعرف معنى «كلّ شىء هالك الا وجهه » وتحقق سرّ قوله « أينما تولّوا فئم وجه الله » واطّلع على الاسرار التى و تحت قوله «كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » وانكشف له سرّ قول الامام «لوكشف الغطاء ما أزددت عقيناً » «وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السماوات والارض » .

(۲۲۹) وبالجملة (اذا تحقّق الشخص في مرتبة فناء العبد في المعبود) شاهده على الوجه الذي أخبر بقوله «الله نور السماوات والارض ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنّها كوكب دريّيّ يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها يضيئ ولو لم تمسسه نار ، نور على نور ، يهدى الله لنوره من يشاء ، ويضرب الله الامثال للناس ، والله بكلّ شيء عليم » الآية ، كما تقدّم 18

3

12

شرحها . والله ! ثمّ والله ! لو لم يكن في القرآن الا هذه الآية ، لكفي (بها) حجّة على صحّة مذهب الموحّدين ، ومشاهدتهم الحقّ في مظاهره الآفاقيّة والانفسيّة ، التي هي عبارة عن المشكاة والمصباح والكوكب والشجرة والهماكل وغير ذلك.

(٧٢٧) ومن هذا المقام طلب النبي - صلّى الله عليه وآله وسلّم -في دعائه أن يجعله نوراً ، لانّه مرتبة المناسبة بينه وبين ربّه لغاية صفائه وتجرّده ، وهو قوله « اللّهمّ ! اجعل لي نوراً في قلبي ، ونوراً في سمعی ، ونوراً فی بصری ، ونوراً فی لحمی ، ونوراً فی دمی ، ونوراً فی عظامی ، ونوراً من بین یدی ، ونوراً من خلفی ، ونوراً عن یمینی ، ونوراً عن شمالي ، ونوراً من فوقى ونوراً من تحتى . اللَّهمِّ ! زدني نوراً ، واعطنى نوراً ، واجعل لى نوراً ، بحقّ حقّك ، يا أرحم الراحمين ! »

(٧٢٨) ولولا أنّ هذا مقام شريف وأمر جليل، لما أمر الله تعالى عباده بطلبه في قوله « ربّنا اتمم لنا نورنا واغفر لنا انّك على كلّ شيء قدير » وأيضاً لو لم يكن حصوله موقوفاً على فناء العبد ورجوعه الى عدمه الاصلى"، لما قال في جوابهم « قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً » أي ارجعوا الى عدمكم الاصلي "، فانظروا معادكم الحقيقي ، وقوموا بالكلَّيَّة عن عين بصيرتكم ، والتمسوا بعد ذلك النور الحقيقي " 18 حتّى تشاهدوه بواسطة ذلك النور الذي هو نور الوجود الحقيقي ، لانّ

<sup>1</sup> شرحها F : شرحه M || 2 على صحة: لصحة F ، صحة M || 9 يدى M :-F | 11 الراحمين : + واعلم ان حق الله وعلم الله وجنب الله أمير المؤمنين الذي يمير العَارِفينِ العلم ويطعمهم إياه Fh ( بقلم الاصل ) || 13\_14 ربنا إتمم ... سورة ٦٦ (التَّحريم) آية ٨ || 15-16 فيل ..: سورة ٧٥ ( الحديد ) آية ١٣ || 18 تشاهدوه : MF تشاهدونه

العدم ظلمة والوجود نور ، كما مرّ . فمن رجع الى عدمه وعرف أنه معدوم أزلاً وأبداً لا غير ، فقد وصل معدوم أزلاً وأبداً لا غير ، فقد وصل من عالم الظلمة الى عالم النور الذى هو الوجود المطلق المحض 3 الحقّ \_ جلّ جلاله \_ وصار موحّداً عارفاً كاملاً . رزقنا الله الوصول اليه ، بمحمّد وولديه !

(٧٢٩) والى هذا المقام أشار \_ جلّ ذكره « الله ولى الذين آمنوا 6 يخرجهم من الظلمات الى النور ، والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمات ، أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ».

والى أمثال هذه الانوار كان ارشاد الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ 9 لا الذى توسم المحجوب عنها وعن صاحبها . ومع ذلك « فتلك شقشقة هدرت ° ثم قرّت » .

(٧٣٠) فنرجع ونقول: المراد من مجموع هذا البحث أن نثبت 12 أنّ الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كانوا مراعين للمراتب الثلاثة، أعنى الشريعة والطريقة والحقيقة، و(كانوا) أهلها؛ وأنّ رعاية المراتب الثلاثة واجبة على كلّ عاقل؛ وأن على هذا بدأ مذهب أهل الله تعالى وبه 15 انختم. وقد ثبت ذلك وتحقّق، والحمد لله على ذلك! وفي الشريعة والطريقة والحقيقة وأهلها، والفرق بينها صورة ومعنى ، أسرار كثيرة ودقايق جليلة، لا يحتمل هذا الموضع أكثر من هذا؛ ولباقي هذا الباب 18 رسالة موسومة بـ «أسرار الشريعة وأنوار الحقيقة »؛ من أراد تحقيقها،

<sup>6-8</sup> الله ولى ..: سورة ٢ (البقرة) آية ٢٥٨\_٩٥ اا 9 السلام : + خصوصاً ارشاد ابراهيم ـ عليه السلام Fh اا 18 ولباقي F : والثاني في M

فليرجع اليها ويظفر بكنزها .

(۷۳۷) فجماعة تكون عقايدهم وقواعدهم بهذه المثابة ، ويكون كشفهم وشهودهم بهذه الدرجة ، كيف يجوز أن يتصوّر أحد فيهم خلاف الحقّ ، ويظنّ ظنّ الجاهليّة ، وينسبهم الى الكفر والزندقة ؟ نعوذ بالله منه ومن أمثاله! « وذلكم ظنّكم الذي ظننتم بربّكم ، أرداكم فأصبحتم من الخاسرين » . فحينتُذ لا ينبغي أن يشنع أحد من هذه الطائفة على الآخر ، بأنّه حقّ أو باطل ، لانّه لا يكون بذلك الا مأثوماً ، لانّ هذا ظنّ (و) « انّ بعض الظنّ أثم » و « انّ الظنّ لا يغني من الحقّ شيئاً » . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب « والله يقول الحقّ وهو يهدى السبيل » .

(۷۳۲) هذا آخر ما سنح لى فى هذا الباب. وهذا ما علينا من 12 التنبيه والنصيحة مع الاصحاب « وما على الرسول الا البلاغ المبين » . « وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك، وجاءك فى هذه الحقّ وموعظة وذكرى للمؤمنين » .

15 (٧٣٣) تنبيه: اعلم أنّ الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كلّهم أطبّاء النفوس ومعالجو القلوب، كما أنّ الحكماء والاطبّاء كلّهم أطبّاء الابدان ومعالجو الجسد . أعنى كما أنّ أطبّاء الابدان يعرفون ازالة الابدان ومعالجو عن أبدان المرضى الصوريّين بحسن طبابتهم ولطف

<sup>5</sup> منه M : منها F || أمثاله M :أمثالها F || 5-6 وذلكم ... سورهٔ ٤١ (فصلت) آيهٔ ٢٧ || 6 هذه : هؤلاء MF || 7 الآخر : الاخرى MF || 8 ان بعض ... سورهٔ ٤٩ (الحجرات) آيهٔ ٢٧ || 9 ان الظن ... سورهٔ ٥٠ (يونس) آيهٔ ٣٧ || 9 ال والله يقول ... سورهٔ ٣٧ (الاحزاب) آيهٔ ٤ || 12 وما على الرسول ... سورهٔ ٢٤ (النور) آيهٔ ٣٥ || سورهٔ ٣٠ (المحورين : الصوري M الصورية F المحالة وكلا ... سورهٔ ١٨ (هود) آيهٔ ١٨ || 18 الصوريين : الصوري M الصورية F

معالجتهم ، فكذلك أطبّاء النفوس يعرفون ازالة الامراض النفسانيّة عن نفوس المرضى المعنويّين بحسن طبابتهم ولطف معالجتهم . وكما أن المريض الصورى لا يجوز له الاعتراض على الطبيب الصورى في تدابيره وعلاجه وكيفيّة تركيبه الاشربة والمعاجين ، فكذلك المريض المعنوى ، فأنه لا يجوز له الاعتراض على الطبيب المعنوى في تدابيره وعلاجه وكيفيّة تكليفه وأحكامه ، لان اعتراض المريض على الطبيب مطلقاً ، صوريّاً وكيفيّة تكليفه وأحكامه ، لان اعتراض المريض على الطبيب مطلقاً ، صوريّاً وكيفيّة تكليفه وأحكامه ، لان اعتراض المريض على الطبيب مطلقاً ، صوريّاً وكيفيّة تكليفه وأحكامه ، لان المرض .

(۷۳٤) لان "المريض الصورى" اذا اعترض على الطبيب الصورى"، فقر الطبيب عنه وترك علاجه. واذا ترك علاجه فامّا أن يموت (المريض) و أو يزيد مرضه، وكلاهما قبيح، موجب للهلاك الصورى". وكذلك المريض المعنوى اذا اعترض على الطبيب المعنوى "، نقر الطبيب عنه وترك علاجه. واذا ترك علاجه، فامّا أن يموت بالموت الحقيقي "الذي هو 12 الكفر، أو يزيد مرضه الذي هو الضلال، وكلاهما قبيح موجب للهلاك المعنوى " والابدى ". فحينتذ كما أن "المريض الصورى" الذي يريد الصحة الكلّية، يجب عليه تناول الاشربة المرّة من يد الطبيب الصورى طوعاً 15 وكرها، فكذلك المريض المعنوى " الذي يريد الصحة الكلّية، فاته وكرها، فكذلك المريض المعنوى " الذي يريد الصحة الكلّية، فاته يجب عليه أيضاً تناول الاشربة المرّة التي هي التكاليف من يد الطبيب يوجب عليه أيضاً تناول الاشربة المرّة التي هي التكاليف من يد الطبيب المعنوى" طوعاً وكرها.

(٧٣٥) والمراد من مجموع هذه المقدّمات أن القواعد التي قد تقدّم تقريرها والضوابط التي قد تقرّر تمهيدها ، لا سيّما في بحث

<sup>2</sup> المعنويين: المعنوية MF || 4−5 وكيفية ... وعلاجه M−: F || 9و12 فاما أن يموت: إما مات MF || 10 و13 يزيد :زاد MF

الشريعة والطريقة والحقيقة ، لا ينبغى أن يعترض عليها أحد ، من حيث انّه يقول : هذا خلاف العقل مطلقاً ، وهذا خلاف النقل ، لانّ كلّ ما يكون خلاف عقل زيد مثلاً ، لا يجب أن يكون خلاف عقل عمرو ، خصوصاً الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ لان عقولهم أكمل العقول ، كما أن "نفوسهم أكمل النفوس . والتفاوت بين عقولهم وعقول الخلق كما أن "نفوسهم ونفوس الخلق ، وبينهما بون بعيد . ومن أنكر ذلك ، فهو جاهل سفيه لا يؤبه به ، وليس هو بمخاطب لنا .

و في الوجود ، سمعته أو عرفته ؛ و(لا) ان سمعته ، عرفت معناه ، لان "هناك نقلاً كثيراً ما قرع سمعك أبداً ذكره ولا عرفت معناه ، كما أشار اليه \_ جلّ ذكره و أعددت لعبادى الصالحين ما لا عين رأت ، ولا أشار اليه \_ جلّ ذكره ولا خطر على قلب بشر » . ومعلوم أن "أكثر الاوضاع الشرعيّة والاحكام الالهيّة خلاف الادراكات العقليّة والتصرّفات البشريّة ؛ لكن ليس هذا خلاف العقل مطلقاً ، لان الانبياء والاولياء \_ عليهم الكن ليس هذا خلاف العالم ؛ وهذا موافق لعقلهم ، مطابق لادراكهم . غاية ما في الباب (أن "هذا) يكون خلاف عقلك وعقل غيرك ، أمّا في نفس الامر فلا يجوز ذلك ، ولهذا لا يجوز أن يقول العاقل لشيء ان "هذا خلاف العقل؛ أو أن "هذا ليس بعقلي "، لانه يجوز أن هذا الشيء اذا لم يكن عنده عقليّاً ، (أن) يكون عند غيره عقليّاً .

<sup>1</sup> عليها : عليه MF || 2 العقل F : الاصل M || 3 زيد F : انه M || 6 هو: ـ MF || 7 بؤبه : يزيده F بوبه M || بمخاطب M : المخاطب F || 13 الادراكات : ادراكات MF بريده MF || 13 الادراكات : ادراكات MF || 14 القص فات : وتصرفات MF || 18 العقل M : ـ ۲ || 19 اذا : لو MF

(۷۳۷) ولهذا السبب \_ أى لسبب أن الاحكام الشرعية والاوضاع الالهية كانت خارجة عن طور العقل ، أى طور عقل المكلفين \_ منع رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ السؤال عن كيفية التكاليف 3 الشرعية وقال « لا ينبغى أن يسأل أحد عنها » أعنى لا ينبغى أن يسأل أحد عن صلاة الظهر مثلاً « لم كانت أربع ركعات ، والمغرب ثلاثة ، والغداة ركعتين ؟ » وكذلك باقى الاركان (الدينية) الخمسة ، وكذلك 6 الوضوء والغسل والمسح وغير ذلك من التكاليف (الشرعية) .

(۷۳۸) ومثال عجز العقل عن ادراك أسرار الشريعة (كمثال) عجزه عن ادراك سرّ ملك الموت \_ عليه السلام . فانه ليس يدرك (كيف) أن و ملكاً واحداً في ساعة واحدة يقبض مائة ألف نفس أو أكثر من الحيوان والانسان ، مع بعد مسافة العالم من المشرق الى المغرب . وكذلك (عجزه) عن (ادراك) سرّ جبرئيل \_ عليه السلام . فانه ليس يدرك (كيف) 12 أن "جبرئيل ينزل في آن واحد من السماوات السبع على رأى ، ومن العرش على رأى ، على نبى من الانبياء ، ويرجع في ذلك الآن أو في غيره من الآنات .

(٧٣٩) فحينتُذ ليس للمكلّف أصلح من التسليم والتصديق بالاحكام الشرعيّة ، والسكوت عن طلب كيفيّتها ، (و) لا (يكون) كالجاهل الذي يقول « الشرع خلاف العقل ، والعقل خلاف الشرع ، وليس بينهما مناسبة » 18 لانّه ليس في الشرع شيء خلاف العقل أصلاً ، ولا في العقل الصحيح

(شيء يكون) خلاف الشرع أبداً . وليست التكاليف (الشرعية) الا على العقل أو العاقل ؛ وليس ظهور الشرع الا بالعقل والعاقل ؛ بل مدار الوجود كله (على ذلك) . ومثال الشرع والعقل بالحقيقة ، مثال البدن والروح ، أعنى كما أن تصرّف الروح وظهور صفاته وكمالاته لا يمكن الا بالجسد وأوضاعه وأعضائه ، فكذلك تصرّف الشرع وظهور مراتبه وكمالاته لا يمكن الا بالعقل ومراتبه وأقسامه .

(٧٤٠) وقد عرفت أنّ للعقل مراتب أدناها العقل الهيولاني ، وبعدها العقل بالملكة ، وبعدها العقل بالفعل ، وبعدها العقل المستفاد . والشرع داير على هذه المراتب ، لان الاولى والثانية مرتبة العوام ، بل الصبيان ؛ والثالثة مرتبة المؤمنين والموحدين والعارفين والعلماء الراسخين وغير ذلك ؛ والرابعة مرتبة الانبياء والاولياء وأمثالهم .

(٧٤١) وبالجملة الشرع ليس بمستغن عن العقل ، ولا العقل عن الشرع . والى هذا ذهب أكثر علماء الاسلام ، لكن المحققين المدققين الشرع ، لا الجاهلين المنكرين من أشباههم وأمثالهم ، كما لا يخفى على أهله . ومنهم ـ أى من المحققين المدققين ـ الامام العالم والشيخ الكامل ، الشيخ أبو القاسم الحسين بن محمد الراغب الاصفهاني ـ تغمده الله بغفرانه . فأنه ذكر في كتابه المسمى بـ « تفصيل النشأتين في تحصيل السعادتين » بيان ذلك مفصلاً . ومن جملته قوله في تظاهر العقل والشرع ، وافتقار أحدهما الى الآخر ، وهو (مطلوبنا) هذا . والغرض من ذكره

<sup>4</sup> وظهور M : والظهور F ا 8 وبعدها : وأبعدها F ا 11 وأمثالهم : + نعم در چشم مابينا على در جان ماكويا على (كذا) Fh ( بقلم الاصل) || 18 جملته قوله : جملة قولهم F | ا تظاهر : ظاهر F

3

6

توضيح هذا المبحث وتحقيقه ، كما فعلنا في أكثر المباحث وقرأنا عليك قوله تعالى « وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك » الآية .

(٧٤٢) فقال « اعلم أن العقل لن يهتدى الا بالشرع ، والشرع لن يتبيّن الا بالعقل . والعقل كالاس والشرع كالبناء ، ولن يغنى أس ما لم يكن بناء ، ولن يثبت بناء ما لم يكن أس ».

(٧٤٣) وأيضاً « فالعقل كالبصر ، والشرع كالشعاع ، ولن يغنى البصر ما لم يكن بصر . فلهذا ما لم يكن بصر . فلهذا قال تعالى « قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدى به الله من اتبع و رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور بأذنه » .

(۷٤٤) وأبضاً «فالعقلكالسراج، والشرع كالزيت الذي يمدّه، فما لم يكن زيت لم يشتعل السراج، وما لم يكن زيت لم يضيء الزيت . 12 وعلى هذا نبّه بقوله تعالى « الله نور السماوات والارض، مثل نوره ... » الى قوله « نور على نور » .

(٧٤٥) وأيضاً « فالشرع عقل من خارج ، والعقل شرع من داخل ، 15 وهما يتعاضدان ، بل يتحدان . ولكون الشرع عقلاً من خارج ، سلب الله اسم العقل من الكافر ، في غير موضع من القرآن ، نحو « صمّ بكم عمى فهم لا يعقلون » . ولكون العقل شرعاً من داخل ، قال تعالى في صفة العقل 18

<sup>2</sup> و كلا نقص ... سورهٔ ۱۱ (هود) آيهٔ ۱۲۱ || 9 قد جاءكم ... سورهٔ ٥ (المائدة) آيهٔ ۱۸ || 13 الله نور ... سورهٔ ۲۶ (النور) آيهٔ ۳۰ || 16 ولكون F : ويكون M || 17 صم بكم ... سورهٔ ۲ ( البقرة ) آيهٔ ۱۶۳

« فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون » . فسمّى العقل ديناً . ولكونهما متحدين قال « نور على نور » أى نور العقل ونور الشرع . ثمّ قال « يهدى الله لنوره من يشاء » . فجعلهما نوراً واحداً . فالعقل اذا فقد الشرع ، عجز عن أكثر الامور ، كما عجزت العين عند فقد النور » .

6 (٧٤٦) «واعلم أنّ العقل بنفسه قليل الغناء ، لا يكاد يتوصل الا الى معرفة كليّات الشيء دون جزئيّاته ، نحو أن يعلم جملة حسن اعتقاد الحقّ وقول الصدق وتعاطى الجميل وحسن استعمال المعدلة وملازمة العفة ونحو ذلك ، من غير أن يعرف ذلك في شيء شيء ، والشرع يعرف كليّات الشيء وجزئيّاته ، ويبيّن ما الذي يجب أن يعتقد في شيء شيء ، وما الذي هو معدلة في شيء شيء . فلا يعرف العقل مثلاً أن لحم وما الذي هو معدلة في شيء شيء ، فلا يعرف العقل مثلاً أن لحم في وقت معلوم ، وأن لا ينكح ذوات المحارم . وأن لا يجامع المرأة في حال الحيض . فان أشباه ذلك لا سبيل اليها الا بالشرع » .

15 (٧٤٧) « فالشرع نظام الاعتقادات الصحيحة والافعال المستقيمة ، والدال على مصالح الدنيا والآخرة ؛ ومن عدل عنه ، فقد ضلّ سواء السبيل . ولاجل (أنّه) لا سبيل للعقل الى معرفة ذلك ، قال تعالى « وما كنّا

<sup>1-2</sup> فطرة الله ... سورة ٣٠ ( الروم ) آية ٢٩ || 2 العقل F : بالعقل M || 3 نور على نور ... سورة ٢٤ ( النور ) آية ٥٥ || 6 الا ا - F || 8 الصدق F : السال M || 6 السال M || 18 السدوق M || 14 السائيل آية ٥٠ ( وما كنا ... سورة ١٧ ( بني اسرائيل ) آية ٥٠

معذّبين حتّى نبعث رسولاً ». وقال « ولو أنّا أهلكناهم بعذاب من قبله ، لقالوا : ربّنا لولا أرسلت الينا رسولاً ، فنتّبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى » . والى العقل والشرع أشار بالفضل والرحمة ، بقوله « ولولا قفل الله عليكم ورحمته لاتّبعتم الشيطان الا قليلاً » . وعنى بالقليل « المصطفين الاخبار » .

(٧٤٨) ثمّ شرع (الراغب الاصفهاني) في بيان (أن ) من لم يتخصّ 6 بالشرع وعبادة الربِّ ، فليس بانسان ولا عاقل ، وان كان اسمه انساناً أو عاقلاً ، فقال « لمّا كان الانسان انّما يصير انساناً بالعقل ولو تو همنا العقل عنه مرتفعاً ، لخرج عن كونه انساناً ولم يكن الا مثل بهيمة 9 مهملة ، أو صورة ممثلة ؛\_ و(لمَّا كان) العقل لا يكمل ، بل لا يكون عقلاً الا بعد الاهتداء بالشرع كما تقدُّم ، ولذلك نفى العقل عن الكافر لما تعرّى عن الاهتداء بالشرع في غير موضع من كتابه ؛ \_ و ( لمّا كان ) 12 الاهتداء بالشرع هو عبادة الله تعالى ، فالانسان في الحقيقة (هو) الذي يعبد الله ، ولذلك تُخلق ، كما قال « وما خلقت الجنّ والانس الا ليعبدون » وكما قال « وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا 15 الصلاة ويؤتوا الزكاة ». وكلّ من أوجد لفعل، فمتى لم يوجد منه ذلك الفعل، كان في حكم المعدوم. ولذلك كثيراً ما سلب عن الشيء اسمه، اذا وجد فعله ناقصاً ، كقولهم للفرس الردىء ليس هذا بفرس، وللانسان 18

<sup>1-3</sup> ولو أنا أهلكناهم ..: سورة ٢٠ (طه) آية ١٣٤ || 3-4ولولا فضل ..: سورة ٤ (النساء) آية ٨٥ || 4 بالقليل M : بالقليلين F || 5 المصطفين ..: سورة ٨٥ (ص) آية ٧٤ || 14 وما خلقت ..: سورة ٥١ ( الذاريات ) آية ٥٦ || 15 وما أمروا ..: سورة ٩٨ ( البينة ) آية ٤ || 16 وما خلقت ... الفعل F : ـ الله ١٦ المعدوم M : العدوم F

الرذل ليس هو بانسان. ويقال: فلان لا عين له ، ولا أذن له ، اذا بطل فعل عينه وأذنه ، وان كان شحمها باقياً . وعلى هذا قال تعالى « صمَّ بكمُّ عمى فهم لا يعقلون » فيمن لم ينتفعوا بهذه الاعضاء » .

العبادة التي لاجلها تُخلق . فمن قام بالعبادة حقّ القيام ، فقد استكمل العبادة التي لاجلها تُخلق . فمن قام بالعبادة حقّ القيام ، فقد استكمل العبادة التي لاجلها تُخلق . فمن الانسانيّة ، فصار حيواناً أو دون الحيوان ، كما قال في صفة الكفّار « ان هم الا كالانعام بل هم أضل سبيلاً » . وقال « ان شرّ الدواب عند الله الصمّ اليكم الذين لا يعقلون » . وفلم يرض أن جعلهم أنعاماً ودواب ، حتّى جعلهم أضل منها وجعلهم من أشرارها . وأخرج كلامهم من جملة البيان ، فقال « وما كان صلاتهم عند البيت الا مكاء وتصدية » تنبيها ( على ) أنّهم كالطيور التي تمكوا وتصدي » .

(۱۰۰) «ونبّه تعالى بنكتة لطيفة (على) أن الانسان لا يكون انساناً الا بالدين ، ولا ذا بيان الا بقدرته على الاتيان بالحقايق الدينيّة ، فقال « الرّحمن علم القرآن ، خلق الانسان ، علّمه البيان » . فابتدأ بتعليم القرآن ، ثمّ بخلق الانسان ، ثمّ بتعليم البيان ، ولم يدخل الواو بينهما . وكان الوجه على تعارف الناس أن يقول « خلق الانسان وعلّمه البيان وكان الوجه على تعارف الناس أن يقول « خلق الانسان وعلّمه البيان

<sup>2</sup> شحمها M : شحمهما F ال S سم بكم ... سورة Y ( البقرة ) آية Y ال Y ستمها Y ال Y ستمها Y الله Y البيده Y : استمسك Y الستمسك Y المنطق Y الفرة Y المراج Y الفرة Y المراج Y

9

وعلَّم القرآن ». فانُّ ايجاد الانسان بحسب نظرنا مقدَّم على تعليم البيان ، وتعليم البيان مقدّم على تعليم القرآن. ولكن لمّا لم يعدُّ الانسان انساناً ما لم يتخصّص بالفرآن ، ابتدأ بالفرآن . ثمّ قال « خلق الانسان » تنبيهاً 3 على أن بتعليم القرآن جعله انساناً على الحقيقة. ثمّ قال « علّمه البيان » تنسيهاً على أن السان الحقيقي المختص بالانسان ، بحصل بعد مع, فة القرآن. فنبّه بهذا الترتيب المخصوص، وترك حرف العطف منه، وجعل بم كلُّ جملة بدلاً ممَّا قبلها لا عطفاً ، (على) أنَّ الانسان ما لم يكن عارفاً برسوم العبادة، متخصَّاً بها، لا يكون انساناً ، وأن كلامه ما لم يكن على مقتضى الشرع ، لا يكون بياناً » .

(٧٥١) « فان قيل : فعلى ما ذكرت ، لا يصح أن يقال كلّ كافر انساناً ، وقد سمّاه الله تعالى بذلك في عامّة القرآن ،\_ قلنا : انّا لم نقل لا يسمّى الكافر انساناً على تعارف الكاتَّفة ، بل قلنا : قضيّة العقل والشرع 12 تقتضى أن لا يسمّى به الا مجازاً ، ما لم يوجد منه الفعل المختص به ؛ ثمّ ان سُمّى به على سبيل تعارف العامّة ، فليس بمنكر ، فكثير من الاسماء يستعمل على هذا الوجه. فبيّن الشرع أن ليس استعماله على ما استعملوه، 15 كقولهم « الغني ّ » فأنّهم استعملوه في كثرة المال ، فقالوا : ليس الغني ّ بكثرة المال ، انّما الغني عني النفس. فبيّن (الشرع) أن الغني ليس هو كثرة المال. وقال تعالى « ومن كان غنيّاً فليستعفف » أى كثير الاعراض ، 👔

<sup>1</sup> وعلم القرآن M \_ : F | | ايجاد F : اتحاد M | 2 الانسان M \_ : F | 8 العبادة M : العادة F | 13 الا مجازاً ... به M - : F بمنكر F : ـ M | 14 بمنكر K - : - M | فكثير F : في كثير M || 16 | الغني F : المعنى M || 17 غنى F : عن M || 18 ومن كان ..: سورة ٤ ( النساء ) آية ٦

فاستعمله على ما هو متعارف. »

(٧٥٢) « وجملة الامر أن اسم الشيء اذا أطلقه الحكيم على سبيل المدح ، يتناول الاشرف ، كقوله « واته لذكر لك ولقومك » « ورفعنا لك ذكرك » وإن كان الذكر قد مقال للمحمود والمذموم. وعلى هذا ، يمدح كلّ شيء بلفظ نوعه ، فيقال : فلان هو انسان ، وهذا السيف سيف. ولهذا قيل « الانسان المطلق هو نبي ومانه ». وقال بعض الحكماء: قول من قال « ان الانسان هو الحي الناطق المايت » صحيح. وليس معناه ما توهمه كثير من الناس : من له الحياة الحيوانيّة والموت الحيواني والنطق الذن هو في الانسان بالقوّة . وانّما أريد بالحيُّ من كانت له الحياة المذكورة في قوله تعالى « علَّمه البيان » ؛ وبالمايت من جعل قوى ( النفس ) الشهوانيّة والغضبيّة مقهورتين ، على مقتضى الشريعة . فحينتُذ يكون (الانسان) ميَّتاً بالارادة ، حيًّا بالطبيعة ، كما قيل «مت على الارادة تحى بالطبيعة (و) كما روى «من أمات نفسه في الدنيا، أحياها في الآخرة».\_وهذا آخر كلامه.

15 (٧٥٣) وبالحقيقة عن هذا الموت أخبر النبي – صلّى الله عليه وآله وسلّم – في قوله « موتوا قبل أن تموتوا ». وكذلك أمير المؤمنين – عليه السلام ـ. في قوله « قد أحيا عقله وأمات نفسه ، حتّى دق جليله ولطف غليظه ، وبرق له لامع كثير البرق ، فأبان له الطريق ، وسلك

<sup>3</sup> وانه لذكر ...: سورة ٤٣ ( الزخرف ) آيةً ٤٤ || 4 ورفعنا ...: سورة ٤٤ || 4 الخبيعة ٢٠ - ١٥ الزخرف ) آيةً ٤ || 4 الطبيعة ٢٠ - ١٦ || 14 هذا ٣٠ - ٢٠ || 4 هذا ٣٠ - ٢٠ || 4 هذا ٣٠ - ٢٠ ||

9

به السبيل ، وتدافعته الابواب الى باب السلامة ودار الاقامة ، وثبتت رجلاه بطمأنينة بدنه فى قرار الامن والراحة بما استعمل قلبه وأرضى ربّه ». وفى كلامه كثير من أمثال ذلك ؛ وسيجىء بيانه فى القاعدة 3 الثالثة ؛ ان شاء الله تعالى .

(٧٥٤) هذا آخر القاعدة الاولى . واذ فرغنا منها ومن بيان الشريعة والطريقة والحقيقة ، وبيان خصوصية الشرع والعقل من ساير 6 الموجودات وتلازمهما ، فلنشرع في القاعدة الثانية في بيان أسرار النبوّة والرسالة والولاية ، بعون الله تعالى وحسن توفيقه . وهي هذه:

## القاعدة الثانية

## فى أسراد النبوة والرسالة والولاية

(٧٥٥) اعلم أنّ النبوّة عند هذه الطائفة هي الاخبار عن الحقايق الالهيّة، أي معرفة ذات الحقّ تعالى وأسمائه وصفاته وأحكامه. وهي على 12 قسمين: نبوّة التعريف ونبوّة التشريع. فالاولى هي الانباء عن معرفة الذات والاسماء والصفات. والثانية جميع ذلك مع تبليغ الاحكام، والتأديب بالاخلاق، والتعليم بالحكمة، والقيام بالسياسة، وتختص (هذه النبوّة) 15 بالرسالة. والولاية هي قيام العبد بالحقّ عند الفناء عن نفسه، وذلك بتولّي الحقّ إياه، حتّى ببلغه غاية القرب والتمكين.

<sup>1</sup> الاقامة F : المقامة M | وثبتت: ويثبت MF | E بدنه E : بدينه E : المنات أسر المنات : E والمراد بالذات ولى الله ، أبو الانوار ، الاسم الاعظم ؛ وبالاسماء والصفات أسر الانوار الاطهار \_ صلوات الله عليهم E (بقلم الاصل) | 17 يبلغه : بلغه E

(٧٥٦) وللنبوّة والولاية اعتباران: اعتبار الاطلاق واعتبار التقييد ، أى العام والخاص والتشريع وغير التشريع فالمقيدة من النبوّة ما تقدّم تعريفها وأمّا المطلقة ، فهى النبوّة الاصليّة الحقيقيّة ، الحاصلة فى الازل ، الباقية الى الابد ، كقول النبي و لله عليه وآله وسلّم «كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين » والنبوّة الاصليّة بالحقيقة (هي) عبارة عن اطلاع ذاك النبي المخصوص بها على استعداد جميع الموجودات ، بحسب ذواتها وماهيّاتها وحقايقها ، واعطاء حق كلّ ذى حقّ منها بلسان استعداداتها ، من حيث الانباء الذاتي والتعليم الحقيقي الازلي المسمّى بالربوبيّة العظمى والسلطنة الكبرى . وصاحب هذا المقام هو الموسوم بالخليفة الاعظم وقطب الاقطاب والانسان الكبير وآدم الحقيقي ، المعبّر عنه بالقلم الاعلى ، والعقل الاوّل ، والروح الاعظم ، وأمثال ذلك .

12 (٧٥٧) واليه أشار النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « خلق الله آدم على صورته ». وكذلك « من رآني فقد رأى الحقّ ». و « أوّل ما خلق الله نورى » . و « أوّل ما خلق الله العقل » . و « أوّل ما خلق الله الورح » وغير ذلك من الاخبار القلم » . و « أوّل ما خلق الله الروح » وغير ذلك من الاخبار الواردة فيه .

(٧٥٨) واليه أشار المحقّقون في اصطلاحهم بعين الله وعين العالم، عين الله هو الانسان الكامل المتحقّق بحقيقة البرزخيّة الكبرى،

<sup>10</sup> الحقيقى : + وهذه الصفات من أقل صفات مولاى Fh ( بقلم الاصل )  $\parallel$  13 صورته : + أى صورة آدم أبى البشر على صورة حقيقة جميع الاشياء خير البشر ، لانه كان مع شقيق نوره \_ صلوات الله عليهما \_ ولا آدم ولا ماء ولا طين Fh ( بقلم الاصل )  $\parallel$  13 أول ما خلق الله نورى M : F  $\parallel$  14 أول ما خلق الله العقل M : F

لان الله تعالى ينظر بنظره الى العالم ، فيرحمه بالوجود ، كما قال « لولاك لما خلقت الافلاك » « وما أرسلناك الا رحمة للعالمين » .

( ٥٩٩) واليه أشار (المحقّقون) أيضاً (في اصطلاحهم) بعين الحياة، قفالوا: عين الحياة هو باطن الاسم الحيّ ، الذي من تحقّق به شرب من ماء عين الحياة ، الذي من شربه لا يموت أبداً ، لكونه يحيا بحياة الحقّ ، وكلّ حيّ في العالم يحيا بحياة هذا الانسان ، لكون حياته حياة الحقّ » . والى ماء هذا العين أشار \_ جلّ ذكره « وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ ، واليه أشار أيضاً « وكان عرشه على الماء » . واليه أشار « عيناً يشرب بها عباد الله يفجّرونها تفجيراً » . وهي المسمّاة بالعين الكافوري والحوض والكوثر في قوله « ان الابرار يشربون من كأس كان مزاجها كافوراً » وقوله « ان الكوثر عليه السلام \_ لانه شرب منها قطرة .

(٧٦٠) وبالحقيقة (عين الحياة) هي عين الولاية الاصليّة ومنبع النبوّة الحقيقيّة. واليها أشار أمير المؤمنين على ّ عليه السلام « ان لله تعالى شراباً لاوليائه. اذا شربوا منه سكروا، واذا سكروا طربوا، واذا طربوا، واذا طلبوا وجدوا، واذا وجدوا وصلوا، واذا وصلوا اتّصلوا، واذا التصلوا، واذا التصلوا لا فرق بينهم وبين حبيبهم ».

<sup>2</sup> وما أرسلناك ... سورة ٢١ (الانبياء) آية ١٠٧ | 7 وجعلنا ... أيضاً ، آية ٣١ | ٣ وجعلنا ... أيضاً ، آية ٣١ | ٣ الماء : + واليه وقع الاشارة منه \_ صلى الله عليه وآله الانوار « أول ما خلق الله الماء » . واليه ذهب تاليس المطلى الحكيم الالهى وغيره Fh (بالاصل) | 8 وكان عرشه ... سورة ١١ ( هود ) آية ٩ | 8 وعيناً يشرب ... سورة ٢١ ( الدهر ) آية ٦ | 9 ان الابرار... أيضاً ، آية ٥ | 11 انا أعطيناك ... سورة ١٠٨ (الكوثر) آية ١

(٧٦١) وبالحقيقة الظلمات المشهورة عبارة عن ظلمات عالم الطبيعة ، ومقام الكثرة ، والبعد عن هذا المقام . وماء الحياة (عبارة) عن اخراج السالك عن هذه الظلمات ، ووصوله الى هذه العين التى هي عين الولاية ومقام التوحيد الحقيقي ". والاسكندر والخضر \_ عليه السلام \_ في طلب هذه العين ، عبارة تارة عن النبي "، وتارة عن الولي "، ووجدان الولي " دون النبي " في نشأة معينة لا مطلقاً ، لان أمثالهم لا يطلب هذه العين في الخارج بحيث يشاهدها حساً .

(۷۹۲) وصاحب هذا المقام هو مرجع الكلّ ومبدؤه ومصدر الكلّ ومنشؤه. وهو المبدأ واليه المنتهى المعبّر عنه « ليس وراء عبّادان قرية ». واليه تستند كلّ العلوم والاعمال ، واليه تنتهى جميع المراتب والمقامات ، نبيّاً كان (صاحب هذا المقام) أو وليّاً وصيّاً أو رسولاً .

12 (٧٦٣) وباطن هذه النبوّة هي الولاية المطلقة . والولاية المطلقة هي عبارة عن حصول مجموع هذه الكمالات بحسب الباطن في الازل ، وابقائها الي الابد ، كقول أمير المؤمنين ـ عليه السلام « كنت وليّاً وآدم بين الماء والطين » ، وكقول النبي " ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم «أنا وعلى " من نور واحد » ، وكقوله فيه « خلق الله روحي وروح على " بن أبي طالب قبل أن يخلق الخلق بألفي عام " » الحديث . وكقوله فيه « رُبعث على " مع مع كلّ نبي " سرّاً ، ومعي جهراً » .

(٧٦٤) ولاقتضاء هذه المرتبة قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام في

<sup>4</sup> طلب F : طالب M || 6 لا مطلقاً F : مطلقاً M || 11وصياً F : رسولا كان M || أو رسولا F : أو وصياً M

« خطبة البيان »: «أنا وجه الله ، أنا جنب الله ، أنا يد الله ، أنا القلم الاعلى ، أنا اللوح المحفوظ . أنا الكتاب المبين ، أنا القرآن الناطق ، أنا كهيعص ، ألم ذلك الكتاب . أنا طاء الطواسيم ، أنا حاء الحواميم ، أنا الملقب بياسين ، أنا صاد « الصافات » ، أنا سين المسبّحات ، أنا النون والقلم ، أنا مايدة الكرم ، أنا خليل جبرئيل ، أنا صفوة ميكائيل ، أنا الموصوف بد « لا فتى » ، أنا الممدوح فى « هل أتى » ، أنا النباء العظيم ، أنا الصراط 6 المستقيم ، أنا الاول ، أنا الآخر ، أنا الظاهر ، أنا الباطن » الى آخره .

(٧٦٥) والى مثل هذا الانسان ومرتبته أشار مولانا جعفر بن محمّد الصادق عليهما السلام في قوله «ان الصورة الانسانيّة هي أكبر حجّة و الله على خلفه ، وهي الكتاب الذي كتبه بيده ، وهي الهيكل الذي بناه بحكمته ، وهي مجموع صورة العالمين ، وهي المختصر من العلوم في اللوح المحفوظ ، وهي الشاهد على كلّ غايب ، وهي الحجّة على كلّ جاحد ، 12 وهي الطريق المستقيم الى كلّ خير ، وهي الصراط الممدود بين الجنّة والنار » .

(٧٦٦) وهذه الولاية (المطلقة ثابتة) للحقيقة المحمّديّة بالاصالة، 15

ا القلم M: العلم F | 2 | اللوح المحفوظ: سورهٔ 0 ( (البروج) آيهٔ 0 ( 0 ( البروج) آيهٔ 0 ( 0 الوحمحفوظ» 0 الكتاب المبين: سورهٔ 0 ( (المائدة) آيهٔ 0 ( 0 المبين 0 المبين: سورهٔ 0 ( 0 البقرة ) آيهٔ 0 ( 0 الطواسيم: سورهٔ 0 ( 0 البقرة ) آيهٔ 0 ( 0 الطواسيم: سورهٔ 0 ( 0 السعراء) آيهٔ 0 ( 0 ( 0 ( 0 الصافات ) آيهٔ 0 ( 0 ( 0 ( 0 الصافات ) آيهٔ 0 ( 0 ( 0 الفلم ) آيهٔ 0 ( 0 المدرهٔ 0 ( 0 المدرهُ 0 ) 0 ( 0 المدرهُ 0 ( 0 المدرهُ 0 ) 0 ( 0 المدرهُ 0 ( 0 المدرهُ 0 ) 0 ( 0 المدرهُ 0 ( 0 المدرهُ 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0 ) 0 ( 0

ولامير المؤمنين بالوراثة ، ولا تكون بعده الا لاولاده المعصومين ، المنصوص (عليهم) من الله تعالى بالامامة والخلافة . وهانان المرتبتان لا تكونان قط " الا لخانم الانبياء وخانم الاولياء ، اللذين هما واحد عند التحقيق ، وهما محمَّد وعلى " ـ عليهما السلام ـ ولا تكونان لغيرهما من الانبياء والاولياء الا بارث منهما . والى هذا أشار القوم في اصطلاحهم بقولهم : القطبيّة الكبرى هي مرتبة قطب الاقطاب، وهي باطن نبوّة محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ ولا تكون الا لورثته ، لاختصاصه \_ عليه السلام ـ بالاكمليّة . فلا يكون خاتم الاولياء وقطب الاقطاب الا على باطن ختم النبوّة». وأشار (بعضهم الى هذا المعنى) أيضاً ، وقال « خاتم النبوّة وهو الذي ختم الله تعالى به النبوّة ، ولا يكون الا واحداً وهو نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . وكذا خاتم الولاية ، وهو الذي يبلغ به صلاح الدنيا والآخرة نهاية الكمال ، ويختلُّ بموته نظام العالم ، وهو المهدى الموعود في آخر الزمان ».

(٧٦٧) وههنا اختلافات كثيرة بين المشايخ في تعيين خاتم الاولياء مطلقاً ومقيداً ، لان عند البعض خاتم الاولياء مطلقاً ليس الا عيسى بن مريم \_ عليه السلام \_ وخاتم الاولياء مقيداً ليس الا محيى الدين ابن العربي \_ قدّس الله سرّه . وعند البعض خاتم الاولياء مطلقاً ليس الا على العربي لي طالب \_ عليه السلام \_ وخاتم الاولياء مقيّداً ليس الا محمّد بن الحسن ، المهدى المنتظ \_ صلوات الله عليه . وههنا أبحاث كثيرة ليس الحسن ، المهدى المنتظ \_ صلوات الله عليه . وههنا أبحاث كثيرة ليس

<sup>1</sup> المنصوص: المنصوصين MF  $\parallel$  2 لا تكونان  $\parallel$  3 وهما:  $\parallel$  4 وهما: وهو MF

هذا موضعها ، نشرع فيها في آخر هذه القاعدة ، ونبيّن عقلاً ونقلاً و وكشفاً أن الخاتم للولاية المطلقة هو على بن أبى طالب ـ عليه السلام ـ والخاتم للولاية المقيّدة هو المهدى ـ عليه السلام .

(٧٦٨) واذا تحقّق هذا ، وعرفت معنى النبوّة والرسالة والولاية بحسب هذا المقام ، فقس عليها النبيّ والرسول والوليّ ، لان الشخص الذي تكون له النبوّة يكون نبيّاً ، وكذا الرسالة والولاية بالنسبة الى 6 الرسول والولي .

(۲۹۹) ثمّ اعلم أن كلّ رسول يكون نبيّاً ، ولا يكون كلّ نبي رسولاً ؛ كما أن كلّ نبي يكون وليّاً ، ولا يكون كلّ ولي نبيّاً . وأيضاً ولا يكون نبيّاً الا وتكون ولايته أقدم على نبوّته ، كما لا يكون رسولاً الا ونبوّته تكون أقدم ( يعني متقدّمة ) على رسالته . فالولاية باطن النبوّة ، والنبوّة باطن الرسالة ؛ وكلّ واحدة منهما أشرف وأعظم من الاخرى . ولا شك أن 12 بواطن الاشياء أعظم من ظواهرها ، لانها محتاجة اليها ، وهي مستغنية عنها ؛ وكلّ غني عن شيء ( يكون ) أعظم من الآخر المحتاج الى ذلك الشيء . فكلّ ما يكون أقرب الى البواطن يكون هو أعظم ؛ وأقلّه من 15 الجهتين المعتبرتين : الاولى من جهة استغنائه ، والثانية من جهة قربه الى البواطن لا بالظواهر ، وان كان (الحق الحق ، لان قرب الاشياء الى الحق بالبواطن لا بالظواهر ، وان كان (الحق تعالى) هو « الاول والآخر والظاهر والباطن » بل لا يمكن (قرب الاشياء 18 الى الحق) الله الحق الله المحق ، لان المحق الله المحق الله المحق الله المحق ، الما الحق الله المحق الاله المحق الله المحق الله المحق المحرو الله المحرو الله المحرو الله المحرو المحرو الله المحرو ال

(٧٧٠) فحينتُذ كلّ مرتبة من المراتب المذكورة تكون أعظم من

<sup>13</sup> بواطن: باطن MF || 18 هو الاول ..: سورهٔ ٥٧ (الحديد) آية ٣

الاخرى ، أعنى مرتبة الولاية تكون أعظم من مرتبة النبوّة ، ومرتبة النبوّة تكون أعظم من مرتبة الرسالة ، بخلاف الولى والنبى والرسول . ومثل هذه المراتب مثل مراتب اللوزة الكاملة فى ذاتها ، فان لها ظاهراً وباطناً وباطناً وباطن الباطن ، أعنى أن لها قشراً ولبّاً ودهناً . فا(لمرتبة) الاولى التي هي اللقر ، كالرسالة ؛ والثانية التي هي اللبّ ، كالنبوّة ؛ والثالثة التي هي اللبّ ، كالنبوّة ؛ والثالثة التي هي اللبّ ، كالنبوّة ؛ والثالثة ولتي هي اللبّ ، كالنبوّة ؛ والثالثة التي هي الدهن ، كالولاية . والمراد أن (مرتبة) الرسالة دون (مرتبة) النبوّة ، و(مرتبة) النبوّة دون (مرتبة) الولاية ؛ كما أن الشريعة دون الطريقة ، والطريقة دون الحقيقة . وكذلك الوحي والالهام والكشف ، والاسلام والايمان والإيقان ، كما سيجيء بيان كلّ واحد منها في موضعه . وقد تقدّم بيان بعضها عند بيان الشريعة والطريقة والحقيقة .

(۷۷۱) وههنا دقيقة شريفة لا بد من ذكرها. وهي أن الولاية وان كانت في الحقيقة أعظم من النبوة ، والنبوة (أعظم) من الرسالة ، لكن ليس الولي أعظم من النبي ، و(لا) النبي أعظم من الرسول ، لان النبي له مرتبة الولاية وفوقها مرتبة النبوة ؛ وكذلك الرسول له مرتبتان بعد الولاية ، أعنى الرسالة والنبوة ، فلا تحصل المساواة بينهم أصلا ولا الترجيح أيضا ، أعنى ترجيح الولي على النبي وترجيح النبي على النبي وترجيح النبي على الرسول . فالدقة في هذا هي أن تعرف أن المراد بأن النبي يكون أولاية أعظم من النبوة ، هو أن طرف الولاية في الشخص المعين يكون أعظم من طرف نبوته ، وطرف نبوته أعظم من طرف رسالته . والنبوة

M = 100 التي : الذي MF = 100 التي : الذي MF = 100 التي : الذي MF = 100 التي M = 100 التي M = 100 التي M = 100 التي M = 100

بالنسبة الى الرسالة كذلك ، مثل نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ فانّه كان وليّاً ونبيّاً ورسولاً ، وكان طرف ولايته أعظم من طرف نبوّته ، وطرف نبوّته أعظم من طرف رسالته . وكذلك جميع الرسل .

(۲۷۲) والى هذا أشار الشيخ (ابن العربي ) في «الفص العزيري » بقوله «فاذا سمعت أحداً من أهل الله يقول أو ينقل اليك عنه أنه قال: الولاية أعلى من النبوة ، \_ فليس يريد بذلك القايل الاما ذكرناه. 6 أو يقول ان الولى فوق النبي والرسول ، فانه يعنى بذلك في شخص واحد ، وهو أن الرسول ، من حيث انه ولى ، أتم منه من حيث انه نبي ورسول ، لا أن الولى التابع له أعلى منه ، فان التابع لا يدرك و المتبوع أبداً فيما هو له تابع فيه ، اذ لو أدركه لم يكن تابعاً . فأفهم » . وسيجيء هذا الكلام أبسط من ذلك في أثناء هذه القاعدة ، ان فأهم » . وسيجيء هذا الكلام أبسط من ذلك في أثناء هذه القاعدة ، ان

(۷۷۳) والذى اتّفق أصحابنا الشيعة عليه هو أن "أمير المؤمنين أعظم من جميع الانبياء والاولياء بعد نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وأولاده المعصومون كذلك . وهو عند التحقيق ليس الا هذا المعنى ، 15 يعنى مرتبته ومرتبة هؤلاء الائمة من حيث الولاية أعظم من مرتبة هؤلاء الانبياء والرسل من حيث الولاية ، لا غير . ولا شك آنه كذلك ، والا فمرتبة النبوّة والرسالة أعظم من أن يكون فوقها مرتبة ، دنيا 18 وآخرة . ولهذا كان الاولياء والاوصياء دائماً محتاجين الى الانبياء والرسل فى القوانين الشرعية والاحكام الالهية ، كقول على " عليه السلام \_

<sup>8</sup> ولى M -: F الله M -: F الله M -: F ولى 8

مثلاً «تعلّمتُ من رسول الله ألف باب من العلم، ففتح لى بكلّ باب ألف باب ، فنتح لى بكلّ باب ألف باب ، وغير ذلك من الاخبار الشاهدة به .

لالحادهم عن هذا المقام، وعدولهم عن هذه المرتبة، وكذلك النصيرية، لالحادهم عن هذا المقام، وعدولهم عن هذه المرتبة، وكذلك النصيرية، لان الاسماعيلية لمّا شاهدوا أنّ الباطن أعظم من الظاهر، وتحقّقوا أنّ الباطن له مرتبة الولاية، والظاهر (له) مرتبة النبوّة، وعرفوا احتياج الظاهر الى الباطن من جميع الوجوه، ذهبوا الى أنّ الاولياء أعظم من الانبياء، وأنّ عليّاً عليه السلام أعظم من نبيّنا ملى الله عليه وآله وسلّم حتى وقعوا فيما وقعوا ووصلوا الى ما وصلوا عون بالله منهم ومن تابعيهم. وكذلك النصيرية لمّا شاهدوا منه (أى من الامام على )أمراً ما يمكن أن يصدر من نبي ولا رسول ولا بشر مطلقاً، قالوا بألوهيّته وكفروا به. ولو عرفوا أنّ هذه الافعال من خواص الولاية، وأنّ هذه الولاية حاصلة له بالورائة والخلافة من الله ومن رسوله، لما ذهبوا الى ما ذهبوا، ولا وقعوا فيما وقعوا.

15 (٧٧٥) والحق في هذا المقام هو ما قلناه أوّلاً ، وهو أنّ الولى لا يكون أعظم من النبي والرسول الامن حيث الولاية فقط. والا ، فالنبوّة والرسالة أعظم من أن ينال أحد مرتبتهما غير النبي والرسول. واذا لم يمكن حصول مرتبتهما لغيرهما ، فكيف يمكن التفوّق عليهما ؟ وسنبسط

<sup>3</sup> عرفت 3 : - M || الاسماعيلية M : F || 4 || M || 4 || M || 4 || M || 5 || M || 4 || M || 6 || M || 6 || M || 6 || M || M

الكلام في هذا مرّة اخرى ان شاء الله تعالى، بحيث يرتفع التنازع والشكوك بالكلّية ، ويستقرّ الحقّ في مقامه على ما ينبغي .

(۷۷٦) والشيخ الكامل المكمّل محيى الدين بن العربي "قدّس الله 3 سرّه - أشار الى هذا المعنى في كتابه «الفصوص» في «الفص "الشيثي " اشارة مجملة ، وقال «ان الولى وان كان أعلى بوجه ، فهو يكون أنزل بوجه آخر ، ولا يكون أعلى من النبي "أصلا ، وان كان جميع الانبياء 6 والاولياء ما يأخذون الفيض الامنه » وغير ذلك من الاشارات ، نذكره ههنا اثباتاً للمطلوب ، وهو قوله :

(۷۷۷) «وليس هذا العلم الا لخاتم الرسل وخاتم الاولياء. وما يراه و أحد من الانبياء والرسل الا من مشكاة الرسول الختم. ولا يراه أحد من الاولياء الا من مشكاة الولى الختم، حتى الرسل لا يرونه \_ متى رأوه \_ الا من مشكاة خاتم الاولياء. فإن الرسالة والنبوة \_ أعنى نبوة التشريع 12 ورسالته \_ ينقطعان، والولاية لا تنقطع أبداً. فالمرسلون، من كونهم أولياء، لا يرون ما ذكرناه الا من مشكاة خاتم الاولياء، فكيف من (هم) دونهم من الاولياء؟ وإن كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم 15 الرسل من التشريع ، فذلك لا يقدح في مقامه ولا يناقض ما ذهبنا اليه، فاته من وجه يكون أنزل (من خاتم الرسل)، كما أنه من وجه يكون أنزل (من خاتم الرسل)، كما أنه من وجه

<sup>2-</sup>ويستقر : وسيستقر MF | 3 بن : - MF || العربى : الاعرابى MF || 4 فى الفس F : - 2 || 1 فهو يكون F : القلص M || 5 فهو يكون F : القلص M || 7 والاولياء F : - M || الفيض F : القلص M || 13 ينقطعان F : مقطعان M || 18 أعلا : + بل كل منهما صاحب مقام ومرتبة وفى الاصل ( هما ) نور واحد Fh : قلم الاصل )

الى آخر نبى ما منهم أحد أخذ ما أخذ الا من مشكاة خاتم النبين. الى آخر نبى ما منهم أحد أخذ ما أخذ الا من مشكاة خاتم النبين. (فهو) وان تأخّر وجود طينته ، فانه بحقيقته موجود . وهو قوله «كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين » ، وغيره من الانبياء ما كان نبيّاً الاحين بعث . وكذلك خاتم الاولياء «كان وليّاً وآدم بين الماء والطين » ، وغيره ما كان وليّاً الا بعد تحصيله شروط الولاية من الاخلاق الالهيّة والاتصاف بها من كون الله يسمّى بالولى الحميد . فخاتم الرسل من حيث ولايته ، نسبته مع الختم للولاية نسبة الاولياء والرسل معه ، فانه الولى والرسول النبى . وخاتم الاولياء (هو) الولى الوارث ، الآخذ عن الاصل ، الشاهد للمراتب »الى آخره .

(٧٧٩) والغرض منه أنّ الولى وان كانت مرتبته عظيمة ، لكن ليست عفو مرتبة النبي ولا هو فوقه ، لان الولى وان علت مرتبته ، فهو وارث للنبي في الظاهر والباطن ، تابع لشريعته وأحكامه فيهما ، أي في الظاهر والباطن : في الظاهر بالاعمال البدنيّة ، وفي الباطن بالاعمال القلبيّة . والباطن : في الظاهر بالاعمال المتبوع ، ولا المفضول فوق الفاضل ، وان لم يعتبر ذلك بعض الجهال .

(۷۸۰) ولكلام الشيخ شرح طويل وبسط عظيم، قد ذكره الشرّاح الله في شروحهم، ليس هذا المقام محتاجاً اليه. وقد أشار (الى هذا) أيضاً الشيخ الكامل شرف الدين القيصري "\_رحمه الله \_ في « مقدّماته لشرح

F والاتصاف M : في الاتصاف F الحميد M : الجميل H فخاتم H : H الخاتم H البدنية H : القالبية H : يعبر H المائة H : مقدماته H : مقاماته H : مقاماته H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H : H :

الفصوص »، فى «بيان النبوّة والرسالة والولاية » والعلّة الغائيّة من بعثة الرسل وارسالهم ، بعبارة لايحة واشارة واضحة ، (هي) أحسن ما نقدّم بذكره ههنا ، ونشرع بعدها فى المقصود . لا يقال : هذا خلاف طريقة المصنّفين ، 3 أعنى نقل كلام المشايخ فصلاً فصلاً ، \_ لان فى هذا لنا أغراضاً لا تخفى على أهلها ، منها اثبات الخلافة المطلقة والمقيّدة لعلى أمير المؤمنين \_ على السلام \_ وابنه المهدى \_ عليه السلام \_ كما مرّ .

(٧٨١) فقوله وهو أنّه يقول « اعلم أنّ للحقّ تعالى ظاهراً وباطناً . . والباطن يشتمل الوحدة الحقيقيّة التي للغيب المطلق ، والكثرة العلميّة (التي هي) حضرة الاعيان الثابتة . والظاهر لا يزال مكتنفاً بالكثرة ، لا وخلوّ له عنها ، لان ظهور الاسماء والصفات ، من حيث خصوصيّتها الموجبة لتعدّدها ، لا يمكن الا أن يكون لكلّ منها صورة مخصوصة ، فيلزم التكثّر » .

(۷۸۲) « ولمّا كان كلّ منها طالباً لظهوره وسلطنته وأحكامه ، حصل النزاع والنخاصم في الاعيان الخارجيّة ، باحتجاب كلّ منها عن الاسم الظاهر في غيره . فاحتاج الامر الى مَظهر ، حكم ، عدّل ، ليحكم والظاهر في غيره . فاحتاج الامر الى مَظهر ، حكم ، عدّل ، ليحكم بينها ويحفظ مقام العالم في الدنيا والآخرة ؛ ويحكم بربّه ، الذي هو رب الارباب بين الاسماء أيضاً ، بالعدالة ؛ ويوصل كلاً منها (أي من الاعيان الخارجيّة) الى كماله ظاهراً وباطناً . فهذا المظهر الحكم العدل هو النبي الحقيقي والقطب الازلي الابدي أوّلاً وآخراً وظاهراً والعدل هو النبي الحقيقي والقطب الازلي الابدي أوّلاً وآخراً وظاهراً

وباطناً ، وهو الحقيقة المحمديّة \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ كما أشار اليه بقوله « كنت ُ نبيّاً وآدم بين الماء والطين » أى بين العلم والجسم . وأمّا « الح كم » بين المظاهر دون الاسماء ، فهو النبيّ الذي تحصل نبوّته بعد الظهور نيابة ً عن النبيّ الحقيقي " » .

ومرشداً الى كمالهم المقدّر لهم فى الحضرة العلميّة ، باقتضاء استعدادات أعيانهم الثابتة اياه ، وهو قد يكون مشرّعاً (كالمرسلين) وقد لا أعيانهم الثابتة اياه ، وهو قد يكون مشرّعاً (كالمرسلين) وقد لا يكون ، كأنبياء بنى اسرائيل والنبوّة (هي) البعثة ، وهي اختصاص الّهي ، وحاصل لعينه من التجلّى الموجب للاعيان فى العلم ، وهو الفيض الاقدس ولمّا كان كلّ من المظاهر طالباً لهذا المقام الاعظم ، بحكم التفوّق على أبناء جنسه ، قرنت النبوّة باظهار المعجزات وخوارق العادات مع التحدى ، ليتميّز النبي من المتنبي . فالانبياء عليهم السلام \_ مظاهر الذات الالهيّة ، من حيث ربوبيّتها للمظاهر وعدالتها بينها » .

15 (٧٨٤) «فالنبوّة مختصّة بالظاهر ، ويشترك (الانبياء) كلّهم في الدعوة والهداية والتصرّف في الخلق ، وغيرها ممّا لا بدّ منه في النبوّة . ويمتاز كلّ منهم عن الآخر في المرتبة بحسب الحيطة التامّة ، كأنبياء بني العزم والمرسلين ـ عليهم السلام ـ وغير التامّة ، كأنبياء بني اسرائيل . فالنبوّة دايرة تامّة مشتملة على دوائر متناهية متفاوة في الحيطة . وقد علمت أنّ الظاهر لا يأخذ التأييد والقوّة والقدرة والتصرّف

<sup>9</sup> الهينه M : بعينه F | في : من MF | 11 قرنت F : فقريب M

والعلم وجميع ما يفيض من الحق تعالى الا بالباطن ، وهو مقام الولاية المأخوذة من الولى "، وهو القرب . والولى " بمعنى الحبيب أيضاً منه . فباطن النبوّة الولاية ، وهى تنقسم بالعامّة والخاصة . فالاولى تشتمل على كلّ من آمن بالله وعمل صالحاً على حسب مراتبهم ، كما قال تعالى «الله ولى "الذين آمنوا »الآية . والثانية تشتمل على الواصلين السالكين فقط ، عند فنائهم فيه وبقائهم به » .

(٧٨٥) « فالولاية الخاصة عبارة عن فناء العبد في الحقّ. والولى هو الفانى فيه (أى في الحقّ) ، الباقى به . وليس المراد بالفناء هنا انعدام عين العبد مطلقاً ، بل المراد منه فناء الجهة البشريّة في الجهة والربّانيّة ، اذ لكلّ عبد جهة في الحضرة الآلهيّة ، هي المشار اليها بقوله «ولكلّ وجهة هو مولّيها » الآية . وذلك لا يحصل الا بالتوجّه التام الى جناب الحقّ المطلق سبحانه ، اذ به تقوى جهة حقيّته ، فتغلب جهة خلقيّته الى أن تقهرها وتفنيها بالاصالة ، كالقطعة من الفحم المجاورة للنار . فاتها بسبب المجاورة والاستعداد لقبول الناريّة والقابليّة المختفية فيها ، فاتها بسبب المجاورة والاستعداد لقبول الناريّة والقابليّة المختفية فيها ، فاتها فليلاً الى أن تصير ناراً ؛ فيحصل منها ما يحصل من النار من الاحراق والانضاج والاضاءة وغيرها ، وقبل الاشتعال كانت مظلمة كدرة باردة » .

(٧٨٦) « وذلك التوجّه لا يمكن الا بالمحبّة الذاتيّة الكامنة في 18 العبد ؛ وظهورها لا يكون الا بالاجتناب عمّا يضادّها ويناقضها ، وهو

<sup>5</sup> الله ولى ..: سورة ٢ ( البقرة ) آية ٢٥٨ || 9 انعدام F : انهدام M || 11 || M ولكل وجهة ..: سورة ٢ ( البقرة ) آية ١٤٣ || 18 لا يمكن F : لايكون M

التقوى عمّا عداها ، لقوله « اتّقوا الله حقّ تقاته ». فالمحبّة هي المركب ، والزاد هو التقوى » .

3 (٧٨٧) « وهذا الفناء موجب لان يتعيّن العبد بتعيّنات حقّانيّة وصفات ربّانيّة مرّة اخرى ، وهو البقاء بالحق ، فلا يرتفع التعيّن منه مطلقاً . وهذا المقام دائرته أتم وأكبر من دائرة النبوّة ؛ لذلك انختمت النبوّة والولاية دايمة ، وجعل الولى اسماً من أسماء الله تعالى ، دون النبيّ » .

(۷۸۸) « ولمّا كانت الولاية أكبر حيطة من النبوّة وباطناً لها ، و شملت الانبياء والاولياء . فالانبياء (هم) أولياء فانين في الحق باقين به ، منبئين عن الغيب وأسراره بحسب اقتضاء الاسم ، الذي انباؤه واظهاره في كلّ حين منه . وهذا المقام أيضاً اختصاص الاهي غير كسبي ، بل عميع المقامات اختصاصية عطائية غير كسبية ، حاصلة للعين الثابتة من الفيض الاقدس ؛ وظهوره بالتدريج ، بحصول شرايطه وأسبابه ، يوهم

15 (٧٨٩) « فأوّل الولاية انتهاء السفر الاوّل ، الذي هو السفر من الخلق الى الحق بازالة التعشق عن المظاهر والاغيار ، والخلاص من القيود والاستار ، والعبور من المنازل والمقامات ، والحصول على المراتب 18 والدرجات ؛ وبمجرّد حصول العلم اليقيني للشخص لا يلحق بأهل هذا المقام ، لاته اتما يتجلّى الحق لمن انمحى رسمه وزال عنه اسمه » .

المحجوب فيظنّ أنّه كسبيّ بالتعمّل، وليس كذلك في الحقيقة ».

ا اتفوا ..: سورة ٣ ( آل عمران ) آية ٩٧ || 9 شملت M : اشتملت F || 10 منبئين M : منسبين F || 12 وظهوره : ظهوره : ظهوره MF || 13 يوهم : توهم MF || 14 التعشق : التعين MF || 18 اليقين : اليقين MF || 19 الأنه MF : - T || المحى F : المحى M || وزال F : وزوال M || اسمه F : - M

(٧٩٠) « ولمّا كانت المراتب متميّزة ، قسّم أرباب الطريقة المقامات الكلّيّة الى علم اليقين ، وعين اليقين ، وحق اليقين . فعلم اليقين تسوّر الامر على ما هو عليه . وعين اليقين شهوده كما هو . وحق اليقين 3 (يكون) بالفناء في الحق والبقاء به علماً وشهوداً وحالاً ، لا علماً فقط . ولا نهاية لكمال الولاية ، فمراتب الاولياء غير متناهية » . هذا آخر كلامه في هذا الباب . والله أعلم بالصواب .

(۷۹۱) تنبيه وتحقيق: اعلم أنّ هذا التنبيه مشتمل على تعيين خاتم الاولياء مطلقاً ومقيداً. والغرض منه أنّ بعض المشايخ ، ومنهم الشيخ الكامل محيى الدين بن العربي \_ قدّس الله سرّه \_ ومن تابعيه و شرف الدين القيصري ، ذهبوا الى أنّ خاتم الاولياء مطلقاً هو عيسى بن مريم \_ عليه السلام \_ وخاتم الاولياء مقيداً هو محيى الدين بن العربي . وقيل انّه بنفسه أيضاً صرّح بهذا المعنى في بعض كتبه . والبعض الآخر 12 ذهب الى أنّ خاتم الاولياء مطلقاً (هو) على "بن أبي طالب \_ عليه السلام \_ ومنهم الشيخ الكامل سعد الدين الحموئي ، ومن تابعيه كمال الدين عبد الرزّاق ( الكاشاني ) \_ قدّس الله روحيهما \_ و (الى أنّ) خاتم الاولياء مقيداً 15 المؤتير منهم .

(٧٩٢) فحينئذ نريد أن نثبت هذا المعنى نقلاً وعقلاً وكشفاً ، 18 ونعضد مذهب الطايفة الاولى كذلك ، ونبطل مذهب الطايفة الاولى كذلك ، أى نقلاً وعقلاً وكشفاً . ونتمسّك فيه أيضاً بأقوالهم ، لانّ أقوالهم الدالّة

MF و كذلك F و كذلك F

على ابطال مذهبهم كثيرة ، ليكون حالهم فيه كحال من قال « يداك أو كتاك و فوك نفخ! » ومن حيث انه محتاج الى أبحاث كثيرة واستشهادات جمّة بكلامهم وكلام غيرهم ، فنريد أن نجعل هذا البحث بحثين : الاوّل ، في تعيين خاتم الاولياء مطلقاً . والثاني ، في تعيين خاتم الاولياء مقداً .

(٧٩٣) فالبحث الاول ( في تعيين خاتم الاولياء مطلقاً ) : هو أنّ الشيخ الكامل محى الدين بن العربي " \_ قدّس الله سرّه \_ ذكر في « فتوحاته » فصلاً ، وأشار فيه الى أنّ خانم الاولياء هو عيسى بن مريم ـ عليه السلام ـ ونقل عن مشايخه أيضاً هذا المعنى ، ومنهم الحكيم الترمذي وغيره . والفصل بعينه هو قوله ، في الباب الرابع والعشرين من الجلُّد الثاني : « واعلم أنّه لا بدّ من نزول عيسى ـ عليه السلام ـ ولا بدّ من حكمه فينا بشريعة محمَّد ـ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ـ يوحى الله بها اليه من كونه نبيًّا ، فانّ النبيُّ لا يأخذ الشرع من غير مرسله. فيأتيه الملك مخبراً بشرع محمّد، الذي جاء به \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ بوحي الله تعالى . وقد يلهمه (الملك) ، فلا يحكم في الاشياء بتحليل وتحريم الا بما كان يحكم به النبي ّ ـ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ـ لو كان حاضراً . ويرتفع اجتهاد المجتهدين بنزوله \_ عليه السلام \_ ولا يحكم فينا الا بشرعه الذي كان عليه محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . وهو تابع له فيه . وقد يكون من الاطّلاع على روح محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ بحيث

<sup>2</sup> نفخ: نفح  $MF \parallel 7$  العربى: الاعرابى  $MF \parallel 16$  حاضرا : + لان الاثر المروى عن الانوار حاكم بهذا : وهو ان حلال محمد  $_{-}$  صلى الله عليه وآله وسلم  $_{-}$  حلال الى يوم القيامة ، وحرامه حرام الى يوم القيامة  $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$ 

أن يأخذ عنه ما شرع الله تعالى له أن يحكم به فى المته \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . فيكون عيسى \_ عليه السلام \_ صاحباً وتابعاً من هذا الوجه . وهو \_ عليه السلام \_ من هذا الوجه خاتم الاولياء » .

(٧٩٤) « فكان من شرف النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أنّ ختم الاولياء في أمّته نبي رسول مكرّم ، هو عيسى \_ عليه السلام \_ وهو أفضل هذه الامّة المحمّديّة . وقد نبّه عليه الترمذي الحكيم في كتاب « ختم الاولياء » له ، وشهد له بالفضيلة على أبي بكر الصديق وغيره . فانّه وان كان وليّاً في هذه الامّة والملّة المحمّديّة ، فهو نبي ورسول في نفس الامر . فله يوم القيامة حشران : يحشر مع الانبياء والرسل بلواء النبوّة والرسالة ، وأصحابه تابعون له ، فيكون متبوعاً كسائر الرسل . ويحشر أيضاً معنا وليّاً في جماعة أولياء هذه الامّة تحت لواء محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ تابعاً له ، مقدّماً على جميع الاولياء من عهد 12 آدم الى آخر ولى يكون في العالم . فجمع الله تعالى له بين النبوّة والولاية ظاهراً » .

(٧٩٥) « وما في الرسل يوم القيامة من يتبعه رسول الا محمّد \_ 15 صلّى الله عليه وآله وسلّم. فانّه يحشر يوم القيامة في أتباعه عيسى والياس \_ عليهما السلام \_ وان كان كلّ من في الموقف من آدم، فمن دونه تحت لوائه \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم. فذاك لواؤه العام "، وكلامنا في اللواء 18 الخاص " بأمّته \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ».

(۲۹۲) « وللولاية المحمّديّة المخصوصة بهذا الشرع المنزل على محمّد ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ ختم خاص ، هو في الرتبة دون عيسى 21

- عليه السلام - لكونه رسولاً . وقد ولد في زماننا ، ورأيته أيضاً ، واجتمعت به ؛ ورأيت العلامة الختميّة التي فيه . فلا وليّ بعده الا وهو راجع اليه ، كما أنه لا نبيّ بعد محمّد - صلّى الله عليه وآله وسلّم الا وهو راجع اليه ، كعيسي اذا نزل . فنسبة كلّ ولي يكون بعد هذا الختم الي يوم القيامة ، نسبة كلّ نبيّ يكون بعد محمّد - صلّى الله عليه وآله وسلّم - في النبوّة ، كالياس وعيسي والخض ، في هذه الامّة . وبعد أن بيّنت لك مقام عيسي - عليه السلام - اذا نزل ، فقل ما شئت . فان شئت قلت : شريعة فان شئت قلت : شريعة واحدة ؛ وان شئت قلت : شريعة واحدة ! » .

(۷۹۷) وذكر أيضاً شرف الدين القيصرى في شرحه للفصوص، عند أواخر «الفص" الشيثي »، أنّ الشيخ قال في الفصل الثالث عشر من «أجوبة الامام محمّد بن على الترمذى » رضى الله عنه «الختم ختمان: ختم يختم الله تعالى به الولاية مطلقاً ، وختم يختم به الولاية المحمّديّة. فأمّا ختم الولاية على الاطلاق ، فهو عيسى \_ عليه السلام . فهو الولى بالنبوّة المطلقة في زمان هذه الامّة؛ وقد حيل بينه وبين نبوّة التشريع والرسالة ، فينزل في آخر الزمان وارثاً خاتماً ، لا ولى بعده . فكان أوّل هذا الامر نبيّاً وهو آدم ، وآخره نبي وهو عيسى \_ عليه السلام \_ أعنى نبوّة الاختصاص . نبيّاً وهو آدم ، وآخره نبي وهو عيسى \_ عليه السلام \_ أعنى نبوّة الاختصاص .

(٧٩٨) « وأمّا ختم الولاية المحمّديّة ، فهو لرجل من العرب ، من

أكرمها أصلاً ويداً ، وهو في زماننا اليوم موجود . عرفت به سنة خمس وتسعين وخمسمائة . ورأيت العلامة التي أخفاها الحق فيه عن عيون عباده ، وكشفها لي بمدينة فاس " الى آخره ، كما سيجئ بيانه بالتمام عند و بحث المهدى ـ عليه السلام .

(۱۹۹۷) وذكر (شرف الدين القيصرى) أيضاً بعده وقال «قال الشيخ في الفصل الخامس عشر في أجوبة الحكيم الترمذي \_ رضى الله عنه : 6 وذلك أنّ الدنيا لمّا كان لها بدء ونهاية وهو ختمها ، قضى الله سبحانه أن يكون جميع ما فيها بحسب نعتها : له بدء وختام . وكان من جملة ما فيها تنزيل الشرايع . فختم الله تعالى هذا التنزيل بشرع محمّد \_ 9 صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وكان خاتم النبيّين ، «انّ الله كان بكلّ شيء عليماً » . وكان من جملة ما فيها الولاية العامّة ، ولها بدء من آدم ، فختمها الله تعالى بعيسى \_ عليه السلام . فكان الختم يضاهى البدء « انّ 12 فختمها الله تعالى بعيسى \_ عليه السلام . فكان الختم يضاهى البدء لهذا الأمر بنبي مطلق ، وختم به أيضاً » .

(٨٠٠) وذكر فيه أيضاً معنى الاطلاق والتقييد بالنسبة الى 15 النبوّة والولاية ، فقال « واعلم أنّ الولاية تنقسم بالمطلقة والمقيّدة ، أى العامّة والخاصّة ، لاتها من حيث هي هي صفة الاهيّة مطلقة ؛ ومن حيث استنادها الى الانبياء والاولياء ، هي مقيّدة . والمقيِّد متقوّم بالمطلق ، 18 والمطلق ظاهر في المقيّد . فولايات الانبياء والاولياء كلّهم ( هنّ )

جزئيّات الولاية المطلقة ، كما أنّ نبوّات الانبياء (هنّ) جزئيّات النبوّة المطلقة ».

(٨٠١) وذكر أيضاً في الفصل السابق له في هذه الرسالة «أن جميع المراتب والمقامات من النبوّة والرسالة والولاية راجعة الى الحقيقة المحمّديّة ظاهراً وباطناً ». وذكر أنّ « النبوّة المطلقة والولاية
 المطلقة أيضاً مخصوصة بها »، وغير ذلك من الاحكام.

(٨٠٢) وحاصل مجموع هذا الكلام ثبوت ختم الولاية المطلقة لعيسى \_ عليه السلام \_ دون غيره . فنقول: ثبوت هذا المعنى عند الشيخ \_ قدّس الله سرّه \_ لا يخلو من وجوه ثلاثة : امّا أن يكون بالنقل ، أو العقل ، أو الكشف . فان كان بالنقل ، فما ورد نقل يدل على هذا المعنى بالنسبة الى عيسى \_ عليه السلام \_ بل ورد أنه يكون تابعاً للمهدى \_ عليه السلام \_ الذى هو ولد من أولاد على " عليه السلام \_ لتحصيل كمال الولاية ، الذي فاته في زمان النبوّة. فأمّا بالنسبة الى على " مليه السلام \_ فاته ورد فيه النقل والاخبار من 15 الله تعالى ومن النبيّ ومنه أيضاً ، بحيث يكاد يخرج عن الحصر . فأمّا من الله تعالى فقوله « انّما وليُّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون » . ومعلوم أن " هذه الآية ، باتَّفاق أكثر المفسِّرين من الجمهور وغيرهم ، (نزلت) في حقٍّ على \_ علمه السلام .

<sup>1</sup> نبوات : نبوة MF || 10 بالنقل F : النقل M || 16 انما وليكم ...: سورة ه ( المائدة ) آية ٢٠

6

(٨٠٣) ومعلوم أيضاً أنّ هذا الحكم لم يخرج عن عموميّته حتِّي يخصُّصه مخصُّص. فيكون (الامام على عليه السلام) هو وليًّا مطلقاً ، ويكون خاتم الاولياء بأسرهم ، لانّه ما ظهر وليّ بعده ، الا على مقامه 3 ومرتبته ، أعنى ما ظهر ولي (بعده) الا وكان مظهراً من مظاهره ، وخليفة من خلفائه؛ ولهذا لا تنسب خرقة المشايخ بأسرهم الا اليه ، ولا تسند طريقتهم الا الى خلفائه، كما مرّ تفصيله.

(٨٠٤) وأمَّا (النقل الوارد في هذا الباب) من النبيُّ \_ صلَّى الله عليه وآله وسلّم \_ فقوله « ُبعث على مع كلّ نبي ّ سرّاً ومعى جهراً » . ومعناه أن الولاية المطلقة التي هي مخصوصة بعلى \_ عليه السلام \_ كانت 9 سارية في جميع الانبياء \_ عليهم السلام \_ سرّاً ، كما كانت النبوّة المخصوصة بي سارية فيهم جهراً ، حتَّى ظهرت أنا في عالم الشهادة جهراً وظهر على ـ معي كذلك. والولاية المطلقة ، المخصوصة بعلى ـ عليه السلام ـ هي التي 12 أخبر عنها بقوله « كنت ُ وليّاً وآدم بين الماء والطين » . والنبوّة المطلفة ، المخصوصة بي ، هي التي أخبرتُ عنها بقولي «كنتُ نبيّاً وآدم بين الماء والطين ». وهذا المعنى ، بل هذا اللفظ ، قد مرّ في كلام 15 الشيخ (ابن العربي) \_ قدّس الله سرّه . والفرق بين الكلامين ، أنّ هذا الكلام عنده من لسان عيسى ، وعندنا من لسان على ً. وسيظهر الحقّ ، أن شاء الله . 18

<sup>8</sup> على : عليا MF || 12 معى : معنى MF || كذلك F : وكذلك M || 14 المخصوصة بي : أي بالنبي محمد | عنها : عنه عنهما M عنه 14

(۸۰٥) وأمّا (النقل الوارد) منه (أى من على عليه السلام) فقوله «ان رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ ختم ألف نبى ، وانّى ختمت وانّى كلّفت ما لم يكلّفوا » . ذكر هذا الخبر أبو نعيم الحافظ الاصفهانى فى كتابه . ومعلوم أن هذا الخبر حاكم بحقيّته فى الولاية ، لان كلّ وصى ولى ، بغير عكس . فحيث ثبتت (ختميّة) وصايته والنص ) ، ثبتت (ختميّة) ولايته . وحيث ثبتت (ختميّة) ولايته ، ثبتت حقييّته ، لان الخاتم (فى الولاية) هو الذى لا يكون بعده ولى على مقامه ، بل يكون الكلّ راجعاً اليه ؛ وهذا الشخص كذلك ؛ فيكون هو خاتما ولاينة مطلقاً .

(۸۰٦) وأيضاً ينبغى أن يكون الخاتم للولاية أعلم الخلق بالله ، وأشرفهم بعد الختم للنبوّة المطلقة ، كما أشار اليه الشيخ (ابن العربي) وأشرفهم بعد الختم للنبوّة المطلقة ، كما أشار اليه الشيخ (ابن العربي) في «يان المقام القطبيّ «ان الكامل الذي أراد الله تعالى أن يكون قطباً للعالم وخليفة الله فيه ، اذا وصل للعناصر مثلاً متنزّلاً في السفر الثالث ، ينبغي أن يشاهد جميع ما يريد أن يدخل تحته في الوجود من الافراد الانسانيّة الى يوم القيامة . وبذلك الشهود أيضاً لا يستحقّ المقام القطبي حتى يعلم مراتبهم أيضاً ». وعيسى عليه السلام ليس كذلك ، لان علياً عليه السلام أعلم منه وأشرف ، بل عيسى محتاج ليس كذلك ، لان علياً عليه السلام أعلم منه وأشرف ، بل عيسى محتاج كما من ولد من أولاده وخليفة من خلفائه ، الذي هو المهدى عليه السلام كما من .

<sup>1</sup> واما منه M : واظنه F افقوله M : بقوله F بحقیته F : بختمته M الله M : M الله M : M الله M الله M الله M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

(۸۰۷) وأمّا أعلميّته منه (أى على "أعلم من عيسى) عليه السلام ، فلاته عالم بعلوم القرآن وأسرار النبى " صلّى الله عليه وآله وسلّم . والقرآن أعظم من الانجيل ، وأسرار النبى "أعظم من أسرار عيسى . و ويشهد بذلك أيضاً قوله «لو ثنيت لى وسادة ، لجلست عليها وحكمت لاهل التوراة بتوراتهم ، ولاهل الانجيل بانجيلهم ، ولاهل الزبور بزبورهم ، ولاهل الفرقان بفرقانهم . والله ! ما من آية نزلت في بر أو بحر وأو سهل أو جبل ، ولا سماء ولا أرض ولا ليل ولا نهار ، الا وأنا أعلم فيمن نزلت ، وفي أي " وقت نزلت » .

(۸۰۸) وأمّا أشرفيّته منه ، فلانه نفس النبيّ ـ صلّى الله عليه و وآله وسلّم ـ بحكم القرآن والحديث ، لقوله تعالى «أنفسنا وأنفسكم» ولقول النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم «نفسك نفسى ، ودمك دمى ، ولحمك لحمى » . والنبيّ أشرف من جميع الانبياء ، فيكون (على ّ) 12 مساويه كذلك .

(۸۰۹) وأيضاً ورد في الخبر أنّ الله تعالى ساوى عليّاً عليه السلام ـ في (سورة) « هل أتى على الانسان » مع سبعة من الانبياء \_ 15 عليهم السلام : مع يحيى بن زكريا ـ عليهما السلام ــ بالبرّ ، ومع ابراهيم ــ عليه السلام ــ بالوفاء ، ومع الملائكة بالخوف ، ومع نفسه بالسخاء ، ومع موسى بن عمران ــ عليه السلام ـ بالاخلاص ، ومع محمّد بن عبد الله \_ 18 صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ بالامن ، ومع أيّوب ـ عليه السلام ـ بالصبر .

 $<sup>^{\</sup>circ}$  ولاهل  $^{\circ}$  : واهل  $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

فقال ــ عزّ وجلّ ــ عن يحيي ــ عليه السلام « وبرّاً بوالديه ولم يكن جبّاراً عصيّاً ». وقال عن على "\_عليه السلام « ان " الابرار يشربون من كأس كان مزاجها كافوراً ». وقال عن ابراهيم \_ عليه السلام « وابراهيم الذي و في الا تزر وازرة وزر أخرى ». وقال عن على " ـ عليه السلام « يوفون بالنذر ويخافون يوماً كان شرّه مستطيراً ». وقال عن الملائكة « يخافون ربّهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون » . وقال عن على " ـ عليه السلام « ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويتيماً وأسيراً » . وقال عن موسى \_ عليه السلام « انّه كان مخلصاً وكان رسولاً نبيّاً ». وقال عن على "\_ عليه السلام «اتّما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً». وقال عن محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم «عفا الله عنك ». وقال عن على " \_ عليه السلام « فوقاهم الله شرّ ذلك اليوم ولقّاهم نضرةً وسروراً » . وقال عن أيَّوب \_ عليه السلام « انَّا وجدناه صابراً ، نعم العبد انَّه أوَّاب » . وقال عن على ّ ـ عليه السلام « وجزاهم بما صبروا جنَّة ً وحريراً ».

(۸۱۰) وقد ورد بروایة غیر هذه مساواته مع اثنی عشر نبیّاً ـ علیهم

السلام . فالانبياء الخمسة الباقون (هم) قوله تعالى فى حقّ آدم \_ عليه السلام « أنّ الله اصطفى آدم » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام « ثمّ أور ثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا » . وقوله تعالى فى حقّ نوح \_ عليه السلام « انّه كان عبداً شكوراً » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام « انّا جعلناك شاكراً وامّا كفوراً » . وقوله فى حقّ داود \_ عليه السلام « انّا جعلناك خليفة أفى الارض » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام « ليستخلفنهم فى 6 الارض كما استخلف الذين من قبلهم » . وقوله فى حقّ سليمان \_ عليه السلام « و آتيناه ملكاً كبيراً » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام « اذا السلام « و آتيناه ملكاً كبيراً » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام و أيت نعيماً وملكاً كبيراً » . وقوله فى حقّ عيسى \_ عليه السلام و أوصانى بالصلاة والزكاة ما دُمت حيّاً » . وقوله فى حقّ على " \_ عليه السلام « الذبن يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكمون » .

(۸۱۱) هذه مساواته مع الانبياء والرسل. وأمّا تفضيله على أولى 12 العزم من الرسل وغيرهم ، فهو ما روى جعفر بن محمّد بن على بن عبيد عن محمّد بن عمرو عن عبدالله بن الوليد السمان، قال «قال لى أبو جعفر (يعنى الامام محمّد الباقر) عليه السلام «ما تقول الشيعة في على 15

وموسى وعيسى \_ عليهم السلام ؟ قلت : جعلت فداك ! عن أى حال تسألنى ؟ قال : أسألك عن العلم . قلت : هو ، والله ! أعلم منهما . قال : يا عبدالله ! أليسوا يقولون أن لعلى \_ عليه السلام \_ ما لرسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ؟ قلت : نعم ! قال : فخاصمهم فيه . أن الله \_ تبارك وتعالى \_ قال لموسى \_ عليه السلام « وكتبنا له في الالواح من كلّ شيء ي » . فعلمنا أنه لم يكتب لموسى كلّ شيء ي . وقال تعالى لعيسى \_ عليه السلام « ولابيّن لم يكتب لموسى كلّ شيء ي . وقال تعالى لعيسى \_ عليه السلام « ولابيّن لكم بعض الذي تختلفون فيه » . فعلمنا أنه لم يبيّن له الامر كله . وقال تبارك وتعالى لمحمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « وجئنا بك شهيداً على هؤلاء ونرّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء ي » .

النيشابورى، عن عبدالله بن محمّد اليمانى، عن حمدان بن سليمان النيشابورى، عن عبدالله بن محمّد اليمانى، عن مسلم بن الحجاج، عن يونس، عن الحسين بن علوان، عن أبى عبد الله (يعنى الامام جعفر الصادق) عليه السلام \_ أنّه قال « ان الله خلق أولى العزم من الرسل ، وفضّلهم بالعلم، وأورثنا علمهم، وفضّلنا عليهم، وعلم رسول الله ما لم يعلموا، وعلمنا عليهم، وسول الله وعلمهم».

(۸۱۳) وروى ابراهيم بن اسحاق ، عن عبد الله بن عبدالله بن حماد ، عن شرف التمار ، قال « كنّا عند أبى عبد الله (يعنى الامام جعفر الصادق) عليه السلام \_ ونحن جماعة في الحجر . فقال « ورب هذه البنية ! ورب هذه الكعبة ! \_ ثلاث مرات \_ لو كنتُ بين موسى والخضر لاخبر تهما أتى أعلم

منهما ولانبأ تهما بما ليس في أيديهما ». وأمثال ذلك كثيرة ، نكتفي منها بهذا المقدار . \_ هذا آخر النقليّات في هذا الباب . والله أعلم بالصواب .

(٨١٤) وإن كان بالعقل، فالعقل الصحيح يحكم بأن هذا الشخص، الموصوف بهذه الاوصاف، أنسب وأولى بالختميّة من عيسى عليه السلام. ومع ذلك فمعلوم أن الشيخ حكم بأن النبوّة المطلقة والولاية المطلقة مخصوصتان بالحقيقة المحمّديّة، لان للحقيقة المحمّديّة اعتبارين : اعتبار الظاهر وهو المخصوص بالنبوّة، واعتبار الباطن وهو المخصوص بالولاية. وذكر أن هذه الولاية حاصلة للختم بالارث الحقيقي وهو قوله « فخاتم و الرسل ، من حيث ولايته، نسبته مع الختم للولاية نسبة الانبياء والرسل معه ؛ فانّه الولي والرسول النبي ؛ وخاتم الاولياء (هو) الولي الوارث ، الآخذ عن الاصل، المشاهد للمراتب؛ وهو حسنة من حسنات خاتم الرسل، عمم عليه وآله وسلم ».

(٨١٥) فنقول: خصوصيّة عيسى عليه السلام بهذا المقام (أى مقام الختميّة المطلقة) لا يخلو من وجهين: امّا أن يكون من حيت نسبته المعنويّة مع النبيّ حسلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أو من حيث نسبته الصوريّة معه؛ وعلى كلا التقديرين على ّ عليه السلام \_ أولى به وأنسب، لان نسبته المعنويّة مع النبي معلومة لكلّ واحد ، ومعلوم أنّها أكثر 18

M = 10 وهو قوله ... بالعقل M = 10 وهو قوله ... والنقليات M = 10 وهو قوله ... حيث M = 10 M =

من عيسى \_ عليه السلام . وكذلك نسبته الصوريّة . ومع ذلك ، (فنحن) نستدلّ عليهما بكلام النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وكلام الشيخ (نفسه) وغير ذلك ، ليعرف بالتحقيق أنّه كذلك .

(۸۱٦) أمّا نسبته المعنويّة ، فقد ورد عنه \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أنّه قال « ان الله تعالى خلق روحى وروح على قبل أن يخلق الخلق بما شاء . فلمّا خلق الله تعالى آدم ، أودع أرواحنا صلبه . فلم يزل ينقلها من صلب ظاهر الى رحم طاهر . فلم يصبها دنس الشرك وغمر الجاهلية ، حتّى أقرّها الله تعالى في صلب عبد المطلّب . ثمّ أخرجها من صلبه ، فقسمها قسمين : فجمل روحى في صلب عبد الله ، وروح على في صلب أبي طالب . فعلى منى ، وطاعته كطاعتى ؛ لا يحبّنى من يبغضه ، ولا يبغضنى من يبعضه » .

12 الرابع عشر من كتابه باسناد طويل ، أنّه لمّا قدم على على رسول الله بفتح خيبر ، قال رسول الله \_ مسلم « لولا أن تقول فيك طائفة خيبر ، قال رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « لولا أن تقول فيك طائفة من المتى ما قالت النصارى في المسيح ، لقلت اليوم فيك مقالاً : لا تمرّ بملا الا أخذوا التراب من تحت قدميك ، ومن فضل طهورك يستشفون به . ولكن حسبك أن تكون منّى وأنا منك . ترثنى وأرثك . وانّك منّى بمنزلة هرون من موسى ، الا أنّه لا نبى " بعدى . وانّك تبرئ ذمّتى ، وتقاتل على سنتى .

<sup>1</sup> نسبته F : نسبة M  $\|$  6 آدم F: M  $\|$  6–7 فلم يزل ... الجاهلية F: M نسبته F : M نسبة F : M الله F = F فقسمها ... في صلب F : F الله F : F المناقب للخوارزمي ( المكتبة الحيدرية في النجف الاشرف ، ١٣٨٥ - ١٩٦٥ ) ص كتابه : المناقب للخوارزمي ( المكتبة الحيدرية في النجف الاشرف ، ١٣٨٥ F : F المناقة F : معا F المناقة F : F المناقة F : F المناقة F : F المناقد F : F : F المناقد F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F : F

15

وانّك غداً فى الآخرة أقرب الناس منّى . وانّك أوّل من يرد على الحوض ، وأوّل من يكسى معى ، وأوّل داخل فى الجنّة من المّتى . وان شيعتك على منابر من نور . وان الحقّ على لسانك ، وفى قلبك ، وبين 3 عينيك » .

الله عليه وآله وسلّم: كنت، أنا وعلى "، نوراً بين يدى الله تعالى من قبل 6 الله عليه وآله وسلّم: كنت، أنا وعلى "، نوراً بين يدى الله تعالى من قبل 6 أن يخلق آدم بأربعة عشر ألف عام. فلمّا خلق الله تعالى آدم ، سلك ذلك النور في صلبه . فلم يزل الله تعالى ينقله من صلب الى صلب ، حتّى أقرّه في صلب عبد المطلّب . ثمّ أخرجه من صلب عبد المطلّب ، وقور على "فقسمه قسمين بنصفين : فجعل نورى في صلب عبد الله ، ونور على "فقسمه قسمين بنصفين : فجعل نورى في صلب عبد الله ، ونور على "في صلب أبى طالب . فعلى منّى وأنا منه ، لحمه لحمى ، ودمه دمى . فمن أحبّه فبحبّى أحبّه ، ومن أبغضه فببغضى أبغضه . \_الحديث » .

(٨١٩) وجميع ذلك يشهد بنسبته المعنويّة مع النبيّ ، وحقيقته التي هي روحه في الازل. وليس لعيسي عليه السلام ـ هذا المقام ، ولا لغيره من الانبياء والرسل.

(۸۲۰) وذكر هذا المعنى بعينه الشيخ ـ قدّس الله تعالى سرّه ـ فى «فتوحاته» فى الباب السادس من المجلّد الاوّل أو الثانى ، فى «معرفة بدء الخلق الروحاني » ومن هو أوّل موجود فيه ؟ وممّ وجد ؟ وفيم وجد ؟ وعلى أي " 18

مثال وجد؟ ولم وجد؟ وما غايته؟ الى غير ذلك. وهو قوله «كان الله ولا شيء معه». ثمّ أدرج فيه (أى في هذا الخبر) «وهو الآن على ما كان، من يرجع اليه تعالى من ايجاده العالم صفة لم يكن عليها، بل كان موصوفاً لنفسه، ومسمّى قبل خلقه بالاسماء التي يدعوه بها خلقه. فلمّا أراد وَجود العالم وبدءه على حدّ ما علمه بعلمه بنفسه، انفعل عن تلك الارادة المعقدسة بضرب تجلّ من تجلّيات التنزيه الى الحقيقة الكلّية. فانفعل عنها حقيقة تسمّى الهباء، بمنزلة طرح البنّاء الجس ليفتح فيها ما شاء من الاشكال والصور. وهذا أوّل موجود، وقد ذكره على بن أبي طالب من الاشكال والصور فيها بن عبدالله (التسترى) ـ رحمه الله ـ وغيرهما من أهل التحقيق والكشف والوجود».

(۸۲۱) « ثمّ انّه سبحانه تجلّی بنوره الی ذلك الهباء، ویسمّیه أصحاب الافكار الهیولی الكلّی ، والعالم فیه بالقوّة والصلاحیّة . فقبل منه كلّ شیء فی ذلك الهباء علی حسب قوّته استعداده ، كما یقبل زوایا البیت نور السراج ، وعلی قدر قربه من ذلك النور یشتد ضوؤه وقبوله . قال تعالی السراج ، وعلی قدر قربه من ذلك النور بشتد ضوؤه وقبوله . قال تعالی قبولا فی ذلك الهباء الاحقیقة محمّد \_ صلّی الله علیه وآله وسلّم \_ المسمّاة بالعقل الاوّل . فكان سیّد العالم بأسره ، وأوّل ظاهر فی الوجود . فكان بالعقل الاوّل . فكان سیّد العالم بأسره ، وأوّل ظاهر فی الوجود . فكان الهباء وجده من ذلك النور الالهی " ، ومن الهباء ، ومن الحقیقة الكلیّة . وفی الهباء وجد عینه و عین العالم . وأقرب الناس الیه علی " بن أبی طالب وأسرار

 $F_-: M$  ما  $F_-: M$  مثل نوره ... سورة  $F_-: M$  مثل نوره ... سورة  $F_-: M$  مثل نوره ... سورة  $F_-: M$  مثل نوره  $F_-: M$  مثل نوره ... سورة  $F_-: M$  مثل نوره .

الانبياء أجمعين ». هذا آخره .

(۸۲۲) وهذا الكلام قاطع وبرهان واضح على ختميّته للولاية المطلقة ، حيث تقرّر أنّ للحقيقة المحمّديّة اعتبارين : اعتبار الظاهر واعتبار الباطن . ويكون والباطن يتعلّق بالولى الختم ، الذى يكون أقرب الناس اليه ، ويكون حسنة من حسناته ، لان غير على على عليه السلام ليس له هذا القرب ولا هذه الخصوصيّة . ولا سيما (أنه) ورد من النبي اشارات دالّة عليها ، مثل قوله وأنا وعلى من نور واحد » « أنا وعلى من شجرة واحدة » وغير ذلك من الاشارات المتقدّم ذكرها ، الدالّة على أنّهما من نور واحد ومن حقيقة واحدة .

(٨٢٣) وكذلك قول على "عليه السلام: « أنا النقطة تحت الباء » و(في خطبة البيان) « أنا الاوّل وأنا الآخر ، وأنا الظاهر وأنا الباطن ، وأنا الباطن ، وأنا وجه الله وأنا جنب الله » الى آخره كما عرفته ، لان "كلّ ذلك يدل على 12 أن "حقيقته وحقيقة النبي "حقيقة واحدة . وهذا هو المطلوب من هذا المحث .

( ٨٧٤) وذكر بعض َ هذا النقل القيصرى ّ في « مقدّماته » لشرحه 15 « الفصوص »، في معرض هذا البحث . وعن كلّ واحد من الائمّة ورد مثل هذا الكلام ، كقولهم مثلاً « نحن جهة الله ، ونحن باب الله ، ونحن لسان الله ، ونحن وجه الله ، ونحن عين الله في خلقه ، ونحن ولاة أمر الله تعالى في 18 عباده » . وبعبارة أخرى « نحن ولاة أمر الله ، وخزنة علم الله ، وعبرة وحي

وعن المتقدم: المتقدمة MF  $\parallel$  15 وذكر: + عن + الهذا M : أهل + 16 وعن 8 المتقدم: + عن M + 17 + عن M + 17 + 3 عن M + 17 + 4 عن + 5 عن + 6 عن + 7 عن + 8 عن + 8 عن + 8 عن + 9 عن

الله ، وأهل دين الله ، وعلينا نزل الكتاب وبنا عبد الله » و« لولانا ما عرف الله » و« نحن ورثة نبي الله وعترته ».

تحقیقها من الاخبار المذ کورة والاشارات المنقولة ، بعد تحقیقها من حیث النسب والقرابة ، وأته ابن عمّه وصهره ؛ ومن حیث الحسب والفضیلة ، وأنّه النسب والقرابة ، وأنّه ابن عمّه وصهره ؛ ومن حیث الحسب والفضیلة ، وأنّه وارث علمه ، وخازن سرّه ، وخلیفته علی أمره ، وامامه فی اُمّته . و کذلك أولاده المعصومون \_ علیهم السلام \_ لان کلّ واحد منهم امام منصوص من قبله وقبل الله تعالی ، معصوم بنفسه ، کما تقرّر قبل ذلك فی الاصل الاوّل عقلاً و نقلاً .

(۸۲٦) وبالحقيقة هم الموسومون بالائمة والورثة في قوله تعالى « ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الارض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الها الوارثين » وقوله « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم » الآية . وهذا البحث ، أي بحث نسبته الصورية مع النبي "، ولا يحتاج الى أكثر من هذا ، لانها من شهرتها مستغنية عن التطويل والاطناب .

(۸۲۷) والغرض منه أنّ العقل الصحيح ، بحكم نسبته المعنويّة الصوريّة وفضائله الارثيّة والكسبيّة ، يحكم بأنّ عليّاً ، أمير المؤمنين، أنسب بالختميّة من عيسى ، كما مرّ ذكره مراراً . وكلّ من كابر ذلك كابر عقله ،

<sup>8</sup> في الأصل F : والأصل M || الأول F : 11-11 ونريد ... سورة 7 ( القصص ) آية 8 || 12-11 وعد الله ... سورة 8 ( النور ) آية 8 || 14 نسبته 14 : نسبه 15 || 15 : نسبه 15 : نسبة 15 : نسبه 15 : نسبه

وخرج بذلك عن دايرة أهل العقل وأرباب العلم، وعن استحقاق الخطاب بمثل هذا الكلام. والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب « والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ».

(۸۲۸) وان كان بالكشف، فكشف غيره يحكم بعكس ذلك ، أعنى كشف الشيخ ومشايخه المذكورين (من) أن عيسى أولى وأنسب بالختمية بالولاية المطلقة، فكشف لنا ولغيرنا من المشايخ بأن علياً أولى وأنسب وبهذه المرتبة. ومع ذلك، فلو تأملت ، لعرفت أن كشف الشيخ أيضاً يشهد بذلك ، لانه قال « فخاتم الرسل ، من حيث ولايته ، نسبته مع الختم للولاية نسبة الانبياء والرسل معه ؛ فانه (الولي و) الرسول النبي ؛ وخاتم الاولياء و (هو الولي ) الوارث ، الآخذ عن الاصل ، المشاهد للمراتب ؛ وهو حسنة من حسنات خاتم الرسل محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلم ».

(۸۲۹) فمعناه على ما شرحه الشرّاح ، هو أنّه يقول «نسبة خاتم الرسل الذي هو نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ الى خاتم الاولياء نسبة الانبياء والرسل الذي هو نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ الى خاتم الانبياء والرسل محتاجون الى خاتم الرسل في أخذ النبوّة والرسالة منه ، فكذلك خاتم الرسل محتاج الى خاتم الاولياء في أخذ النبوّة والرسالة منه ، لان خاتم الاولياء يأخذ من الله بلا واسطة ، ويفيض على غيره بواسطته ، كما هو يأخذ منه ويفيض على غيره . وقوله « خاتم الاولياء (هو) الوارث ، الآخذ عن الاصل » تعليل لذلك ، يعنى الله احتياج خاتم الرسل اليه لاجل أنّه آخذ عن الاصل ، مشاهد للمراتب علّة احتياج خاتم الرسل اليه لاجل أنّه آخذ عن الاصل ، مشاهد للمراتب

<sup>5</sup>\_3 والله يقول ..: سورة ٣٣ ( الاحزاب ) آية £ || 4 أعنى M : يعنى F || 5 المذكورين : المذكورين : المذكورين : المذكورة MF || 15 فكذلك F : لان M || 16 في اخذ ... الاولياء F : MF الله الله || 17 على غيره : عليه MF || MF

الآلهيّة كلّها ، وليس خاتم الرسل كذلك ، كما أشار اليه قبل ذلك وقال «وسبب « لانّه يرى الامر على ما هو عليه » فلا بدّ (من) أن يراه هكذا . وقال «وسبب ذلك أيضاً ، أنّه أخذ من المعدن الذي يأخذ الملك الذي يوحى به الى الرسول » . وقال عقيبه « فان فهمت ما أشرت ، فقد حصل لك العلم النافع » .

و (۸۳۰) فنقول: تخصيص هذا المقام بعيسى \_ عليه السلام \_ لا يجوز من وجهين: الاوّل أنه ليس «حسنة من حسنات خاتم الرسل » التي هي «الدرجة » أو «المظهر» كما شرحه الشارحون ، لان خصوصية درجته ومرتبته ومظهريته على هذا المعنى بأمير المؤمنين أنسب ، كما عرفته عقلاً ونقلاً ، لان هذا الكلام لا يستقيم معناه الا اذا تصوّرنا (أن ) حقيقة خاتم الرسل وحقيقة خاتم الاولياء حقيقة واحدة ، معتبرة من حيث الظاهر خاتم الرسل وحقيقة خاتم الاولياء عقيقة والاخرى بالولاية ، كما مر . والا فيلزم ترجيح عيسى على نبيّنا ، وهذا غير جائز .

(۸۳۱) وان قلت: فبالنسبة الى على للزم هذا (أى ترجيحه على النبى محمّد) \_ قلت: نعم! كان يلزم ذلك لو تصوّرنا المغايرة بين حقيقتيهما. فأمّا مع عدم المغايرة، فلا يلزم ذلك .

(۸۳۲) وان قلت : جميع الانبياء والرسل درجة من درجاته ومظهر 15 من مظاهره ، وليس هذا مخصوصاً بعلى "، ـ قلت : واذا كان كذلك ، فلم خصّه الشيخ (الاكبر) بعيسى دون جميع الانبياء والرسل ؟ والحال أن "

<sup>8</sup> المظهر : الظاهر F المظاهر M  $\parallel 9$  ومرتبته M : ومرتبة ومظهرية M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

ابراهيم بعد نبيّنا أعظم من جميع الانبياء والرسل مرتبة ومقاماً ، وهذا المقام به كان أنسب وبحاله كان أولى ، لان الله ما أمر النبي الا باتباعه واتباع طريقته والاخذ من مقامه ، كما هو مذكور في القرآن ، كقوله 3 تعالى « ان أولى الناس بابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين » وكقوله « ثمّ أوحينا اليك أن اتبع ملّة ابراهيم حنيفاً وما كان من المشركين » .

ما هو عليه في نفس الامر، لان هذه (الرؤية هي) مرتبة قطب الاقطاب ما هو عليه في نفس الامر، لان هذه (الرؤية هي) مرتبة قطب الاقطاب لاغير، وهي خاصة بنبيننا والذي يكون على مقامه من الاولياء، مثل أمير و المؤمنين وأولاده، كما ثبت عند أرباب التحقيق، عقلا ونقلا وكشفا . وأخبر كل واحد منهم (أي من الائمة الاطهار) عنه (أي عن مقام رؤية الامر على ما هو عليه في نفسه)، كقول أمير المؤمنين مثلاً «لوكشف 12 الغطاء ما ازددت يقيناً». وكقوله «سلوني عمّا دون العرش، فاتي بطرق السماء أعلم من طرق الارض». وكقوله «والله! لو شئت أن أخبر كل رجل منكم بمخرجه ومولجه وجميع شأنه، لفعلت بولكن أخاف أن أخبر كل يكفروا في برسول الله ». وكقول رسول الله فيهم بأجمعهم «من سرّه أن يحيا حياتي، ويموت ميتتي، ويدخل جنّة ربّي، جنّة عدن ، قصبة من بعدى 18 قصبانه غرسها بيده فقال لها:كوني فكانت، فليتول عليّاً والاوصياء من بعدى 18

<sup>4</sup> ان أولى ..: سورة ٣ ( آل عمران ) آية ٢١ || 5-6 ثم أوحينا ..: سورة ٢١ (النحل) آية ٢٤ || 7 الذين F : الذي M || يرون: يرى MF || 9 وهي خاصة : وهو خاص MF || 13 عما F : ما M || فاني F : فانه M || 17 قصبة : : قضيب وهو خاص MF || 18 قصبانه : قضبانه MF || غرسها : غرسه MF || لها : له MF || كوني : كن MF || فكانت : فكان FM || فليتول : فليتوالي F فليتوالي M

ويسلم لفضلهم فاتهم الهداة ، المؤمنون، المرضيّون . أعطاهم الله فهمى وعلمى ، فهم عترتى ، من دمى ولحمى . اشكو الى الله تعالى عدوهم من أمّتى ، المنكرين لفضلهم، القاطعين فيهم صلتى . فوالله ! ليقبلن الى "، لاتنالهم شفاعتى! » (٨٣٤) وبرواية اخرى « من سرّه أن يحيا حياتى ، ويموت ميتتى ، ويدخل الجنّة التى وعدنى ربّى ، جنّة عدن ، قصبة من قصبانه ، غرسها ربّى بيده ، ثمّ قال لها : كونى فتكون ، \_ فليتول عليّاً من بعدى والاوصياء من ذريّتي . أعطاهم الله تعالى فهمى وعلمى . فيا لله ! (للمنكرين لفضلهم) ليقبلن الى "، لا تنالهم شفاعتى » . وأمثال ذلك كثيرة . والمراد الخلافة والاماهة .

(۸۳۵) وقد أشار الى المعنيين المذكورين، أى عدم ترجيح خاتم الاولياء على خاتم الرسل بسبب ذلك \_ أى بسبب أن خاتم الرسل ما يأخذ الفيض الا منه \_ وعدم تخصيص هذه المرتبة بحقيقة غير خاتم الاولياء الذى هو حسنة من حسنات خاتم الرسل، الشيخ الكامل شرف الدين القيصرى في شرحه للفصوص له، الاولى، وهو قوله « فخاتم الرسل ما رأى الحق الا من مرتبة ولاية نفسه ، لا من مرتبة غيره ، فلا يلزم النقص. ومثاله: الخازن اذا أعطى بأمر السلطان للحواشي من الخزينة المنظان، فالسلطان أخذ منه كغيره من الحواشي ولا نقص ». وهذا

<sup>3</sup> فوالله: فيا لله MF اليقبلن F: ليقتلن M االى F: ابنى M ا E عدن: E منر E منز E منز E قصيه: فضيب E ا E فرسها: غرسة E الى المنافع المنافع

أيضاً دال على خصوصيّة الولاية والختميّة بعلى " عليه السلام \_ لان الخزينة هي الحقايق الالهيّة المخصوصة الخزينة هي الحقايق الالهيّة المخفيّة في باطن النبوّة الكلّيّة ، المخصوصة بنبيّنا . والخازن هو الذي يكون على مقام باطنه ، الذي هو الولاية 3 الكلّيّة ، وهو على "، حيث ان حقيقتهما واحدة .

(۸۳٦) وأمّا الثانى فهو قوله « ومن أمعن النظر فى جواز كون المحال الملك واسطة بين الحقّ والانبياء ، لا يصعب عليه قبول كون الخاتم للولاية ــ الذى هو مظهر باطن الاسم الجامع وأعلى مرتبة من الملايكة ــ واسطة بينهم وبين الحقّ ». قلنا : هذا أيضاً صحيح ، لكن فيه دقيقة ، وهى أن الملك واسطة بين الحقّ والانبياء فى عالم الصورة ومقام البشرية . والا ففى عالم الحقيقة ومقام الولاية ، فلا ملك هناك ولا جبرئيل ، لقول النبى « لى مع الله وقت لا يسعنى ملك مقرّب ولا نبى مرسل » . ولقول جبرئيل « لو دنوت أنملة 12 لاحترقت مرسل » . ولقول جبرئيل « لو دنوت أنملة 12 لاحترقت من .

(۸۳۷) فالادب فیه أن یقال: ان باطن هذا النبی ،الذی هو مقام ولایته ،یأخذ الفیض من الله تعالی بلا واسطة غیره ، ویفیض 15 علی ظاهره الذی هو مقام النبوّة . ولکن مقام ولایته ، فی عالم المظاهر ، مخصوص بخاتم الولایة ، الذی هو مخلوق من نوره الخاص ، الذی هو روحه وحقیقته ، لقوله « أنا وعلی من نور 18

18

واحد ». وعلى هذا التقدير لا مدخل لعيسى \_ عليه السلام \_ في هذا المقام .

(ATA) وقد أشار الى هذا المعنى الشيخ في « فتوحاته » في آخر 3 الباب الرابع عشر ، وذكره القيصرى في شرحه (للفصوص)؛ ولكن أخطأ (الشيخ الاكبر) في تخصيصه أيضاً بعيسي ، وهو قوله « ولهذا الروح المحمّدي ّ مظاهر في العالم ، وأكمل مظاهره في قطب الزمان وفي ختم الولاية المحمّديّة ، وختم الولاية العامّة الذي هو عيسي » الى آخره . \_ وأيضاً قوله في الفصوص ، الذي تقدّم ذكره « فالمرسلون من كونهم أولياء لا يرون ما ذكرناه الا من مشكاة خاتم الاولياء ، فكيف (من) دونهم من الاولياء؟ وان كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من التشريع ، فذلك لا يقدح في مقامه ولا يناقض ما ذهبنا اليه ، فانّه من وجه يكون أنزل، كما أنّه من وجه يكون أعلى » يشهد بذلك ، لانّه قال « وان كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من التشريع » . وعيسى ليس تابعاً لنبيّنا ، الذي هو خاتم الرسل لما جاء 15 به من الاحكام ؛ بل التابع له في هذا الباب على ما ينبغي ، هو على " مع كماله في الولاية الحاصلة له من النبيِّ بالارث الحقيقي والارث الصوري وغير ذاك.

(۸۳۹) وان قلت : (يحتمل) أنّه أراد بذلك أنّ عيسى اذا نزل يكون تابعاً لشريعته، كما ذكر في « الفتوحات »، \_ قلت : هذا أوّلاً غير معلوم ؛ ومع تقديره، فهو تجويز بعيد وتقدير على سبيل المجاز ؛ ومع

<sup>11</sup> فذلك M : فلذلك F فلذلك 11

وجود الحقيقة لا يجوز الحكم بالمجاز. ومع ذلك ، فكلامه في « الفص العزيري » يحكم بخلاف ذلك ، لانه ذكر فيه أنّ النبوّة لمّا انسد طريقها ، وكذلك الرسالة ، وجب أن تكون الولاية باقية والاولياء باقون عناية همن الله لعباده ، ليقوموا باجراء أحكام الشريعة ، وارشاد العباد الى الله تعالى . وقال : « هؤلاء هم العلماء الورثة » . وعلى هذا التقدير ، ما يحتاج الشرع الى ظهور عيسى وبيان أحكامه من طريق نبيّنا ، لانها مقرّرة عند 6 العلماء الورثة .

(۸٤٠) وقال أيضاً « وهذا يكون في دولة المهدى » . ومعلوم أنّ المهدى ليس بخارج من « الورثة » ولا من « العلماء » . فلا يكون محتاجاً و الى عيسى في اظهار شرع جدّه ، كأجداده وآبائه \_ عليهم السلام ؛ فانّهم ، في بيان شرع النبيّ واظهاره ، ما كانوا يحتاجون الى أحد أصلاً .

(٨٤١) ومثل هذا الكلام بعيد عن مثل هذا الشخص. وكيف يجوز 12 من مثله سلوك طريق التعصّب ورعاية قاعدة المذهب الى هذه الغاية ؟ أعنى أن يكون عارفاً بالحقيقة أن هذا المقام (هو) مقام على ومنزلته، وأنه قطب الاقطاب والكمّل ، وليس (بوجد) أعلى منه في الاولياء ، - 15 وهو ينسب هذا المقام الى غيره ، ولا يذكره بشيء أصلاً! بل يذكر ، في معرض الاستشهاد ، الشيخين (أي أبابكر وعمر) ويعدّهم من الاولياء ، ولا يعدّه ولا أولاده منهم! مع أنّه يدّعى أن هذا الكتاب (أي فصوص 18

<sup>2</sup> العزيرى : العزيزى MF  $\parallel MF$  ليقوموا : ليقومون MF  $\parallel 8-9$  ومعلوم ان لمهدى MF : M  $\parallel 9$  الورثة M : M الولاية M  $\parallel 10$  عيسى : M أقول : والشيخ أطلق عيسى وأراد من نفخ فيه الروح ورباه ونطق في المهد عن لسانه M (بالاصل)

الحكم) قد أعطاه ايّاه النبيّ في النوم وهو ينقل عنه بلا زيادة ونقصان! وحاشي أن يأمر النبيّ بأمثال ذلك!

3 (١٤٤٨) والحق أنه يصدق في هذا المقام على الشيخ ما قال في حق النبي وغيره في « فصوصه » ، في معرض قوله \_ عليه السلام « أنتم أعلم بأمور دنياكم » و « قصة تأبير النخل » وغير ذلك . وهو قوله « فما يلزم الكامل أن يكون له التقدّم في كلّ شيء وكلّ مرتبة . وانّما نظر الرجال الى التقدّم في رتب العلم بالله : هنالك مطلبهم ! وأمّا حوادث الاكوان ، فلا تعلّق لخواطرهم بها . فتحقّق ما ذكرناه » الى آخره . \_ لان حاله في هذا والمقام بعينه كحال النبي في مقام « تأبير النخل » ، و(حال) غيره من الاولياء في مقاماتهم . وكذلك حال موسى مع الخضر . فان كمال كلّ شخص منحصر في مرتبته ، ولا يمكن أن يتعدّى طوره نبيّاً كان أو وليّاً شخص منحصر في مرتبته ، ولا يمكن أن يتعدّى طوره نبيّاً كان أو وليّاً ورسولاً أو وصيّاً . وهذه قاعدة مقرّرة عند أرباب التحقيق ، بحيث لا خلاف فيها .

(٨٤٣) وبالجملة قوله في «الفص العزيري» وهو أنه قال « واعلم أن الولاية هي الفلك المحيط العام ، ولهذا لم تنقطع ، ولها الابتناء العام . وأمّا نبوّة التشريع فمنقطعة ، وفي محمّد ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ قد انقطعت و « لا نبي بعده » يعني مشرّعاً أو مشرّعاً له « ولا رسول » وهو الشرع . وهذا الحديث قصم ظهور أولياء الله تعالى ، لانه يتضمّن انقطاع

ذوق العبوديّة الكاملة التامّة ، فلا يطلق عليهم اسمها الخاص بها . فان العبد يريد أن يشارك سيّده \_ وهو الله \_ في اسم ، والله لم يسمّ بنبي ولا برسول ، و سمّى بالولى ، واتّصف بهذا الاسم فقال «الله ولى الذين آمنوا» وقال «وهو الولى الحميد» . وهذا الاسم باق ، جار على عباد الله دنيا وآخرة . فلم يبق اسم يختص به العبد دون الحق بانقطاع النبوّة والرسالة» .

(٨٤٤) « الا ان " الله لطف بعباده ، فأبقى لهم النبوّة العامّة ، التى لا تشريع فيها ، وأبقى لهم التشريع في الاجتهاد في ثبوت الاحكام ، وأبقى لهم الوراثة في التشريع ، فقال « العلماء ورثة الانبياء » . وما ثمّ ميراث في وذلك الا فيما اجتهدوا فيه من الاحكام فشر عوه . \_ فاذا رأيت النبي "يتكلم بكلام خارج عن التشريع ، فمن حيث هو ولي "وعارف . ولهذا مقامه \_ من حيث هو عالم وولي " و أكمل من حيث هو رسول وذو تشريع و وشرع » .

(٨٤٥) « فاذا سمعت َ أحداً من أهل الله يقول أو ينقل اليك عنه أنه قال « الولاية أعلى من النبوّة » فليس يريد ذلك القائل الا ما ذكرناه . 15 أو يقول : انّ الولى فوق النبي والرسول ، فانّه يعنى بذلك في شخص واحد ، وهو أنّ الرسول ، من حيث انّه ولى " ، انمّ منه من حيث أنّه نبي ورسول ، لا أن الولى التابع له أعلى منه . فان " التابع لا يدرك المتبوع 18

أبداً فيما هو تابع له فيه ، اذ لو ادركه ، لم يكن تابعاً . فافهم » . هذا آخره .

(٨٤٦) ومراده من مجموع ذلك ، أنَّ النبوَّة والرسالة التشريعيَّة منقطعتان، والولاية غير منقطعة، وهي باقية أبداً، وهي أتمّ دايرة منهما، وهي ، من حيث هي هي ، مطلقة عامّة . وختميّتها في هذه النشأة مخصوصة بعيسى ومرتبته . وليس مرادنا هذا ، بل مرادنا أنَّه اذا قال : « وأبقى لهم النبوّة العامّة » و« أبقى لهم التشريع في الاجتهاد » و« أبقى لهم الوراثة في التشريع » فما بقى فايدة فى نزول عيسى ـ عليه السلام ـ وبيانه أحكام شرع نبيّنا ، مع وجود هؤلاء الذين كلّ واحد منهم كنبيُّ الله ، لقوله « علماء أُمَّتي كأنبياء بني اسرائيل » ولقوله « العلماء ورثة الانبياء » واذا لم يكن في نزوله فايدة ، لاستغناء الشرع وأهله عنه ، فلا يكون نزوله الا عبثاً . لا سيّما مع وجود المهدى ـ عليه السلام ـ الذى هو الوارث الحقيقي والوليُّ الكامل الازليُّ المحمَّديُّ ، كما عرفته وستعرفه ، ان شاءالله تعالى. فأمَّا ان كان في نزوله فايدة بالنسبة اليه ، التي هي تحصيل كمالاته من المهدى \_ عليه السلام \_ كما قلناه ، فهذا جايز ؛ لكن ليس هذا زعم الشيخ وأصحابه .

(٨٤٧) ومن جملة التعصّب البارد في هذا المقام، هو الذي ظهر

من القيصرى فى شرحه قوله «وأبقى لهم الوراثة فى التشريع» \_ مسنداً اليه والى اعتقاده بأنه قال «هؤلاء الورثة هم الائمة الاربعة» وجعل الورثة (على) قسمين: قسم يتعلّق بالظاهر والشرع، وقال «هؤلاء علماء والظاهر، القايمون بأحكام الشريعة». وقسم يتعلّق بالباطن، وقال «هؤلاء علماء الباطن، القايمون بأحكام الحقيقة التى هى الولاية». وبالجملة علماء الباطن، الولياء الكبار والورثة الحقيقية، وما التفت الى الائمة ولمعصومين من ذريّته، الذين ثبتت ورائتهم وولايتهم عند الخاص والعام، عقلاً ونقلاً . نعوذ بالله من سيئات العقل ومزلة الاقدام!

(٨٤٨) والحال أن هؤلاء الائمة ما كانوا يدعون لانفسهم هذا المقام، و بل كانوا ينكرون على الفايلين به غاية ما في الباب أنهم كانوا يدعون ورئة الانبياء من حيث الشريعة وأحكامها وهذا أيضاً ما كان صحيحاً ، لان علوم الورثة هي التي تحصل للشخص بالارث ، أي بالكشف والالهام من الله تعالى دفعة أو تدريجاً ، بلا كسب ولا تعمل كما تقرّر في الاصل الاول ، وسيجيء برهانه في هذا الاصل في القاعدة الثانية ـ لا التي تحصل بالتعلم والتعليم في سنين كثيرة واجتهاد تام " كعلم الائمة الاربعة وغيرهم ، 15 لان الائمة الاربعة أوّلهم أبو حنيفة ، ومشهور أنه كان تلميذاً لمولانا جعفر بن محمد الصادق ، وما أخذ منه الا علم ظاهر الشريعة ؛ ومع ذلك ، خالفه فيها ، وكان يقضي برأيه وقياسه ، حمّى جرى بينهما ها جرى .

رمن جملة ما روی عنه ، هو انه قال « جئتُ الی حجّام يمنی ليحلق راسی . فقال لی : أدن ميامنك ، واستقبل القبلة ، وسم الله يمنی ليحلق راسی . فقال لی : أدن ميامنك ، واستقبل القبلة ، وسم الله تعالی . فتعلمت منه ثلاث خصال لم تكن عندی . فقلت له : مملوك أنت ، أم حرّ ؟ فقال : مملوك . قلت : لمن ؟ قال : لجعفر بن محمّد الصادق ـ عليهما السلام . قلت : أشاهد أم غايب ؟ قال : شاهد . فصرتُ الی بابه واستاً ذنت عليه ، فحجبنی . وجاء قوم من أهل الكوفة فاستأذنوا ، فأذن لهم ، فدخلت معهم . فلمّا صرت عنده ، قلت له : يا ابن رسول الله ! لو أرسلت الی أهل الكوفة ، فنهيتهم أن يشتموا أصحاب محمّد ـ صلّی الله عليه و آله وسلّم . فاتی تر كت فنهيتهم أن يشتموا أصحاب محمّد ـ صلّی الله عليه و آله وسلّم . فاتی تر كت يقبل منك ، وأنت ابن رسول الله ؟ فقال : أنت أوّل من لم يقبل منّی : دخلت يقبل منك ، وأنت ابن رسول الله ؟ فقال : أنت أوّل من لم يقبل منّی : دخلت داری بغير اذنی ، وجلست بغير أمری ، وتكلّمت بغير اذنی !»

12 (٨٥٠) « وقد بلغنى أنّك تقول بالقياس . فقلت : نعم ! به أقول . قال : ويحك ، يا نعمان ! أوّل من قاس أمر الله ابليس ، حين أمره بالسجود لآدم ، فأبي وقال « خلقتني من نار وخلقته من طين » . أيّما أكبر ، يا نعمان : الفتل أو الزنا ؟ قلت : القتل . قال : فلم جعل الله في القتل شاهدين وفي الزنا أربعة ؟ أينقاس لك هذا ؟ قلت : لا . قال : فأيّما أكبر : البول أو المني ؟ قلت : البول . قال : فلم أمر الله في البول بالوضوء ، أكبر : البول أو المني ؟ قلت : البول . قال : فأيّما أكبر : الصلاة أو الصوم ؟ قلت : المول ، قال : فلم أمر الله في البول بالوضوء ، الصوم ؟ قلت : المول ، قال : فلم وجب على الحائض أن تقضى الصوم ولا تقضى الصوم ولا تقضى

<sup>1</sup> قال 1 : - M  $\parallel$  2 يمنى 1 : عنى M  $\parallel$  7 عنده : + قصة النور السادس مع النعمان 1 ( بالاصل )  $\parallel$  8 فنهيتهم 1 1 1 لنهيتهم 1 1 1 من لم 1 : 1 ما 1 1 خلقتنى ... سوره 1 (الاعراف) آية 1 1

1.5

الصلاة؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا».

(٨٥١) « قال: فأيّما أضعف: المرأة أم الرجل؟ قلت: المرأة. قال: فلم جعل الله في الميراث للرجل سهمين وللمرأة سهماً ؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: 3 لا. قال: فلم حكم الله فيمن سرق عشرة دراهم القطع، واذا قطع الرجل يد رجل فعليه ديتها خمسة آلاف درهم؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا. قال: وقد بلغني أنّك تفسّر آية من كتاب الله \_عزّ وجلّ \_ وهي « لتسألنّ يومئذ عن النعيم » أنّه الطعام الطيّب والماء البارد في اليوم الصائف. قلت: نعم! قال: لو دعاك رجل واطعمك طعاماً طيّباً، وسقاك ماء بارداً، ثمّ امتنّ عليك بها، ما كنت تنسبه؟ قلت: الى البخل، قال: أفتبخّل الله تعالى؟ قلت: فما هو؟ قال: وحبّنا أهل البيت ». هذا آخره.

(٨٥٢) فشخص يكون كلامه مع قطب من الاقطاب في زمان وجوده، هذا، يعدّه العارف من الاولياء الكبار؟والله! هذا غبن عظيم. وبالحقيقة، 12 ان تنفّر الشيعة وغيرهم من الصوفيّة ليس الا بأمثال هذه المهملات.

(٨٥٣) وأيضاً لولا مخافة التطويل لبيّنّا من اصولهم وفروعهم أشياء عرفوا (بها) أنّهم في أيّ مقام، ومع ذلك فالسكوت عنها أولى.

(٨٥٤) والغرض أن علمه (أى علم أبى حنيفة) كان كسبيّاً لا ارثيّاً . هذا (شأن) أحد الائمّة الاربعة . وأمّا الثانى ، فهو مالك . وقد كان تلميذاً لربيعة الرأى ، وربيعة تلميذ عكرمة ، وعكرمة تلميذ عبد الله بن عباس . 18

<sup>4</sup> قال M = : F فلم : فبم MF المشرة M = : M دراهم : الدراهم MF = : M قال M = : M الشكائر ) آیهٔ MF الشكائر MF الشكائر ) MF المسألن ..: سورهٔ MF المسألن MF المسالخ M

وأمّا الثالث ، فهو الشافعي وقد كان تلميذاً لمالك . وأمّا الرابع ، فهو احمد بن حنبل . وقد كان تلميذاً للشافعيّ . وما كان لهم غير علم الظاهر والاحكام الفقهيّة المتعلّقة بالشرع . وما كانوا يدعون غير هذا .

(٨٥٥) فأمّا العلماء الورثة ، الذين كانوا وارثين بالحقيقة ، وما كانت علومهم كسبيّة ، بل كانت ارثيّة ، وكانوا من الاولياء الكبار في دين نبيّنا ـ و سلّى الله عليه وآله وسلّم ـ وكانوا قايمين بأحكام الشريعة والطريقة والحقيقة ، والى الآن (هم) موجودون (و) قايمون بها ، ـ فهم الائمّة المعصومون من أولاد على " ـ عليه السلام ـ لاغير ، كما عرفته قبل ذلك في الاصل الاوّل ، و وستعرفه أيضاً . وفيهم وردت ، باتّفاق أكثر المفسّرين ، الآية المذكورة و ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثين » . وكذلك الآية المذكورة عقيبها «ليستخلفنهم في الارض» الآية . وكذلك «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من «ليستخلفنهم في الارض» الآية . وكذلك «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من «ليستخلفنهم في الارض» الآية . وكذلك «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من «ليستخلفنهم في الارض» الآية . وكذلك «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من «ليستخلفنه » الآرة .

(٨٥٦) وأمّا قولهم فيه ، فهو ما روى عن مولانا على "بن الحسين زين العابدين ـ عليه السلام ـ أنّه قال « انّ محمّداً ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ 15 كان أمين الله في أرضه . فلمّا قبض محمّد ، كنّا ـ أهل البيت ـ ورثته ، فنحن أمناء الله تعالى في أرضه . عندنا علم المنايا والبلايا وأنساب العرب ومولد الاسلام . وانّا لنعرف الرجل ، اذا رأيناه ، بحقيقة الايمان وحقيقة النفاق . 18 وانّ شيعتنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء آبائهم (في الذكر) . أخذ الله علينا

<sup>10</sup> ونجعلهم أئمة M: -F سورة XX (القصص) آية XX الستخلفهم ... سورة XX (الفاطر) XX ( النور ) آية XX ( النور ) آية XX ( الآية XX الآية XX الآية XX الآية XX الآية XX القصص XX القصص XX القصص XX المكتوبون XX المكتوبون XX المكتوبون XX

وعليهم الميثاق: يردون موردنا، ويدخلون مدخلنا. نحن النجباء، وأفراطنا أفراط الانبياء. ونحن أبناء الاوصياء المخصوصون في كتاب الله عزّ وجلّ. ونحن أولى الناس بدين الله . نحن الذين و ونحن أولى الناس بدين الله . نحن الذين وشرع لنا دينه ، فقال في كتابه «شرع لكم من الدين ما وصّى به نوحاً »وقد وصانا بما وصى به نوحاً «والذي أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب . فقد عُمّمنا ، وبلّغنا ما عُمّمنا ، واستودعنا علمهم . ونحن ورثة الانبياء ، ونحن ورثة أولى العزم من الرسل . «أن اقيموا الدين » ونحن ورثة أولى العزم من الرسل . «أن اقيموا الدين » يا آل محمّد «ولا تتفرّقوا فيه » وكونوا على جماعتهم «كبر على المشركين » من أشرك بولاية على " ، ان " الله ، يا ومحمّد يهدى الله من يجيبك الى ولاية على " ـ عليه السلام » . وأمثال ذلك محمّد يهدى الله من يجيبك الى ولاية على " ـ عليه السلام » . وأمثال ذلك .

(۸۵۷) والغرض أن الاولياء أو العلماء الورثة أو الائمة الورثة ، هم 12 هؤلاء ، لا غيرهم . و كلام الشيخ ، المنقول من « الفتوحات » ، وهو قوله « وذلك أن الدنيا لمّا كان لها بدء ونهاية \_ وهو ختمها \_ قضى الله أن يكون جميع ما فيها بحسبها : له بدء وختام ؛ وكان من جملة ما فيها تنزيل الشرائع ، 15 فختم الله هذا التنزيل بشرع محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . فكان خاتم النبيّين و « ان الله كان بكلّ شيء عليماً » ؛ وكان من جملة ما فيها الولاية

<sup>4</sup> تا 9 شرع لكم ... يهدى اليه: سورة ٤٢ (الشورى) آية ١١-١١ || 4-5 وقد ... نوحاً ٢: وبال M || 8 يا آل ٢: وبال M || 8 يا آل ٢: وبال M || 8 اليك : + يا محمد M || 8 يا آل ٢: وبال M || 10 ولاية على : + كذا أصل نزول الآية Fh ( بالاصل ) || وأمثال ٢: فقال M || 16 بحسبها : بحسب نعيمها ٢ بحسا M || 16 فختم : ختم ٢ وختم M || 16 فكان : وكان ٢٠ || ١١ الله كان ... سورة ٤ ( النساء ) آية ٣٦ فكان : وكان ٢٠ || ١٤ ان الله كان ... سورة ٤ ( النساء ) آية ٣٦

العامّة ، ولها بدء من آدم ، فختمها الله تعالى بعيسى ـ عليه السلام ؛ وكان الختم يضاهى البدء « ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم » فختم (الله) بمثل ما بدأ ؛ وكان البدء لهذا الامر بنبى مطلق ، فختم به أيضاً » \_ (فهذا الكلام المنقول عن الشيخ) ليس بدليل على دعواه أيضاً ، لجواز أن يكون جميع ما قال بخلاف الواقع ، كما سنبينه .

6 (۸٥٨) لان الذي قاله (الشيخ ابن العربي في الفتوحات) « وكان من جملة ما فيها تنزيل الشرائع ، فختم الله هذا التنزيل بشرع محمّد ... فكان خاتم النبيّين » ، يجوز أن يكون هذا الختم لاجل هذا الترتيب ، أعنى و الابتداء كما كان بنبي الذي هو آدم ، كان الانتهاء بنبي الذي هو محمّد ، وقد كملت هذه الدايرة وتمّت . ويشهد بذلك قول النبي " « أنا والساعة كهائين » وقوله « ان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله فيه السماوات كهائين » وقوله « ان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله فيه السماوات والارض » .

(۸۰۹) وقال (الشيخ أيضاً) «ومن جملة ما فيها الولاية العامّة، ولها بدء من آدم، فختمها الله تعالى بعيسى، وكان الختم يضاهى البدء » الى بدء من آدم، فختمها الله تعالى بعيسى، وكان الختم يضاهى البدء » الى أخره \_ يجوز أيضاً أن يكون بعكس ذلك، لان الولاية المخصوصة بآدم، وان كانت فيه موجودة بالقوّة، لكن بالفعل أوّل ظهورها في شيث، الذي هو ولده، كما ذكر الشيخ في «الفص الشيشي». فحينئذ يكون ختمها بولد هو ولده، كما ذكر الشيخ في «الفص الشيق». فحينئذ يكون الختم من أولاد النبي ، الذي يضاهيه في النبوّة، الذي هو المهدى. فيكون الختم بمثل ما بدأ، لانه كان وصيّه، وهذا أيضاً وصيّه؛ وغير ذلك من النسبة بينهما.

<sup>6</sup> قاله : قال MF | 11 فيه M : فيها F | 16 الذي M -: F

(۸٦٠) والذى قاله (الشيخ) « ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم » لا مدخل له فى هذا المقام ، لان مراد الله به كان فى معرض تعجّب اليهود من ولد يولد بلا أب . فقال « ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم » الذى دخلقه بلا أب و أم . ولهذا قيد تعالى عقيبه بقوله « خلقه من تراب » ليعرف أنه « خلقه من تراب » أى من المواليد العنصرية التى أعظمها التراب ، بلا أب و أم . وكذلك (شأن) عيسى : خلقه من مواد عنصرية أعظمها التراب ، بلا أب و أم . وكذلك (شأن) عيسى : خلقه من مواد عنصرية أعظمها التراب ، وللا أب ، أى لم تكن العادة جارية بمثلها : فكان مثله (أى مثل عيسى عند الله) مثله (أى مثل آدم) .

(۸۶۱) و يوافق هذا المعنى ما ذكره القيصرى في آخر شرحه للفص والشيثى ، منقولاً عن « الفتوحات » من لفظ الشيخ ، وهو قوله « فأوجد عيسى عن مريم . فنزلت مريم منزلة آدم ، ونزل عيسى منزلة حواء . فكما وجدت أنثى من ذكر ، وجد ذكر من أنثى . فختم بمثل ما بدأ : في ايجاد ابن 12 من غير أب ، كما كانت حواء من غير أم " . فكان عيسى وحواء أخوين ، وكان آدم ومريم أبوين لهما ، « ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم » . هذا آخر ( النص " ) . ولا شك أن هذه المثلية والمبدئية والمنتهائية أنسب من الاول ، وان كان كل واحد منهما في محل الاعتراض .

(٨٦٢) و(يوافق) أيضاً (هذا المعنى) دعواه في « فصوصه » (بأن ) النبوّة المطلقة ليست مخصوصة بآدم ولا بغيره بعد نبيّنا ، لان الانبياء والرسل 18

<sup>2-1</sup> قاله: قال MF ان مثل عيسى .: سورهٔ  $\pi$  ( آل عمران ) آيهٔ  $\gamma$  ه ال 1 لا مدخل : فلا مدخل  $\gamma$  ال  $\gamma$  ه ال  $\gamma$  فيد  $\gamma$  فيد  $\gamma$  ال  $\gamma$  المخاد  $\gamma$  المداد  $\gamma$  المداد  $\gamma$  المداد  $\gamma$  المداد  $\gamma$  المداد

عليهم السلام.

كلّهم أنبياء مقيّدون ، أعنى ( ان ) نبوّتهم ورسالتهم مقيّدة ومكتسبة من النبي " المطلق .

3 (۸٦٣) وان قلت : ان "المهدى أيضاً ليس خاتم الولاية العامّة ، فكيف يصدق عليه هذا المعنى ؟ قلت عليس آدم ولا شيث أيضاً مظهرى ولكية العامّة ، لان "ولاية المجموع (أى مجموع الانبياء) غير نبيّنا مقيّدة كنبوّتهم . وان سُلم ان "ولاية آدم كانت مطلقة ، قلنا : ان "انختامها كان في على "والمهدى وغيره من أولاده ، (لاتهم) كانوا مظهر الولاية العامّة المخصوصة به . وهذا جايز عند الشيخ ، لانّه قال « الختم للولاية المطلقة هو الذى لا يكون بعده ولى على مقامه ، ويكون مرجع جميع الاولياء اليه ، كمرجع جميع الانبياء بعد نبيّنا الى نبيّنا» أعنى مرجع خضر والياس وعيسى وغيرهم .

12 (۸٦٤) وأيضاً لم لا يجوز أن يكون هذا البدء والختم بمعنى أن في زمان آدم كان الناس أمّة واحدة ، ويكون في زمان المهدى كذلك ، كما ورد في الخبر وذكرنا في الفصل الاوّل ، ويكون الختم كالبدء ، ولا يلزم منه فساد ؟ ومعلوم أن هذا أنسب بهذا المقام من عيسى الذي ينزل في آخر الزمان مع المهدى ، ويحتاج الى ملك يوحى (اليه) شرع نبيّنا حتى يعرفه ويظهره على الناس ، كما ذكره الشيخ ، مع وجود المهدى الذي هو أعلم بشرع جدّه من عيسى بطبقات كثيرة ، كآبائه –

<sup>17 ||</sup> F . ووحى M . ووحى M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M

(٨٦٥) والحقّ أن جميع ذلك ليس الا من رعاية المذهب وقبول الاحكام والاخبار من غير معدنها ومقرّها ؛ والا ، ينبغى أن يكون جميع المشايخ متّفقين على هذا . ومعلوم أن شيخ الطائفة ، الذى هو رئيس الكلّ ، الجنيد البغدادى ليس على هذا . وكذلك خاله السرى السقطى ومعروف الكرخي ، الذى هو شيخه ، وتابعوهم ؛ لانّهم بأجمعهم تلامذة الائمة المعصومين ـ صلوات الله عليهم ـ وكذلك أبو يزيد السطامي .

(۸۲۸) و كذلك الشيخ الاعظم سعد الدين الحموئي، لانه قال «لا يجوز اطلاق اسم الولى "، بعد رسول الله ، مطلقاً ومقيداً الا على على وأولاده ». و كتب في ذلك كتاباً سمّاه بـ « المحبوب » وهو مشتمل على علم الحروف والاشارات الحرفية ، بالدوائر وغير الدوائر ؛ وأحال كشفها وحلّها الى المهدى \_ عليه السلام . و كذلك الشيخ الكامل صدر الحقّ 12 والملّة والدين القونوى \_ قدّس الله روحه \_ فانّه كتب كتاباً ورسائل ، وأحال حلّ مجموعها الى المهدى . وما كان غرضهم من هذا الا أنّهم عرفوا أنّه معدن الولاية ، أباً عن جدّ عن جدّ ، الى النبي " حلّى الله عليه وآله وسلّم \_ كما سيجيء بيانه ، ان شاء الله . وهذا البحث له طول وعرض ، نكتفى منه بهذا القدر . ونرجع الى البحث الثانى ، الذى هو بحث المهدى واثبات ولابته .

<sup>2</sup> والا M : ولا F || 16 طول F : طويل به M || 17 نكتفى F : كتفى M || 18 ولايته : + بعون الله وحسن توفيقه M || 18 ولايته : + بعون الله وحسن توفيقه M

18

ولاية المهدى، فانه خاتم الولاية المقيدة كما أن اباه خاتم الولاية ولاية المهدى، فانه خاتم الولاية المقيدة كما أن أباه خاتم الولاية المطلقة والغرض من ذلك أن الشيخ محيى الدين \_ قدس الله سره \_ كما أدّعى أن الخاتم للولاية المطلقة عيسى \_ عليه السلام \_ فكذلك أدّعى أن الخاتم للولاية المقيدة هو نفسه ، كما ذكره في « الفتوحات » وفي « الفصوص » وغيرهما . ونحن نذكر أوّلا \_ ان شاء الله \_ أقواله المذكورة في هذا الباب . ثم نشرع في الزامه واثبات الولاية للمهدى .

و ( ۱۹۹۸ ) فمن أقواله ما ذكره في « الفصوص » في الفص المذكور ، وشرحه القيصرى ، وهو قواه « ولمّا مثل النبي " ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ النبوّة بالحائط من اللبن ، وقد كمل سوى موضع لبنة واحدة ، وكان ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ تلك اللبنة . غير انّه ـ عليه السلام ـ لا يراها الاكما قال : لبنة واحدة . وأمّا خاتم الاولياء ، فلا بدّ له من هذه الرؤية ؛ فيرى ما مثله به رسول الله ، ويرى في الحائط موضع لبنتين ، واللبن فيرى ما مثله به رسول الله ، ويرى نفسه تنظم عنهما ويكمل بهما : لبنة فضة ولبنة ذهب . فلا بدّ أن يرى نفسه تنظبع موضع تينك اللبنتين : فيكون خاتم الاولياء تينك اللبنتين ، فيكمل الحائط » .

(۸۹۹) وأمّا شرحه على ما شرحه القيصرى ، فهو قوله : «جواب «لمّا» قوله « فلا بدّ أن يرى نفسه تنطبع موضع (تينك اللبنتين) » أى :

<sup>19-18</sup> || F فيكون ... اللبنتين M:=F || فيكمل M:=M فكمل M:=M الما M:=M جواب لما M:=M الما M:=M

لمّا مثّل خاتم الرسل النبوّة بالحائط، «ويرى نفسه تنطبع فيه»، لا بدّ أن يرى خاتم الولاية نفسه كذلك، لما بينهما من المناسبة والاشتراك في مقام الولاية. ومعناه ظاهر. قال ـ رضى الله عنه ـ في فتوحاته «أنّه ويرى حائطاً من ذهب وفضة، وقد كمل الا موضع لبنتين، احداهما من فضة والاخرى من ذهب ». فانطبع ـ رضى الله عنه ـ في موضع تلك اللبنتين وقال فيه « وأنا لا أشكّ أنّى أنا الرائى، ولا أشكّ أنّى أنا المنطبع موضعهما وبي كمل الحائط. ثمّ عبّرت الرؤيا بانختام الولاية المنطبع موضعهما وبي كمل الحائط. ثمّ عبّرت الرؤيا بانختام الولاية بي ، وذكرت المنام للمشايخ الذين كنت في عصرهم: وما قلت من الرائى ؟ فأوّلوا بما عبّرت به ».

(۸۷۰) «والظاهر ، ممّا وجدت في كلامه في هذا المعنى ، أنّه خاتم الولاية المقيّدة المحمّديّة ، لا الولاية المطلقة ، التي لمرتبته الكليّة . ولذلك قال في أوّل « الفتوحات » في المشاهدة « فرآني \_ أي رسول 12 الله \_ ورأى الختم لاشتراك بيني وبينه في الحكم . فقال له السيّد : هذا عديلك وابنك وخليلك» . والعديل هو المساوى . وقال في الفصل الثالث عشر من أجوبة الامام محمّد بن على الترمذي ـ رضى الله عنه 15 «الختم ختمان : ختم يختم الله به الولاية المطلقة ، وختم يختم الله به الولاية المحمّديّة . فأمّا ختم الولاية على الاطلاق ، فهو عيسى \_ عليه السلام \_ فهو الولي بالنبوّة المطلقة في زمان هذه الامّة . وقد حيل بينه وبين نبوّة 18 التشريع والرسالة . فينزل في آخر الزمان وارثاً خاتماً ، لا ولي بعده .

<sup>2</sup> المناسبة M : المباينة F  $\| F$  وبي : + أي بحقيقتي لان كل شيء بحقيقته M (بقلم جدید)  $\| F$   $\|$ 

فكان أوّل هذا الامر نبيّاً وهو آدم ، وآخره نبى وهو عيسى ، أعنى نبوّة الاختصاص . فيكون له حشران : حشر معنا وحشر مع الانبياء والرسل » .

أكرمها أصلاً ويداً . وهو في زماننا اليوم موجود ، عرفتُ به سنة خمس أكرمها أصلاً ويداً . وهو في زماننا اليوم موجود ، عرفتُ به سنة خمس وتسعين وخمسمائة . ورأيت العلامة التي قد أخفاها الحقّ عن عيون عباده ، وكشفها لي بمدينة فاس ، حتّى رأيتُ خاتم الولاية ، وهو خاتم النبوّة المطلقة ، لا يعلمه كثير من الناس . وقد ابتلاه الله بأهل الانكار عليه ، فيما و يتحقّق به من الحقّ في سره . وكما أنّ الله ختم بمحمّد ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ نبوّة التشريع ، كذلك ختم الله بالختم المحمّدي الولاية التي تحصل من الارث المحمّدي ، لا ( الولاية ) التي تحصل من سائر يوجدون بعد الختم المحمّدي ولا يوجدون على قلب محمّد ـ صلّى الله يوجدون بعد الختم المحمّدي ولا يوجدون على قلب محمّد ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم . هذا معنى ختم الولاية المحمّدية . وأمّا ختم الولاية عليه وآله الله».

(۸۷۲) « وقال في الفصل الخامس عشر منها « فأنزل في الدنيا من مقام اختصاصه ، واستحق أن يكون لولايته الخاصة ختم يواطئ اسمه اسمه \_ صلّى الله عليه وآله وسلم \_ ويحوز خلقه . وما هو بالمهدى المسمّى المعروف المنتظر ، فان ذلك من سلالته الحسّية وعترته ، والختم ليس من سلالته الحسّية ، ولكنه من سلالة أعراقه وأخلاقه ». والكلّ اشارة

<sup>17</sup> | المطلقة : يعنى خاتم الولاية التى تحصل من ارث خاتم النبوة المطلقة 17 | 18 | MF واستحق : استحق : استحق MF ويحوز : ويجوز : ويجوز 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18 | 18

الى نفسه. والله اعلم». هذا آخر كلام القيصرى في شرح قوله المذكور. (۸۷۳) وقال القيصرى أيضاً في موضع آخر في شرح قوله « وان كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من التشريع» 3 الى آخره: « ولا ينبغي أن يتوهم أنّ المراد بخاتم الاولياء المهدى، لانّ الشيخ صرح بأنّه عيسى، وهو يظهر من العجم. والمهدى من أولاد النبيّ ، وهو يظهر من العرب ».

(٨٧٤) والحال أنّ شيخه واستاده في هذا القسم ، الشيخ الكامل المحقّق كمال الحقّ والملّة والدين عبد الرّزاق (الكاشاني) ـ قدّس اللهُ  $_{9}$  . « انّ خاتم الاولياء هو المهدى لا غير  $_{9}$  . و قال في هذا الموضع وقال « لاته عظهر باطن النبي الذي هو منبع الولاية المطلفة الكليّة». وهذا قوله فيه ، أى في شرح قول الشيخ « وان كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من التشريع " الى آخره 12 وفي بيان الولاية المطلقة المخصوصة بالمهدى عنده . \_ هذا اشارة الى أنّ خاتم الاولياء قد يكون تابعاً في الحكم الشرعيّ ، كما يكون المهدى الذي يجيء في آخر الزمان ، فاتّه في الاحكام الشرعيّة تابع لمحمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ وفي المعارف والعلوم الحقيقيّة يكون جميع الانبياء والاولياء تابعين له كلّهم . ولا تناقض فيما ذكرناه ، لأنّ باطنه باطن محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . ولهذا 👔 قيل « انّه حسنة من حسنات سيّد المرسلين » . وأخبر عنه ( النبي " )

<sup>2</sup> شرح M : شرحه F ، بناقض MF شرح M

بقوله « انّ اسمه اسمى وكنيته كنيتى ، فله المقام المحمود » الى آخره .

(۸۷۵) واظهار هذا الكلام من القيصرى ، ومخالفته للمشايخ المعظمين واستاذه وشيخه ، ليس الا من اظهار التسنّن مع التصوّف ، ترويجاً لمرتبته عند الجمهور . والا ، فكيف يقول مثل هذا الكلام العارف بالله وبأنبيائه وأوليائه ، نعوذ بالله منه ! وسنبيّن ، ان شاء الله حقيقة صاحب هذا المقام الذى هو المهدى ،كما اثبتنا حقيقة أبيه وجدّه في مقامه \_ صلوات الله عليهما . وحيث تقرّر أن " ثبوت هذين المقامين يكون بالنقل والعقل والكشف \_ وقد ثبت الاوّل بهذا الوجه \_ فثبوت الثانى يكون أولى وأنسب ، بل أوجب وأفرض .

(۸۷٦) فالنقل الوارد فی هذا الباب ، فمن القرآن الآیتان اللتان الدین استضعفوا قد تقدّم ذکرهما وهو قوله تعالی «ونرید أن نمنّ علی الذین استضعفوا فی الارض ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثین » . وقوله « وعد الله الذین آمنوا منکم وعملوا الصالحات لیستخلفنّهم فی الارض کما استخلف الذین من قبلهم ولیمکّننّ لهم دینهم الذی ارتضی لهم » الآیة . وآیة اُخری، وهو أقوی منهما ، وهو قوله « ولقد کتبنا فی الزبور من بعد الذکر أنّ الارض یرثها عبادی الصالحون » لان هذه الآیات باتفاق أکثر أنّ الارض یرثها عبادی الصالحون » لان هذه الآیات باتفاق أکثر والمفسّرین واردة فی الائمّة المعصومین ـ علیهم السلام ـ وبالتخصیص فی

<sup>5</sup> ترويجاً : + آه من الترويج! Fh (بقلم الاصل) | 7 حقية : حضه من F | ا 12-13 ونريد ..: سورة ۲۸ (القصص) آية ٤ | 13-14وعد الله ..: سورة ۲۷ (النور) آية ٥٠ | 16-17 ولقد كتبنا ..: سورة ۲۸ (الانبياء) آية ١٠٥

قائمهم ، الامام المنتظر ، صاحب الزمان .

(۱۸۷۷) وقیل: قوله تعالی « ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثین ، دال علی امامته وخلافته وختمیّته أیضاً ، لان « الالف « و « اللام » متی دخلا علی « الخبر » أفادا انحصاره فی « المبتدأ » ، فانّا اذا قلنا « زید هو العالم » دل علی أن غیره لیس بعالم . فكلّ امام غیره ( أی غیر المهدی ) من الائمّة هو موروث ولا یكون هو الوارث دون غیره ، لان من بعده وارثه . فدل علی أن الامام ، الذی ( هو ) بهذه الصفات ، یرث من قبله ، أعنی یرث الامامة ، ولا یورث عنه . وغیر الامام محمّد بن الحسن \_ علیه السلام \_ لیس له هذه الصفة ، و باجماع المسلمین ؛ فیکون هو المراد بهذه الآیة . فثبتت امامته وخلافته بالعصمة الحاصلة له دون غیره ، و (ثبتت) الختمیّة ( له أیضاً ) بانحصار الوراثة فیه دون غیره ، لان المراد بالختم هو الذی لا یکون بعده ولی " ، وهذا ( أی محمّد بن الحسن ، علیه السلام ) کذلك ؛ فیکون خاتماً .

(۸۷۸) وان قيل: لم لا يجوز أن يكون المراد بالائمة الائمة الائمة الاربعة ، وبالارث علومهم ، كما ذهب اليه القيصرى ؟ أجيب عنه: بأنه قد ثبت في الاصول أن الامام يجب أن يكون معصوماً ، والائمة الاربعة ليسوا بمعصومين بالاتفاق ، فلا يكون المراد بالائمة الائمة الاربعة . أمّا علومهم ، فقد تقدّم البحث عنها بأنّها كسبيّة لا ارثيّة ، فلا وجه الاعادتنا له .

(٨٧٩) ومن الاخبار ( في هذا الصدد ) الخبر الوارد عن النبي ـ

<sup>3</sup> على F : في M ا 5 فكل : وكل MF ا 6 هو : فهو MF

صلّی الله علیه وآله وسلّم \_ المتّفق علیه المخالف والمؤالف: « لو لم یبق من الدنیا الا یوم واحد ، لطوّل الله تعالی ذلك الیوم ، حتّی یبعث فیه رجلاً من ولدی ، یواطئ اسمه اسمی ، یملاها ( أی الارض ) قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً » . وبروایة اُخری « لو لم یبق من الدنیا الا یوم واحد ، لطوّل الله تعالی ذلك الیوم حتّی یخرج رجل من ولدی ، یواطئ اسمه اسمی ، و كنیته كنیتی ، یملا الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً » . وبروایة اخری « لن تنقضی الایام واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، واللیالی حتّی یبعث الله تعالی رجلاً من أهل بیتی ، یواطئ اسمه اسمی، و کنیته کما ملئت ظلماً وجوراً ».

(۸۸۰) وورد عن النبي أنّه قال « زويت لي الارض ، فأريت مشارقها ومغاربها ، وسيبلغ ملك أمّتي ما زوى لي فيها » . وروى المقداد عنه \_ 12 عليه السلام \_ أنّه قال « لا يبقى على الارض مدر ولا وبر الا أدخله الله تعالى كلمة الاسلام بعز عزيز وذل ذليل : امّا أن يعزّهم الله ، فيجعلهم من أهلها ، وامّا أن يذلّهم ، فيدينون لها .

15 (٨٨١) والخبر الوارد عن الائمة عليهم السلام في هذا الباب، هو قولهم «حديثنا صعب مستصعب، لا يحتمله الاملك مقرّب أو نبي مرسل أو مؤمن ممتحن أو مدينة حصينة. فاذا وقع أمرنا وجاء مهديّنا، 18 كان الرجل من شيعتنا أجرأ من ليث وأمضى من سنان، يطأ عدونا برجليه ويضرب بكفيه، وذلك عند نزول رحمة الله وفرجة العباد».

وأمثال ذلك كثيرة عند الشيعة .

(۸۸۲) وقد جمعوا كتباً ورسائل في هذا الباب ، منها «كتاب الارشاد» للمفيد ، و «كتاب الغيبة » للنعماني ، و « بصائر الدرجات » (للصفّار) وغير ذلك . وكذلك عند ( أهل ) السنّة ، مثل أحمد بن حنبل ، والغزالي ، والاخطب الخوارزمي ، وأبي نعيم الاصفهاني ، ومن جملتهم الشيخ الكامل سراج الدين المحدّث البغدادي منشأ القزويني مولداً ، فانّه جمع في هذا الباب أربعين حديثاً ، كلّ واحد منها بعبارة اُخرى ، حتّى في سنه وأسنانه وشعره ووجهه وقامته وعينيه ولبسه ومشيه ، وما شاكل ذلك .

(۸۸۳) ومنها: أخبرنا أبو على الحداد قال: أخبرنا الامام أبو و نعيم الحافظ (الاصفهاني)، قال: أخبرنا محمّد بن جبارة، قال: أخبرنا عبد الله بن عبد القدوس عن الاعمش عن عاصم بن أبي الجود عن رزين حبش (؟) عن عبد بن عمر أنّه قال: قال رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « لا تقوم الساعة حتّى يملك رجل من أهل بيتى، يواطئ اسمه اسمى، يملا الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً ».

(AAA) وهذه النقليّات أكثرها يفيد اثباته وظهوره، وليس كلامنا 15 في ذلك، لانّ الشيخ وأصحابه ليس ينكرون هذا، بل كلامنا في ابطال قولهم بأنّ الشيخ (ابن العربي) هو الخاتم للولاية المقيّدة، وأن ّالخاتم للولاية المطلقة يظهر من العجم لا من العرب. فنقول: ابطال هذا، 18 بعدا النقل، يحتاج الى براهين عقليّة ودلائل كشفيّة كما شرطناه. لكن

15

18

قبل الشروع فيهما والزامهم بهما ، نثبت هذا المعنى بكلام الشيخ المذكور في « الفتوحات » ، ليعرف الخصم بأن " زَفَسنا أَنَفس الآهي "، واقع موقع و الصدق .

(۸۸٥) واذا عرفت هذا ، فاعلم ان الشيخ \_ قد س الله روحه \_ ذكر في «الفتوحات» في الباب السادس والسيّون وثلاثمائة في « معرفة منزل وزراء المهدى » وغير ذلك فصولاً و أبواباً وأحكاماً ، لا يحتمل أقلّها مجموع هذا الكتاب . لكن نذكر بقدر ما يحتاج ، وهو قوله « الباب السادس والسيّون وثلاثمائة في معرفة منزل وزراء المهدى الظاهر في آخر الزمان ، إلذي بشر به رسول الله ، وهو من أهل البيت :

ان الامام الى الوزير فقير

وعليهما فلك الوجود يدور

و الملك ان لم تستقسم أحواله

بوجود هذين فسوف يبور

الا الآله الحقّ فهو منزّه

ما عنده فيما يريد وزير

جلّ الآله الحقّ في ملكوته

عن أن يراه الخلق وهو فقير »

(٨٨٦) « اعلم \_ أيّدنا الله \_ أن لله خليفة يخرج ، وقد امتلات الارض جوراً وظلماً ، فيملؤها قسطاً وعدلاً . لولم يبق من الدنيا الا

<sup>:</sup> F : M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M

يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يلى هذا الخليفة من عترة رسول الله من ولد فاطمة ، يواطئ اسمه اسم رسول الله ، جدّه الحسين بن على " بن أبى طالب ؛ يبايع بين « الركن » و « المقام » . يشبه رسول الله فى 3 خلقه \_ بفتح الخاء \_ وينزل عنه فى الخلق \_ بضمّ الخاء \_ لانّه لا يكون واحد مثل رسول الله فى خلقه ، والله يقول فيه « وانّك لعلى خلق عظيم .».

(۸۸۷) « هو أجلى الجبهة ، أقنى الانف ، أسعد الناس به أهل 6 الكوفة . يقسّم المال بالسوية ويعدل فى الرعية ويفصل فى الفضية . يأتيه الرجل فيقول له : يا مهدى ! اعطنى ، وبين يديه المال ، فيحثى له فى ثوبه ما استطاع أن يحمله . يخرج على فترة من الدين . يزع و الله به ما لا يزع بالقرآن . يمسى جاهلاً بخيلاً جبّاناً ، ويصبح أعلم الناس ، أكرم الناس ، أشجع الناس . يصلحه الله فى ليلة . يمشى النصر بين يديه يعيش خمساً أو سبعاً أو تسعاً ».

(۸۸۸) الى قوله « فمن أبى قتل ، ومن نازعه خذل . يظهر من الدين ما هو الدين عليه فى نفسه: ما لو كان رسول الله (حيّاً) لحكم به . يرفع المذاهب من الارض ، فلا يبقى الا الدين الخالص . أعداؤه مقلّدة 15 العلماء ، أهل الاجتهاد ، كما يرونه من الحكم بخلاف ما ذهب اليه أئمّتهم ، فيدخلون كرها تحت حكمه ، خوفاً من سيفه وسطوته ، ورغبة "فيما لديه .

(٨٨٩) « يفرح به عامّة المسلمين أكثر من خواصّهم . يبايعه 18 العارفون بالله من أهل الحقائق ، عن شهود وكشف ، بتعريف الآهي .

<sup>11 ||</sup> M الله على ..: سورة ٦٨ ( القلم ) آيةً ٤ || 9 يزع : نزع F زع M || 11 || M الكرم الناس M || 15 مقلدة : مقلد MF مقلدة : مقلد MF كرم الناس M الله كلم : حكم F يحكم الله كلم الناس M الله كلم : مقلد كلم الكلم الناس M كلم الله الله كلم الله الله كلم الله الله كلم الله الله كلم الله الله كلم الله كلم الله كلم الله كلم

له رجال الآهيّون يقيمون دعوته وينصرونه ، هم الوزراء . يحملون أثقال المملكة ويعينونه على ما قلّده الله . ينزل اليه عيسى بن مريم بالمنارة البيضاء ، بشرقي دمشق ، بين مهرودتين ، متكياً على ملكين ، ملك عن يمينه وملك عن يساره » . الى آخرالباب .

الفيصرى، وان نقله، لم يكن صحيحاً من الشيخ في قوله المذكور وهو الفيصرى، وان نقله، لم يكن صحيحاً من الشيخ في قوله المذكور وهو قوله «فأنزل في الدنيا من مقام اختصاصه واستحق أن يكون لولايته الخاصة ختم، يواطئ اسمه اسمه ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ ويحوز خلقه، وما هو بالمهدى المسمّى المعروف المنتظر، فان ذلك من سلالته الحسيّة وعترته، والختم ليس من سلالته الحسيّة ولكنه من سلالة أعراقه وأخلاقه ؛ والكلّ اشارة الى نفسه » لان الشيخ حكم بأنّه يشبه رسول والخلق والخلق ـ بفتح الخاء ـ وينزل عنه في الخلق ـ بضم الخاء . والخلق والخلق عبارة عن خصوصيّته بسلالته الحسيّة وكذلك بسلالته الخلقية، التي هي أعراقه واخلاقه . فبطل بذلك قول من قال أنّه ليس الخلقائل هو الشيخ ( ابن العربي نفسه ) ؛ وان كان ( القائل ) الفيصرى ، فبطل أيضاً قوله وثبت كذبه بالنقل الغير الواقع .

(٨٩١) وكذلك قوله «ولا ينبغى أن يتوهم أن المراد بخاتم الاولياء

المهدى ، فان "الشيخ صرّح بأنّه عيسى ، وهو يظهر من العجم ، والمهدى من أولاد النبى ويظهر من العرب " امّا كذب أو نقل من غير تحقيق أو تصحيح ! وعلى كلا التقديرين يلزم الزامه والزام الشيخ ، لان "الشيخ قصرّح الآن بأن "عيسى ينزل عليه بالمنارة البيضاء بشرقى دمشق الى آخره. ومعلوم أن دمشق ليس بعجم ولا أهله! والحق أن الانصاف في هذا البنب، وفي جميع الابواب ، عند الشيخ أكثر من عند القيصرى ؛ 6 فان معاندته مع هؤلاء الائمة قد تعدى طور الاسلام. أعاذنا الله من درك العصبية والشقاق ومن ظلمات الجهل والنفاق ! \_ هذا آخر النقليّات بقدر هذا المقام .

(۸۹۲) وأمّا العقل ، فالعقل الصحيح يحكم بأن مثل هذا الشخص ، الذي وصفه الشيخ بالعلم والفضل والمعجزات والمقامات والنسب الصوريّة والمعنويّة من النبيّ ، هو أولى بالختميّة والامامة والخلافة من الشيخ . 12 وأيضاً قد قام البرهان العقلي بأن الامام يجب أن يكون معصوماً ، والشيخ \_ بدعواه \_ ليس بمعصوم ؛ فلا يستحق للامامة ولا مرتبتها . وأيضاً الخاتميّة بشخص تقوم عليه الساعة ، ولا يكون بعده مكلّف على وجه الارض \_ بدعواه ودعوى غيره كما قام به البرهان العقلي أيضاً \_ يكون أولى من شخص لا دكون كذلك .

(٨٩٣) والذي قاله القيصري «أنّه \_ أي الخاتم \_ من سلالة أعراقه 18

وأخلاقه لا من سلالته الحسّيّة ، كالمهدى ، غير موجّه من وجوه ي: منها أنّ الامامة والخلافة لا يستحقّها الرجال بمجرّد نسبته الحسّنة الصورتة ، لا بدُّ له من النسبة المعنويَّة . وأيضاً الاعراق والاخلاق عبارة عن علمه وعمله . ومعلوم أن الامام ما لم يكن متَّصفاً بعلم النبيُّ وعمله لا يستحقُّ الامامة ، بل بجميع صفاته وأعظم كمالاته! والحمد لله على أنّ الشيخ شهد بذلك ، أَى بِأَنَّ خَلْقَهُ خَلْقَهُ وُخُلُقُهُ خُلْقَهُ . وعلى جميع التقادير \_ أعنى قول الشيخ أو قول غيره من مخالفيه ومؤالفيه \_ هو أنسب بهذا المقام من قول الشارح . (٨٩٤) وفي اعتقادي \_ وأعرف أنّه لا يكون خلاف الواقع \_ بأن أقل أقل وزير من وزراء المهدى يكون أعلى مرتبة من الشيخ وأمثاله بمراتب كثيرة. وليس نسبة الشيخ اليه بالحقيقة الانسبة العرش وما حواه الى قلب العارف في قول أبي يزيد «لو أنَّ العرش وما حواه مائة ألف ألف مرّة في زاوية من زوايا قلب العارف ، لما أحسّ به!» وهذا مقام أبي يزيد. والا ، لو قال «مائة ألف ألف مرّة أضعاف ذلك» لكان قليلاً بالنسبة الى قلب العارف. فالمراد من هذا الكلام أن الشيخ 15 وأمثاله مائة ألف ألف نفس وأضعاف ذلك ، بالنسبة الى المهدى ، كذلك .

(  $\Lambda$  ومع ذلك فالشيخ وأمثاله لا نسبة لهم اليه (أى الى المهدى السلام) ، لان الكلام في الانبياء والرسل والاوصياء والاولياء ، وهم  $^1$ 

كذلك، أى قطرة من بحر من بحور كمالاته، وذرة من شمس من شموس استعداداته، لقوله (أى الشيخ ابن العربى) أيضاً «فالمرسلون، من كونهم أولياء، لا يرون ما ذكرناه الا من مشكاة خاتم الاولياء، فكيف من ودنهم من الاولياء؟ ولقوله «فخاتم الرسل، من حيث ولايته، نسبته مع الختم للولاية نسبة الانبياء والرسل معه، فاته الولى والرسول النبي ؛ وخاتم الاولياء الولى ، الوارث، الآخذ عن الاصل، الشاهد للمراتب . 6 (معمر (الكلام عن) الختم للولاية المطلقة ، وأنت في معرض (الكلام عن) الختم للولاية المطلقة ، وأنت الولاية المقيدة و قلنا : ) هو (أى ختم الولاية المقيدة عن الاصلة الذي هو جده، كما و الولاية المقيدة ) عين ذاك الختم للولاية المطلقة الذي هو جده، كما و بنت عقلاً ونقلاً ، لاتهم يه الائهة وكلهم من نور واحد وحقيقة واحدة ، وكلما صدق على واحد منهم، صدق على كل واحد منهم «لا نفرق بين أحد من رسله» .

(۸۹۷) هذا ما عندى من حيث المباحث العقليّة بطريق الاقناعيّات وغيرها . والدلائل على امامته (أى امامة المهدى) وعصمته وما شاكل ذلك ، كثيرة عند أصحابنا ، وقد تقدّم طرف منها في الاصل الاوّل ، والرجع اليها واطلبها هناك .

(۸۹۸) وأمّا الكشف، فالكشف الصحيح يشهد بأنّ الختميّة للولاية المقيّدة بالمهدى \_ عليه السلام \_ أولى من الشيخ، كالختميّة للولاية

<sup>1</sup> من : عند MF  $\parallel$  شمس : الشمس F شموس M  $\parallel$  7-9 وانت ... المطلقة M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : والدلائل : والدليل M  $\parallel$  M : M  $\parallel$  M : M  $\parallel$  M M : M M : M M : M

المطلقة بعلى من عيسى ـ عليهما السلام . وقد شهد بذلك أرباب الكشوف كثيراً فى كتبهم وتصانيفهم ، كالجنيد وسعد الدين الحموئى وصدر الدين القونوى ، وكالسرى السقطى ومعروف الكرخى والشبلى وتابعيهم كما مر . وقد يعرف ذلك فى اسناد خرقتهم اليهم ونسبة علومهم وكشفهم الى مشربهم .

( ۱۹۹۸ ) والذي ورد في اصطلاحهم ، كما ذكر الشيخ الاعظم كمال الدين عبدالرزّاق (الكاشائي) \_ قدس الله سرّه \_ في تعريف «القطب» ، ليس الا ذلك ، لانّه قال « القطبيّة الكبرى هي مرتبة قطب الاقطاب وهي باطن نبوّة محمّد \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم ، فلا تكون الا لورثته لاختصاصه بالاكمليّة ، فلا يكون خاتم الولاية وقطب الاقطاب الاعلى باطن خاتم النبوة » . وقال « الخاتم هو الذي قاطع المقامات بأسرها وبلغ نهاية الكمال ؛ وبهذا المعنى (الخاتم) يتعدّد ويتكثّر . فخاتم النبوّة ، ولا يكون الا واحداً ، وهو فغاتم النبوّة هو الذي ختم الله به النبوّة ، ولا يكون الا واحداً ، وهو الذي نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم . وكذلك خاتم الولاية ، وهو الذي يبلغ به صلاح الدنيا والآخرة نهاية الكمال ، ويختلّ بموته نظام العالم ، وهو المهدى الموعود في آخر الزمان» .

(۹۰۰) ومع ذلك ، فالشيخ ليس يدّعى هذا المقام بالكشف ، بل بالنوم وتعبيره لنفسه وتعبير غيره له موافقاً له ، لقوله برواية القيصرى «أنّه رأى حايطاً من ذهب وفضة وقد كمل الا موضع لبنتين احداهما

<sup>3</sup> القونوى: + وتابعيهم F || 9 وهى: وهو MF || 10 لورثته M : الوارثية | F || 12 افخاتم: وخاتم MF || 13 || 13 || 14 || 16 الموعود F || 16 الموعود F || 16 الموعود F || 16 الموعود F || 16 الموعود M : الموعود F || 16 الموعود F |

من فضة والاخرى من ذهب، وانطبع في موضع تلك اللبنتين». وقال فيه «وأنا لا أشك أنّى أنا الرائى ، ولا أشك أنّى أنا المنطبع موضعهما ، وبي كمل الحائط. ثمّ عبّرت الرؤيا بانختام الولاية بي . وذكرت المنام 3 للمشايخ الذين كنت في عصرهم: وما قلت من الرائى ؟ \_ فأوّلوا بما عبّرت به ». وقد مرّ هذا الكلام قبل ذلك .

(۹۰۱) ومعلوم أن المنامات والرؤيا في معرض الشكوك والشبهات ، من حيث الرؤية والتعبير والاشخاص والازمان وشرائطها المعتبرة لها . ومع ذلك ، فحيث لم يقبل الخصم العقل والنقل والكشف ، فكيف نقبل نحن المنام ؟ ولا سيّما اليوم ليس الناس يعبّرون أحوال اليقظة ، وفكيف بأحوال النوم ؟ والحق أن في هذين الموضعين \_ أي تعيين ختم الولاية المطلقة والمقيّدة \_ قد أخطأ الشيخ ، مع عظم قدره وجلالة شأنه . حلّ من قال «وفوق كلّ ذي علم علم عليم!» ويكفي قصّة خضر وموسى في علم علم الباب ، كما تقدّم ذكره ، لان كلّ واحد منهما كان كاملاً في نفسه ، ناقصاً ،النسمة الى الآخر .

(۹۰۲) والمراد أنّ ألشيخ وان كان كاملاً في غير هذا الموضع النسبة الى غيره ، كان في هذا الموضع نافصاً بالنسبة الى غيره . وهذا ليس بنقص للكامل في كماله ، لانّ الكامل لا يلزمه الكمال في جميع المراتب ، كما أشار اليه هو بنفسه وتقدّم تقريره ، وهو قوله 18 « فما يلزم الكامل أن يكون له التقدّم في كلّ شيءً وفي كلّ مرتبة ،

واتما نظر الرجال الى التقدّم فى مرتبة العلم بالله ، هنالك مطلبهم » الى آخره . ومع ذلك ، فهذا وأمثال هذا (هو) سوء ادب منّا بالنسبة الى حضرته ، لاته شيخ الطائفة ورئيس القوم ونحن فى قدم العذر من ذلك « والعذر عند كرام الناس مقبول » . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب « والله يقول الحقّ وهو يهدى السبيل ».

(٩٠٣) هذا آخر ما عندى في (مباحث) النبوّة والرسالة والولاية ، وتعيين خاتم الانبياء وخاتم الاولياء وغير ذلك. واذ فرغنا منها ، فلنشرع في الفاعدة الثالثة : في بيان الوحي والالهام والكشف ، وهو هذا :

## القاعدة الثالثة في بيان الوحى والالهام والكشف

(٩٠٤) اعلم أنّ هذه القاعدة مشتملة على بيان الوحى والالهام الكشف، والفرق بين العلوم الارثيّة الحقيقيّة والعلوم الكسبيّة الرسميّة، وكيفيّة تحصيلهما . وقبل أن نشرع في بيان هذه الاقسام، نريد أن نذكر ههنا فصلاً مفرداً ، مشتملاً على بيان جميع هذه الاقسام، المنكر من كلام الشيخ العالم الكامل محمّد بن محمّد الغزالي \_ رحمة الله عليه \_ توضيحاً للمقصد وتصريحاً للمطلب ، بل اطمئناناً للسامع وسكينة له ، كما هي قاعدتنا في جميع المطالب . ثمّ بعد ذلك ، نشرع بما

<sup>2</sup> فهذا :  $= F \parallel 5$  والله يقول ... سورهٔ ٣٣ (الاحزاب) آيهُ غ  $\parallel 7$  منها : منه MF في بيان : وبيان MF  $\parallel 17$  المطالب = 17 المطلب M = 17 بما عندنا ... وقاعدتهم = 17

عندنا هو المواهب الآلهيّة وعطاياه ( الفتوحيّة ) موافقين لطريق القوم وقاعدتهم .

(٩٠٥) فقوله في الوحي والالهام والحاصل منهما المسمّى بالكشف، و هو أنه يقول « الطريق الثاني في التعليم الربّاني ، وذلك على وجهين : الاقل القاء الوحي ، وهو أن النفس اذا كملت ذاتها وزال عنها درن الطبيعة ، أقبلت بوجهها على باريها ، وتمسكت بجود مبدعها ، واعتمدت على افادته وفيض نوره . فيتوجّه اليها باريها توجّها كلّياً وينظر اليها نظراً الآهياً . واتخذت من العقل الكلّي قلماً ومن تلك النفس (الكلّية) لوحاً ، وانتقشت فيها العلوم المختصة بها . فصار العقل الكلّي كالمعلم ، والنفس والنس القدسي كالمتملم ، وتحصل جميع العلوم لتلك النفس . والنفس والنس القدسي خير تعلم وتفكّر ، ومصداق ذلك قول الله - عز وجلّ \_ لنبيّه د وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً » كالي آخره...

(٩٠٦) « والوجه الثاني هو الالهام وهو تنبيه النفس الكلّي النفس الكلّي النفس الجزئي ، على قدر صفائه وقبوله واستعداده . فانّما هو تصريح الامر الغيبي ، والالهام تعريضه . فالوحى أثر فيض الله ، والالهام أثر الوحى . والعلم الحاصل عن الوحى يسمّي علماً نبويّاً والآهيّا ، والعلم الحاصل عن الوحى يسمّي علماً نبويّاً والآهيّا ، والعلم الحاصل عن الالهام يسمّى علماً لدنيّاً أو كشفيّاً ، والعلم الذي هو الذي الحاصل عن الالهام يسمّى علماً لدنيّاً أو كشفيّاً ، والعلم الذي هو الذي

<sup>1</sup> موافقین : موافقا F || 4 || 4 || 4 || 4 || 5 || 6 مو M || 6 مو M || 6 موافقین : موافقا M || 4 || 4 || 5 || 6 مال M || 5 || 6 مال M || 7 مال M ||

لا واسطة في حصوله بين النفس والبارى ، وانّما هو كالضوء في سراج الغيب، يقع على قلب، صاف لطيف فارغ ».

(۹۰۷) « وذلك ان العلوم كلها موجودة في جوهر النفس الكلّي الازلي ، الذي هو من الجواهر المفارقة الاوّليّة المحضة ، وهو بالنسبة الى العقل الاوّل كنسبة حواء الى آدم . وقد تبيّن أن العقل الكلّي أشرف وأكمل وأقوى وأقرب الى البارى من النفس ، والنفس الكلّي أعرّ وألطف وأشرف من سائر المخلوقات .

(۹۰۸) « فمن افاضة العقل الكلّى يتولّد الوحى . ومن اشراق النفس الكلّى يتولّد الإلهام زينة الإولياء . والكلّى يتولّد الإلهام . والوحى حلية الانبياء ، والالهام زينة الاولياء . فكما أن النفس دون العقل والولى دون النبي ، فكذلك الإلهام دون الوحى ، فهو ضعيف بالنسبة (الى) الوحى ، قوى بالاضافة (الى) الرؤيا . والعلم ، الذى (هو) علم الانبياء والاولياء (معاً) . وأمّا علم الوحى ، فخاص بالرسل ، موقوف عليهم ، كما كان آدم وابراهيم وموسى ومحمّد \_ عليهم السّلام \_ وغيرهم من الرسل .

(٩٠٩) « (وهناك) فرق بين الرسالة والنبوّة ، فان النبوّة هي قبول النفس القدسي حقايق المعلومات والمعقولات عن جوهر العقل الاوّل،

<sup>7</sup> المخلوقات: + ويعضد مغزاه الاثر الصحيح ، المعضد بالآثار الغير المنحصرة ، الامامية والنبوية . من ذلك ما رواه محمد بن الحسن الصفار في « البصاير » : « المؤمن أبوه النور وامه الرحمة » لانه \_ صلى الله عليه وآله \_ أراد بالنور شقيقه ، أبا الانوار ، وأراد بالرحمة نفسه الشريفة . وقال \_ صلوات الله عليه « اول ما خلق الله نورى » اول ماخلق الله العقل». وصوح أصحابنا ، اساطين الحكمة الالهية ، بأن النفس الكلى هو \_ صلى الله عليه وآله \_ والعقل الكلى وعقل كل شيء هو أخوه النور. وبعضهم عكس ، وكلهم عرفوا ما عرفوا Fh ( بقلم جديد )

والرسالة تبليغ تلك المعلومات والمعقولات الى المستفيدين والتابعين . وربّما يتّفق القول لنفس من النفوس ولا يتأتى لها التبليغ ، لعذر من الاعذار وسبب من الاسباب ، والعلم اللدني يكون لاهل النبوّة والولاية ، 3 كما حصل للخضر عليه السلام حيث أخبر الله فقال « وعلّمناه من لدنّا علماً » . وقال أمير المؤمنين عليه السلام « ان رسول الله أدخل لسانه في فمي ، فانفتح في قلبي ألف باب من العلم ، مع كلّ باب ألف باب . » 6 وقال أيضاً « لو ثنيت لي الوسادة وجلست عليها ، لحكمت لاهل التوراة بتوراتهم ، ولاهل النجيل بأنجيلهم ، ولاهل الزبور بزبورهم ، ولاهل الفرقان بفرقانهم ».

(٩١٠) « وهذه المرتبة لا تنال بمجرّد التعلّم الانساني بل يتمكّن المرء في هذه المرتبة بقوّة العلم اللدني ، وكذلك قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ انّه حكى عن ولي عهد موسى \_ عليه السلام « أنّه شرح كتابه في أربعين حملاً ، فلو يأذن الله تعالى وشرعت في شرح معاني ألف الفاتحة حتى يبلغ مثل ذلك ، لفعلت » يعنى أربعين وقراً . وهذه الكثرة والسعة والانفتاح في العلم لا تكون الا (علماً) لدنياً الآهياً سماوياً . والنفس الكثرة والدى هو اللوح ، فيظهر فيها أسرار المكنونات ، وينتقش النفس الكلّي الذي هو اللوح ، فيظهر فيها أسرار المكنونات ، وينتقش

فيها معانى تلك المكوّنات، فيعبّر النفس عنها كما يشاء الى من يشاء 18

<sup>4 - 5</sup> وعلمناه ...: سورهٔ ۱۸ ( الكهف ) آيهٔ ۴۶ | 7 وجلست F: لجلست M الله M الله به 12 سرح : + في M الحكمت F: وحكمت M | 8 الفرقان F: القرآن M | 12 سرح : + في M الله الله الله الله 13 وشرعت F: لاشرع M | 14 الله الله الله الله F Y: M

من عباده والحقيقة الحكميّة تنال من العلم اللدنى "، وما لم يبلغ النفس هذه المرتبة لا يكون حكيماً ، لان "الحكمة من مواهب الله تعالى . و " بيؤتي الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة ، فقد أوتي خيراً كثيراً وما يذكّر الا أولو الالباب » وأولو الالباب هم الواصلون (الي) مرتبة العلم اللدني "، المستغنون عن التحصيل وتعب التعلّم ؛ فيتعلّمون قليلاً ويعلمون كثيراً ، ويتعبون قليلاً ويستريحون كثيراً .

استغنى الناس عن الرسل واظهار الدعوة بعد تصحيح الحجّة وتكميل الدين ، كما قال الله تعالى «اليوم أكملت كم دينكم وأتممت عليكم نعمتى» وليس من الحكمة إظهار زيادة فائدة من غير حاجة . وأمّا باب الالهام فلا ينسد ، ومدد نور النفس الكلّى لا ينقطع ، لدوام ضرورة باب الالهام فلا ينسد ، ومدد نور النفس الكلّى لا ينقطع ، لدوام ضرورة النفس وحاجتها الى تأكيد وتجديد وتذكير والتنبيه ، لاستغراقهم في هذه الرسالة والدعوة ، واحتاجوا الى التذكير والتنبيه ، لاستغراقهم في هذه الوساوس وانهما كهم في هذه الشهوات ، فان الله أغلق باب الوحى المراتب ليعلم أن «الله لطيف بعباده يرزق من يشاء ، بغير حساب » هذا آخره .

(٩١٣) والحقّ أنّ هذا الباب جامع لجميع الاقسام التي نحن في

<sup>2</sup> الحكمة : + وفي « الكافي » وغيره ، من عدة طرق صحيحة « الحكمة معرفة الامام الحق بالمعرفة النورانية المميزة لعالمي الامر والخلق » Fh ( بالاصل ) || 3 يؤتي الحكمة ..: سورة ٧ (البقرة) آية ٢٧٧ || 9 اليوم أكملت ..: سورة ٥ (العائدة) آية ٥ || 14 وانهما كهم F : واتها كهم M || فان الله F : فالله M || أغلق F : غلق M || 16 الله لطيف ..: سورة ٢٤ (الشورى) آية ١٨ ا

صدد بيانها ، ولكن لا يخفى على الالبّاء أنّه طريقة القدماء وقاعدة العلم والعلماء ، لا أرباب الذوق من المتأخرين وأهل الكشف من الموحّدين ، حملنا الله منهم! فنحن \_ ان شاء الله \_ نفصّل هذه الاقسام تفصيلاً ، 3 ونرتّب هذه المراتب ترتيباً يتّضح لك طريقة القوم وقاعدتهم على ما ينبغى ، وهو هذا :

## (١ - في بيان الوحي والألهام والكشف)

مخصوص بالانبياء والرسل ، وهو يكون خاصًا ويكون عامًا . فالخاص مخصوص بالانبياء والرسل ، وهو يكون بواسطة الملك وغير واسطة الملك . فالذي يكون بالواسطة ، هو خاص بالرسل واولى العزم ، لقوله و الملك . فالذي يكون بغير القوى ذو مرّة فاستوى لانّه بالاتفاق جبرئيل . والذي يكون بغير الواسطة ، هو خاص بالانبياء ، لقوله «فأوحى الى عبده ما أوحى لان هذا يشير الى عدم الواسطة . ويشهد بذلك أيضًا قول النبي 12 «لى مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبي مرسل» . ويسمّى الثاني الالهام ، وليس بصحيح ، لان الالهام خاص بالاولياء والاوصياء ، كالوحي الخفي ، فهو مطابق حسن ، لان كثيراً من الجلي والثاني بالوحي الخفي ، فهو مطابق حسن ، لان كثيراً من الانبياء ما نزل اليهم جبرئيل ولا ملك آخر غيره ، وكانوا أنبياء بلوحي الخفي ، كأنبياء بني اسرائيل وغير هم .

<sup>1</sup> الالباء F : الاولياء M || انه F : الله M || 7 اعلم : واعلم F || اعلم ان الوحى : فاما الالهام M || يكون F : فيكون M || 10 علمه شدند ... سوره ٥٠ ( النجم ) آية ٥ || 11 فأوحى ... ايضاً ، آية ١٠ || 12 يشير M : مشير F

(٩١٥) وأمّا العام ، فمشترك بين الحيوانات والجمادات والانسان والشياطين، بل بين جميع الموجودات لقوله تعالى في الحيوانات «وأوحى ربِّك الى النحل أن اتّخذى من الجبال بيوتاً » . ولقوله تعالى في الجمادات «وأوحى في كلّ سماء ٍ أمرها». وان قلت « انّ السماء ليس بجماد عندى » فعليك بالنقل الصحيح المواتر في « نطق الحصى على يد رسول الله ». وليس (من) شك أن المعجزة أمر الآهي ، فلا دكون نطقه الا بأمره المسمّى بالوحى الخفيّ . ولقوله تعالى في الانسان غير النبيّ «وأوحمنا إلى أمّ موسى أن ارضعيه». ولقوله في الشياطين « وكذلك جعلنا لكلُّ نبيٍّ عدوًّا شياطين الانس والجنّ يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غروراً ». ولقوله في جميع الموجودات «وان من شيء الايسبّح بحمده» وتسبيح الاشياء لا يكون الا بأمره. 12 ولقوله أيضاً « أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيءٍ » ، وقد تقدّم هذا البحث في قسم فضيلة التوحيد. ومع ذلك، فمعاوم أن التسبيح مشتمل على الحياة والنطق والمعرفة ، وان لم يكن نطق كلّ واحد من الموجودات مناسباً للآخر ، كما مرّ تقريره . والحقّ أنّ ( الوحي بمعناه ) الخاص اصطلاحي ، و (بمعناه العام) لغوى ، وليس فيهما نزاع عند التحقيق.

(٩١٦) وأمَّا الالهام ، فيكون أيضاً خاصًّا ويكون عامًّا . فالخاصُّ

(هو) مخصوص بالاولياء والاوصياء، وهو يكون أيضاً بواسطة وغير واسطة . فالذى يكون بالواسطة هو يكون بصوت خارج عن الشخص، يسمعه ويفهم منه المعنى المقصود . وهذا يخصّصونه بأوّل حالة الانبياء ، كالرؤيا وغيرها ، ويعدّونه من القسم الثانى من الوحى ، وهو جائز ، وان كان (هو) بالالهام أنسب . و (الالهام) الذى يكون بغير الواسطة ، يكون بقذف المعانى والحقايق فى قلوب الاولياء من عالم الغيب دفعة أو تدريجاً ، كشعاع الشمس مثلاً بالنسبة الى بيوت المدينة وأهلها .

حقيقيّاً وغير حقيقيّ . فالذي يكون بالسبب ويكون حقيقيّاً ، فهو بتسوية و حقيقيّاً وغير حقيقيّاً ، فهو بتسوية و النفس وتحليتها وتهذيبها بالاخلاق المرضيّة والاوصاف الحميدة ، موافقاً للشرع ومطابقاً للاسلام ، لقوله تعالى « ونفس وما سوّاها فألهمها فجورها وتقواها» . والذي يكون بغير السبب ويكون غير حقيقيّ ، 12 فهو يكون لخواصّ النفوس واقتضاء الولادة والبلدان ، كما يحصل للبراهمة والكشايش والرهبان . والتمييز بين هذين الالهامين محتاج الى ميزان الآهيّ ومحكّ ربّانيّ ، وهو نظر الكامل المحقق والامام المعصوم 15 والنبيّ المرسل ، المطلع على بواطن الاشياء على ما هي عليه ، واستعدادات وحقايقها .

M = : F واما ... العام M = : M بسبب M = : M وغير سبب M = : M واما ... العام M = : M بسبب M = : M العبر M = : M

1.5

(٩١٨) ولهذا احتجنا بعد الانبياء والرسل ـ عليهم السلام ـ الى الامام والمرشد ، لقوله تعالى « فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون» لان كلّ واحد ليس له قوّة التمييز بين الالهامين الحقيقي " وغير الحقيقي ، و(بين) الخاطر الآلهي و(الخاطر) الشيطاني ، وغير ذلك. والذكر هو الفرآن أو النبيِّ وأهله ، (هم) أهِل بيتِه من الائمّة المعصومين المطلعين على أسرار القرآن وحقايقه ودقايقه. ولقوله تعالى أيضاً تأكيداً لهذا المعنى «فان تنازعتم في شيءً وردوه الى الله والرسول» أي الى أهل الله تعالى وأهل رسوله. والآيات الدالّة على متابعة الكامل والمرشد ، الذي هو الامام المعصوم أو العلماء الورثة من خلفائهم ، كثيرة ؛ فارجع اليها ، لان مذا ليس موضعها .

(٩١٩) فنرجع ونقول: وان تحقَّفتَ ، عرفتَ أيضاً أنَّ الخواطر \_ 12 التي قسمّوها الي أربعة أقسام: الّهي وملكي وشيطاني ونفساني \_ كان سببه ذلك ، أى عدم العلم بالالهامين المذكورين ، أعنى الحقيقي إ وغير الحقيقي"، لانَّها كلَّها من أقسام الالهام وتوابعه.

( ٩٢٠) وأحسن ما قيل في التمييز بين الالهامين أو الخواطر الاربعة ، هو أن كلّ ما يكون سبباً للخير وصفاء الباطن ، بحيث يكون مأمون الغائلة في العاقبة ، ولا يكون سريع الانتقال الي غير. ، ويحصل 18 بعده توجّه تامُّ الى حضرة الحقّ ولذّة عظيمة مرغبة في العبادة ، ــ هو (خاطر) ملكي أو رحماني . وكلّ ما يكون سبباً الى الشرّ وكدورة

<sup>2</sup>\_3 فاسألوا ..: سورة ١٦ ( النحل ) آية ٤٥ | 7\_8 فان ننازعتم ..: سورة ٤ ( النساء ) آية ٦٢ || 13 سببه : اي سبب هذا التقسيم || 16 هو : وهو MF || 17 الغائلة M : القابلة F | العاقبة M : العافية F | 18 العبادة M : العباد F | هو : فهو MF

الباطن ، وبالجلمة (كلّ ما يكون) بعكس ذلك ، هو شيطاني ً نفساني ً.

(٩٢١) وقيل أيضاً: كلّ ما يظهر من اليمين أو القدام، هو ملكي " و الآهي ". و كلّ ما يظهر من اليسار أو الخلف، هو شيطاني "نفساني ". وهذا ليس بحسن ولا بضابط كلّي "، اذ الشيطان يأتي من الجهات كلّها، كما نطق به الكتاب الكريم « ثمّ لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم 6 وعن ايمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين».

(۹۲۲) وقیل ـ (وهو) فرق آخر بین هذه الخواطر ، وهو فی غایة الحسن بحیث لا مزید علیه: کلّ خاطر یدعو الی التوجّه الکلّی و والفناء المحض والرفض للدینا ولذّاتها ، هو الآهی . و کلّ ما یدعو الی الطاعة والعبادة والخیرات والمبرّات ، هو ملکی . و کلّ ما یدعو الی مخالفة الحقّ مطلقاً ، بأی وجه کان ، هو شیطانی ، لان مقصوده . و کلّ واحد وهو المخالفة ، فهذا ، بأی وجه حصل ، حصل مقصوده . و کلّ ما یدعو الی شیء واحد من ملذّات النفس ومتاع الدنیا ، ملبوساً کان أن مأکولاً ، بحیث لو عرض علیها غیره لم تقبل ، هو (خاطر) 15 نفسانی . وقد جربنا کثیراً أن النفس تطلب ثوباً معیناً أو مأکولاً طیّباً ؛ لو عرض (علیها) بدله ألف ثوب غیره لم تقبل . وهذا المعنی یجده کلّ عاقل من نفسه ، ولا یحتاج فیه الی برهان ، ولهذا قال 18

<sup>5</sup> الشيطان: الشيطاني MF || 6-7 ثم لآتينهم ..: سورهٔ ٧ ( الاعراف ) آيمهُ٦٦ || 7 شمائلهم: شمايلهم F || 9 عليه: + وهو ان MF || 15،12،11،10 هو: فهو MF || 15 من المراهنة MF || 18 ولا يحتاج: ما يحتاج MF عرض: اعرضنا MF || 18 ولا يحتاج: ما يحتاج

تعالى «وأمّا من خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى ، فان ّ الجنّة هى المأوى » لان ّ النفس اذا خلصت من قيد مراداتها ، دخلت جنّة الاطلاق وكمالاتها . وههنا أسرار ليس هذا موضعها . «يهدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الامثال للناس والله بكلّ شيء عليم» .

(٩٢٣) واذا عرفت الفرق بين الوحى والالهام ومراتبهما ، فاعلم الحاصل من الوحى الخاص يسمّى علماً نبوّياً الآهيّاً. والعلم الحاصل من الوحى من الالهام الخاص يسمّى علماً لدنيّاً غيبيّاً . والحاصل من الوحى الهام والالهام العام ، امّا خواطر ملكيّة أو هواجس شيطانيّة. ثمّ اعلم الهام اللدنيّ الحاصل من الالهام ، وان كان في جميع الازمنة حاصلاً ، لكنّ قوّته وظهوره في هذا الزمان أكثر ، لان الله لمّا سدّ باب الوحى الخاص وانقطع طريق النبوّة -كما مرّ - أراد أن ينفتح باب باب الوحى الخاص وانقطع طريق النبوّة أعباده وعناية بأحوالهم ، وهذا الباب في هذا العالم لا ينسد ، وهذا الطريق في هذه النشأة لا ينقطع الا بموت خاتم الأولياء ، الذي هو المهدى وقيام الساعة باختفائه ، كما أن بموت خاتم الأولياء ، الذي هو المهدى وقيام الساعة باختفائه ، كما أن وآله وسلّم .

(٩٧٤) وكما كان ابتداء ظهور النبوّة والرسالة من زمان آدم،

<sup>1</sup> واما من خاف ..: سورهٔ ۲۹ ( النازعات ) آیهٔ ۴۰ ± ۱ ا 2 قید F : غیر M ا 3-4 بهدی الله ..: سورهٔ ۲۶ (النور) آنهٔ ۳۵ || 11 ینفتح M : یفتح F || 71 و کما M فلما M

وكان يزيد كلّ يوم (نبوى") وساعة (نبوّيّة) شيئاً فشيئاً ، كنور القمر أو طلوع الشمس وتزايده ساعةً ساعةً ، حتَّى كمل ظهوره واستوى نوره وانتهى بمحمَّد أقصى غاية الكمال واختفى بالكلِّيَّة ، كفروب الشمس 3 مثلاً، (كذلك) كان ابتداء ظهور الولاية من على ، وكان يزيد كلّ يوم وساعة شيئاً فشيئاً ، كطلوع القمر في ظلمة الليل أو كزيادة نور القمر من الشمس مثلاً وتزايده ساعةً فساعةً ، حتَّى كمل ظهوره واستوى 6 نوره وقرب أن ينتهي بمحمّد الثاني ، الملقّب بالمهدى ، صاحب الزمان، ويصل أقصى غاية الكمال ويختفي بالكلّيّة ، كغروب القمر في ظلمة -اللمالي الصوريّة ، «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون» . 9 «ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلُّ مثل لعلُّهم يتفكرون». (٩٢٥) والحكمة في هذا المثل ان الولاية نسبتها الى النبوّة كنسبة القمر الى الشمس ، و(كذلك) نسبة الولى النبي . وورد في 12 اصطلاح القوم تسمية الولاية بالولاية الشمسيّة والقمريّة ، والمراد بهما ولاية النبيُّ وولاية الوليُّ، وأن يعرف أيضاً أنُّ نسبة العلماء اليهما كنسبة. النجوم الى القمر أو الشمس. فكما أنّه لا يكون للقمر نور وضياء 1<sup>5</sup> مع وجود الشمس وأنوارها المشرقة ، وان كان القمر موجوداً ، فكذلك لا يكون للولاية ظهور ولا نور مع وجود النبوّة والرسالة وأنوارهما المشرقة، وان كانت الولاية موجودةً. وكما أنَّه لا يكون للنجوم نور 18

M عناية M غاية M غاية M غاية M عناية M عناية M المثال ... سورة M ( العنكبوت ) M المثال ... سورة M المثال ... سورة M المثال M الم

وضياء مع وجود القمر وأنواره الزاهرة، وان كانت النجوم موجودة ، فكذلك لا يكون للملماء قدرة ولا ظهور مع وجود الاولياء وأنوارهم من حيث الولاية، وان كان العلماء موجودين، «ذلك تقدير العزيز العليم». فحينئذ ، لمّا غربت شمس النبوّة والرسالة ، فلا يكون الظهور والنور الا لقمر الولاية وبعض نجوم العلماء بتبعيّته . ويعضد ذلك كلّه ما أشار اليه النبيّ «أنا كالشمس وعلى كالقمر وأصحابي كالنجوم ، بأيّهم اقتديتم الهتديتم».

(۹۲٦) ولا يقال: انه يلزم من هذا الكلام أن المهدى يكون أفضل من على بن أبى طالب جدّه وأولاده المعصومين الراسخين الى العسكرى الذى هو أبوه، كما كان محمّد أفضل من آدم والانبياء الذين كانوا بعده الى عيسى بن مريم ، \_ لانّا نقول: لا نسلّم ذلك ، لان كلامنا فى الى عيسى بن مريم ، \_ لانّا نقول المهدى ، لا فى الكمال الحاضل

للمهدى من العلوم والمعارف، حتَّى يكون هو أفضل من على ".

(٩٢٧) وأيضاً الولاية بالاصالة ليست الا لعلى كما مرّ ذكره وأشار اليها بقوله «كنتُ وليّاً وآدم بين الماء والطين». فلا يكون شرف المهدى بالحقيقة الا به وبولايته، كما أن كلامنا في ظهور نور النبوّة في زمان محمّد وقوّته وكماله، لا في الكمال الحاصل لمحمّد من العلوم والمعارف وغير ذلك ، حتّى يكون هو أفضل من غيره بالنبوّة فقط. قان النبوّة بالاصالة لمحمّد، كما قال «كنتُ نبيّاً وآدم بين الماء والطين».

فحينئذ لا يكون شرف النبي بالنبوة فقط ؛ وان كان ، فالنبوة ليست الا له ، فلا يكون شرفه الا من نفسه . والغرض أنه لا يلزم من قوّة نور الولاية في زمان المهدى ترجيح المهدى على غيره من الائمة ، خصوصاً 3 . (ترجيحه) على على على على على على ".

(٩٢٨) وأيضاً لو لم تكن النبوة والولاية أمرين زايدين على كمال النبي والولي ، لما كان الانبياء متساوين في النبوة دون غيرها ، لقوله تعالى ولا نفرق بين أحد من رسله » ، ولما كان الاولياء والائمة أيضاً متساوين في الولاية دون غيرها ، لقول النبي « المنكر لاولنا كالمنكر لآخرنا » . وقد مر بحث الشريعة والرسالة وانقطاعهما بانقطاع النشأة الدنياوية ، و وبحث الولاية وعدم انقطاعها ، وغير ذلك من الابحاث الشريفة ؛ فارجع اليها ، لان هذا الموضع ليس بلائق بها . هذا آخر ما عندى في معنى الوحى والالهام وتوابعهما ولوازمهما بقدر هذا المقام .

( ٩٢٩) وأمّا الكشف ، فالكشف الحاصل للانبياء والاولياء فداخل تحت الوحى والالهام ، لان الكشف الشهودى والمعنوى مخصوصان بالانبياء والرسل ، والكشف المعنوى والصورى أيضاً مخصوصان بالاولياء والاوصياء وتابعيهم من أمثالهم . وللكشف مراتب كثيرة كالوحى والالهام ، وله طول وعرض . فنخن نقول ههنا ، بقدر هذا المقام ، مأقال القوم في تعريفه وتقسيمه بعباراتهم الشافية واشاراتهم العالية ، مضافاً اليها عبارة آخرى وهي هذه :

<sup>7.6</sup> أما كان: لم يكن MF | 7 لا نفرق ... سورة ٧ (البقرة) آية 3.0 | | 15.14 مخصوص MF | 15.14

المرأة وجهها ، أى رفعت نقابها ؛ واصطلاحاً هو الاظلاع على ما المرأة وجهها ، أى رفعت نقابها ؛ واصطلاحاً هو الاظلاع على ما وراء الحجاب من العمانى الغيبية والامور الحقيقية ، وجوداً أو شهوداً . وهو معنوى وصورى وأعنى بالصورى ما يحصل فى عالم المثال من طريق الحواس الخمس ، وذلك الما أن يكون على طريق المشاهدة ، وامّا كروّية المكاشف صور الارواح المتجسّدة والارواح الروحانية ، وامّا أن يكون على طريق السماع ، كسماع النبي الوحى النازل كلاما منظوماً أو «مثل صلصلة الجرس» أو «دوى النحل» كما جاء فى الحديث منظوماً أو «مثل صلصلة الجرس» أو «دوى النحل» كما جاء فى الحديث أو (يكون الكشف) على سبيل «الاستنشاق» وهو «التنسّم بالنفحات أو « التنسّق بفوحات الربوبية » . قال ـ عليه السلام « انّ الله الالمية » و « التنسّق بفوحات الربوبية » . قال ـ عليه السلام « انّ الله الالمية فى أيام دهر كم نفحات : ألا فتعرضوا لها » وقال « انّى لاجد نفس

(٩٣١) أو (يكون الكشف) على سبيل الملامسة ، وهي بالاتصال بين النورين أو بين الجسدين المثاليّين ، كما نقل عبد الرحمن بن عوف عن عائشة ، قالت : «قال رسول الله : رأيت ربّي \_ تبارك وتعالى \_ ليلة المعراج في أحسن صورة . فقال : بم يختصم الملاء الاعلى ، يا محمّد ؟ \_ قلت : 18 أنت أعلم ، أي ربّ ! مرتين . قال : فوضع الله تعالى كفّه بين كتفى ،

الوحمن من جانب اليمن ».

<sup>1</sup> اعلم F : بعد M | لغة M : بعد F | 4 المثال M : المعانى F | 6 والارواح M : والانوار F | 10 الاستنشاق M : الاستكشاف F | التنسيم M : التنسيم M المثاشق M : والتنشق M : والتنشق M : والتنشق M : والتنشق M المؤحات F : بفتوحات M | 18 أعلم : + بي F المؤحات M | 18 أعلم : + بي المؤحات M | 18 أعلم : +

فوجدت بردها بين ثديي . فعلمت ما في السماوات وما في الارض . ثمّ تلا هذه الآية « وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السماوات والارض وليكون من الموقنين».

(٩٣٢) والى هذا أشار محقّقو العلماء ومكاشفوهم في أبيات لهم في أمير المؤمنين ـ عليه السلام:

قيل لى : قل فى على مدحاً ينتضى نطقى ناراً موصده 6 قلت : هل أمدح من فى فضله حار ذو اللبّ الى ان عبده ؟ والنبى المصطفى قال لنا ليلة المعراج لمّا صعده وضع الله على ظهرى يدا فأرانى القلب أن قد برده 9 وعلى واضع رجليه لى بمكان وضع الله يده .

ولله در القائل! وقد تنسب (هذه الابيات) الى المتنبّى وتنسب الى المين الطرابلسي \_ رحمة الله عليهما!

(۹۳۳) ومع ذلك، فحيث أخبر الله تعالى باراءته ذاته لموسى فى صورة النار والشجرة، فليس ببعيد اراءته ذاته لمحمّد فى صورة النور أو الصورة الانسانيّة. وبالحقيقة ما رآه محمّد الا فى صورة نفسه، التى 15 هى أحسن الصور ظاهراً وباطناً، كما فى قوله تعالى «ما كذب الفؤاد ما رأى أفتمارونه على مايرى»، ولقول النبيّ «من رآنى فقد رأى الحقّ»،

<sup>1</sup> ثديى M : ثدى F | F و كذلك نرى ... سورة F ( F الانعام ) آية F F الحكان F : F نطقى F : F مكان F الله ... بالحقيقة F : F الله ... سورة F ( F ما كذب ... سورة F ( F ما كذب ... سورة F ( F ما كذب ... سورة F ) F ... F المحمد F ال

ولقوله «من عرف نفسه فقد عرف ربه» أى من شاهد نفسه شاهد ربه ...
ولقوله (أيضاً وهو) أوضح منهما (أى من الحديثين) «خلق الله آدم على
صورته» ، وآدم الحقيقي هو (أى محمد) وحقيقنه (من حيث حقيقته الغيبية ،
الحقيقة المحمدية) ، كما مر مراراً .

واحدة ، كقول الكامل «العالم انسان كبير والانسان عالم صغير» . واحدة ، كقول الكامل «العالم انسان كبير والانسان عالم صغير» . ويشهد بذلك قوله تعالى « الله نور السماوات والارض ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح في زجاجة ، الزجاجة ...» الى آخره ، كما و عرفت معناه . وكذلك قول أمير المؤمنين « نور يشرق من صبح الازل ، فيلوح على هياكل التوحيد آثاره» . وكذلك قوله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم «سترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر» . أو (رآه) على طريق وسلّم «سترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر» . أو (رآه) على طريق معان غيبية ي قال عليه السلام «رأيت الله أشرب اللبن حتّى خرج الرى من أظافيرى » ، فأول ذلك بالعلم .

(٩٣٥) وهذه الانواع (من الكشف الصورى) قد يجتمع بعضها مع بعض، وقد ينفرد ؛ وكلّها تجلّيات أسمائيّة ، أذ الشهود من تجلّيات الاسم «السميع» وكذلك البواقى،

وحقيقته : + والمراد بحقيقة النبى ، روحه ، النور ، ونفسه وأصله ، بل روح الأرواح وحقيقة الأشياء كلها ، وهو على ، كما قال : « على روحى التى بين جنبى» وفى الآية الكريمة ما يعضد ذلك ، وهو قوله « وأنفسنا وأنفسكم » (بالاصل)  $\parallel 7-8$  الله نور ... سوره  $\parallel M$  - :  $\parallel M$  - :  $\parallel M$  - :  $\parallel M$  - :  $\parallel M$ 

اذ لكلّ منها اسم يربه؛ وكلّها من شؤون الاسم «العليم» ، وان كان كلّ منها من « أمّهات الإسماء» .

(٩٣٦) وأنواع الكشف الصورى المّا أن تتعلّق بالحوادث الدنيويّة أو لا. 3 فان كانت متعلَّقة بها ، كمجيء زيد من السفر واعطائه عمراً ألفاً من الدنانير ، سميت «رهبانيّة» لاطّلاعهم (أي أصحابها) على المغيّبات الدنيويّة بحسب رياضتهم ومجاهدتهم . وأهل السلوك ، لعدم توقّف هممهم العالية 6 في الامور الدنياويّة ، لا يلتفتون الى هذا القسم من الكشف لصرفها في الامور الآخرويّة وأحوالها ، و يعدّونه من قبيل الاستدراج والمكر بالعبد ؛ بل كثير منهم لا يلتفتون الى القسم الآخروي أيضاً ، وهم الذين جعلوا 9 مقاصدهم الفناء في الله والبقاء به . والعارف المحقّق ، لعلمه بالله ومراتبه وظهوره في مظاهر الدنيا والآخرة ، واقف معه أبداً ولا يرى غيره ، ويرى جميع ذلك تجلّيات الّهيّة ، فينزل كلاّ منها منزلته . فلا يكون 12 ذلك النوع أيضاً من الكشف استدراجاً في حقّه ، لانّه حال المبعدين الذين يقنعون من الحقّ بذلك ، ويجعلون ذلك سبب حصول الجاه والمنصب في الدنيا . وهو تعالى منزه (في الحقيقة) من القرب والبعد 15

<sup>1</sup> يربه M : يريه M : يريه M | K وانواع M : وانواعه K | K عمراً : لعمرو K | K المميت : يسمى K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K | K

المثبتين للغيريّة مطلقاً . وان لم تكن (أنواع الكشف الصورى ) متعلّقة بها (أى بالحوادث الدنيويّة) ، بأن كانت المكاشفات في الامور الحقيقيّة الآخرويّة والحقايق الروحانيّة من الارواح العالية والملائكة السماويّة والارضيّة، فهي مطلوبة معتبرة.

(٩٣٧) وهذه المكاشفات قلّ ما تقع مجرّدة عن الاطلاع بالمعانى الغيبيّة ، بل أكثرها يتضمّن المكاشفات المعنويّة ، فتكون أعلى مرتبة وأكثر يقيناً لجمعها بين الصورة والمعنى . ولها مراتب بارتفاع الحجب كلّها أو بعضها دون البعض . فانّ المشاهد للاعيان الثابتة في الحضرة العلميّة الآلهيّة ، أعلى مرتبة من الكلّ . وبعده من يشاهدها في العقل الاوّل وغيره من العقول . ثمّ من يشاهدها في اللوح المحفوظ وباقى النفوس المجردّة . ثمّ في كتاب المحو والاثبات . ثمّ في باقي والمراب العالية والكتب الآلهيّة : من العرش والكرسي والسماوات والعناصر والمركّبات ، لأنّ كلاً من هذه المراتب كتاب الهيّ مشتمل على ما تحته من الحقايق والاعيان .

15 (٩٣٨) وأعلى المراتب في طريق السماع سماع كلام الحقّ من غير واسطة ، كسماع نبيّنا محمّد في معراجه وفي الاوقات التي أشار اليها بقوله «لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبيّ أشار اليها بقوله «لي مع كلامه تعالى . ثمّ سماع كلامه بواسطة جبرئيل ، كسماع الفرآن الكريم الحكيم . ثمّ سماع كلام العقل الاوّل وغيره

 $<sup>\</sup>parallel$  F ولها : M=:F المثبتين M=:F المثبتين M=:F المثبتين M=:F المثبتين M=:F

من العقول . ثمّ سماع كلام النفس الكلّيّة والملائكة السماويّة والارضيّة على الترتيب المذكور . والباقى على هذا القياس .

(٩٣٩) ومنبع هذه الانواع من المكاشفات هو القلب الانساني بذاته 3 وعقله المنوّر العلمي ّ المستعمل لحواسه الروحانيّة . فانّ للقلب عيناً وسمعاً وغير ذلك من الحواس"، كما أشار اليه سبحانه بقوله «فاتّها لا تعمى الابصار ، ولكن تعمى القلوب التي في الصدور» و «ختم الله على 6 قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة» · وفي الاحاديث المشهورة ما يؤيِّد ذلك كثيراً . وتلك الحواسُّ الروحانيَّة (هي) أصل هذه (الحواسُّ) الجسمانيّة. فاذا ارتفع الحجاب بينها وبين الخارجيّة (أي بين الحواسّ و الروحانيّة والحواسّ الجسمانيّة) يتّحد الاصل مع الفرع، فيشاهد بهذه الحواس ما يشاهد بها . والروح يشاهد جميع ذلك بذاته ، لأنّ هذه الحقايق تتَّحد في مرتبته كما مرّ ، من أنّ الحقايق كلَّها في العقل متَّحدة . 12 (٩٤٠) وهذه المكاشفات ، عند ابتداء السلوك ، تقع في الخيال المقيّد . ثمّ بالتدريج (وبعد) حصول الملكة ، ينتقل (السالك) الى عالم المثال المطلق، فيطلع على ما يختص بالعناصر، ثمّ بالسماوات، فيسرى 15 صاعداً الى أن ينتهي الى اللوح المحفوظ والعقل الاوّل ــ صورتي ْ أمُّ الكتاب. ثمَّ ينتقل الى حضرة العلم الآلهيُّ، فيطلع على الاعيان،

الا بما شاء». وهذا أعلى ما يمكن لعباد الله في مراتب الشهود، لأنّ

حسب ما شاء الحقّ سبحانه ، كما قال «ولا يحيطون بشيء من علمه 18

<sup>4</sup> لحواسه: بحواسه F || 5-6 فانها لا تعمى..: سورة ٢٢ ( الحج ) آية ٤٥ || 6-7 ختم الله .... سورة ٢ ( البقرة ) آية ٣ || 8 كثيراً : كثيرة F || 8-8 هذه ... الحق F : - M || 12 متحدة : + الحقايق كلها من العقل تفيض Fh ( بالاصل ) || 13 الخيال : حياله F || 13 8-19 ولا يحيطون ... سورة ٢ (البقرة) آية ٢٥٦

فوق هذه المرتبة شهود الذات المغيّبة للعباد عند التجلّي ، الا أن يتجلّى (الحقّ) من وراء الاستار الاسمائيّة ، وهي «عين الاعيان ». واليها أشار الشيخ (ابن العربي) في «الفصّ الشيثي»: «فلا تطمع ولا تتعب نفسك، فاتّها الغاية التي ما فوقها غاية في حقّ المخلوق».

(٩٤١) وقد أشار الشيخ الكامل عفيف الدين التلمساني \_ رحمة الله عليه \_ في « شرحه لمنازل السائرين» الى خسّة أرباب الكشف الصوري " وعليه اعتقاد العوام في حقّهم ، اشارة أ (- سنة ً) ، وهي تليق بهذا المقام ، لانّ أكثر ابناء الزمان لا يستدلّون على كمال العارف الا به (أى بالكشف الصوري"). والحال أنّه نقص بالنسبة اليه ، كما ألمعنا اليه الآن . فاشارته (أى الشيخ عفيف الدين) هو قوله في «باب البصيرة» عند تحقيق الفراسة : « والذي ثبت عندي بالتجربة أنّ فراسة أهل 12 المعرفة اتّما هي من تمييزهم من عصلح لحضرة الله مِمّن لا يصلح ؛ و( بها ) يعرفون أهل الاستعداد الذين اشتغلوا بالله ووصلوا الى حضرة الجمع ؛ فهذه فراسة أهل المعرفة . وأمَّا فراسة أهل الرياضة ، 15 بالجوع والخلوة وتصفية البواطن من غير وصلة الى جانب الحقّ، فلهم فراسة كشف الصور والاخبار بالمغيّبات المختصّة بالخلق، فهم لا يخبرون الا عن الخلق، لانَّهم محجوبون عن الحقِّ. وأمَّا أهل المعرفة ، فلاشتغالهم بما يرد عليهم ممّا هو من معارف الحقّ، فاخبارهم انّما هو عن الله تعالى .

<sup>1</sup> المغيبة F : المنقية M | 2 واليها: واليه : F خسة F : حسنة M | 1 المغيبة T : حسنة M | 1 التحريمة M | 1 التحريمة M | 1 الحضرة C : التحريمة M | 1 الذين M : ا

بالدنيا ، مالت قلوبهم الى أهل الكشف الصورى والاخبار عمّا غاب من بالدنيا ، مالت قلوبهم الى أهل الكشف الصورى والاخبار عمّا غاب من أحوال المخلوقات . فعظّموهم واعتقدوا أنّهم هم أهل الله وخاصّه ، وأعرضوا عن أهل الكشف الحقيقي ، واتهموهم فيما يخبرون به عن الله ، وقالوا : لو كان هؤلاء أهل الحق ، كما يزعمون ، لاخبرونا عن أحوالنا و أحوال المخلوقات ، واذا كانوا لايقدرون على كشف أحوال المخلوقات ، فكيف يقدرون على كشف امور أعلى من هذه ? فكذّبوهم بهذا القياس فكيف يقدرون على كشف امور أعلى من هذه ؟ فكذّبوهم بهذا القياس حمى هؤلاء عن ملاحظة اهل الخلق وخصّهم به ، وشغلهم عمّا سواه ، حماية ولهم وغيرة عليهم . ولو كانوا ممّن يتعرّضون الى أحوال الخلق ، لما صلحوا للحق ؛ فأهل الحق لايصلحون للخلق ، كما أنّ أهل الخلق . لا يصلحون للحق ، كما أنّ أهل الخلق .

(٩٤٣) والحقّ أنّ هذا كلام حسن واخبار عن الامر الواقع بين الناس. أعاذنا الله من أمثال ذلك بفضله وكرمه!

(٩٤٤) وأمّا الكشف المعنوى المجرّد من صور الحقايق ، الحاصل 15 من تجلّيات الاسم «العليم» و(الاسم) «الحكيم» ، فهو ظهور المعانى فى العينيّة والحقايق الغيبيّة . وله أيضاً مراتب . أوّلها ظهور المعانى فى الفوّة المفكّرة من غير استعمال المقدّمات وترتيب القياسات ، بل بأن 18

ينتقل الذهن من المطالب الى مباديها ، ويسمّى بالحدس.

(٩٤٥) ثمّ (ظهور المعانى) في القوّة العاقلة المستعملة للمفكّرة ، وهي قوّة روحانيّة غير حالّة في الجسم ، ويسمّى بالنور القدس ، والحدس من لوامع أنوارها . وذلك لانّ القوّة المفكّرة جسمانيّة ، فتصير حجاباً للنور الكاشف عن المعانى الغيبيّة ، فهي أدنى مراتب الكشف . ولذلك قيل : الكاشف على فسمين : فتح في النفس ، وهو يعطى العلم التامّ ، نقلاً وعقلاً . وفتح في الروح ، و(هو) يعطى المعرفة وجوداً ، لا عقلاً ولا نقلاً .

9 (٩٤٦) ثمّ (ظهور المعانى) في مرتبة القلب ، وقد يسمّى (ظهورها) بالالهام في هذا المقام ، ان كان الظاهر معنى من المعانى الغيبيّة ، لا حقيقة من الحقايق ، أو روحاً من الارواح المجردّة ، أو عيناً من الاعيان الثابتة ، (لانّ تجلّى هذه الاشياء في هذا الموطن) يسمّى مشاهدة قلبيّة .

(٩٤٧) ثمّ (ظهور المعانى) فى مرتبة الروح ، وينعت (ظهورها) بالشهود الروحى ، وهو بمثابة الشمس المنوّرة لسماوات مراتب الروح وأراضى مراتب الجسد . فهو (أى المكاشف فى مرتبة الروح) بذاته آخذ من الله «العليم» المعانى الغيبيّة من غير واسطة على قدر استعداده الاصلى ، ويفيض على ما تحته من القلب وقواه الروحانيّة والجسمانيّة ، ان كان من الكمّل والاقطاب ؛ وان لم يكن منهم ، فهو آخذ من الله بواسطة القطب على قدر استعداده وقربه منه ، أو بواسطة الارواح بواسطة القطب على قدر استعداده وقربه منه ، أو بواسطة الارواح

التي هي تحت حكمه من (عالمي ) الجبروت والملكوت.

(٩٤٨) ثمّ (ظهور المعانى) في مرتبة السرّ؛ ثمّ (ظهورها) في مرتبة الخفيّ بحسب مقاميهما . و(ظهور المعانى في هذه المرتبة) لا يمكن 3 اليه الاشارة ولا تقدر على اعرابه العبارة ، كما قيل «الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير اشارة » . واذا صار هذا المعنى مقاماً أو ملكة للسالك ، اتّصل علمه بعلم الحقّ اتصال الفرع بالاصل ، فحصل له أعلى 6 المقامات من الكشف .

(٩٤٩) ولمّا كان كلّ من الكشف الصورى والمعنوى على حسب استعداد السالك ومناسبات روحه وتوجّه سرّه الى كلّ من أنواع و الكشف، و(لمّا) كانت الاستعدادات متفاوتة المناسبات، متكثّرة ، صارت مقامات الكشف متفاوتة بحيث لا تكاد تنضبط.

(٩٥٠) وأصح المكاشفات وأتمّها انّما تحصل لمن يكون مزاجه 12 الروحاني أقرب الى الاعتدال التام ، كأرواح الانبياء والكمّل من الاولياء \_ صلوات الله عليهم أجمعين . ثمّ لمن يكون أقرب اليهم نسبة .

(٩٥١) وكيفيّة الوصول الى مقام من مقامات الكشف \_ وبيان ما يلزم لكلّ نوع منها \_ يتعلّق بعلم السلوك ؛ ولا يحتمل هذا المقام أكثر ممّا ذكر . وما يكون للمتصرّفين في الوجود وأصحاب الاحوال ١٤ والمقامات ، كالاحياء والاماتة وقلب الحقايق ، كقلب الماء هواءً

<sup>:</sup> مقامهها M مقامهها M مقامهها M مقامهها M مقامهها M اعرابه M اعرابها M البحات M سبحات M البحاد M المجاد M المجد M المجاد M المجد M المجاد M المحدد M المح

وبالعكس، وطى الزمان والمكان وغير ذلك، \_ اتما يكون للمتصفين بصفة القدرة والاسماء المقتضية لذلك، عند تحققهم بالوجود الحقاني، الما بواسطة روح من الارواح الملكوتية، والما بغير واسطة، بل بخاصية الاسم الحاكم عليهم. والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب.

(٩٥٢) واذ فرغنا من بيان الوحى والالهام والكشف، فلنشرع في بيان الفرق بين العلمين ، أى العلم الكسبي الرسمي والعلم الارثي الآلهي ، حسب ما تقدّم شرطه في أوّل القاعدة . وهو هذا :

## (٢ ـ في بيان الفرق بين العلوم الكسبيّة والعلوم الارثيّة)

9 (٩٥٣) اعلم أنّ العلوم كلّها تنقسم الى قسمين : رسمى اكتسابى "، وارثى الآهى قيل الرسمى الاكتسابى يكون بالتعليم الانسانى على التدريج ، مع نصب قوى "و تعب شديد فى مدّة طويلة . و(العلم) الارثى " الالهى يكون تحصيله بالتعليم الربّانى بالتدريج وغير التدريج ، مع روح وراحة ، فى مدّة يسيرة . وكلّ واحد منهما يحصل بدون الآخر ، ولكنّ الثانى (أى العلم الارثى ) يفيد بدون الاوّل ، و(العلم) الاوّل لا يفيد ولكنّ الثانى (أى العلم الارثى ) يفيد بدون الاولى المتقدّم ذكرها ، فاتها تفيد بدون العلم الظاهر ، بخلاف (العلم) الظاهر ، فانّة لا يفيد بدونه ، كما سنذكره .

(٩٥٤) واليهما أشار النبيُّ (بقوله) «العلم علمان: علم اللسان، وهو

<sup>2</sup> بالوجود F : بالجود M || 5 فلنشرع : فالشروع MF || 7 القاعدة : + واجب F || 10 فالعلم الرسمي : فالرسمي : فالرسمي 16 || 16 بدون : بدونه MF

حجّة الله على ابن آدم ؛ وعلم في القلب ، وذلك هو العلم النافع » . وكذلك أمير المؤمنين في قوله «العلم علمان : مطبوع ومسموع ، ولا ينفع المسموع اذا لم يكن المطبوع » . والقسمان بأسرهما يمكن تحصيلهما والجمع بينهما ، كما كانا حاصلين لكثير من الانبياء والاولياء والكمّل . ومع تقديرهما ، الاصلح والانفع منهما لا يكون الا (العلم) الثاني (أي الذي هو في القلب) ، لانّ (العلم) الاوّل ليس له نفع . ومع أنّه كذلك ، المضرّة منه متوقّعة ، بل (هي) واقعة حاصلة ، كما ستعرفه ، وأقلّها الحرمان من حصول المعارف الحقيقيّة والعلوم الارثيّة الالهيّة التي هي سبب المنفعة ، دنيا وآخرة .

(٩٥٥) وبيان ذلك هو أنّ النفع من العلوم .. في هذا المكان .. هو تحصيل معرفة الله على سبيل اليقين ، ومعرفة الاشياء على ما هي عليه ، التي هي أيضاً من معرفة الله تعالى ، لانّ من عرف الاشياء على 12 ما هي عليه ، عرف الله على ما هو عليه ؛ ومن عرف الله على ما هو عليه ، عرف الله على ما هو عليه ، عرف الله على ما هو عليه ، عرف الاشياء على ما هي عليه ، لاستحالة انفكاك كلّ واحد منهما عن الآخر ، كما تقرّر مراراً . وكلاهما مستحيل الحصول من العلوم 15 الرسميّة . أمّا الاوّل (أي معرفة الله) فلانهم أقرّوا بعجزهم عن معرفة ذات (الحقّ) ووجوده ، وقالوا : نحن ما نعرف منه الا أسماءه وصفاته وأفعاله . والحال أنّ الذي قالوه في هذه المعارف أيضاً ، عند التحقيق ، 18 لا يشهد الا بجهلهم ، كما سنبيّنه ، ان شاء الله . وأمّا الثاني (أي معرفة

حاصل 5 منهما  $M: _{-}M$   $M: _{-}M$   $M: _{-}M$  متوقعة : متوقع MF واقعة حاصل 5 منهما MF الحرمان  $M: _{-}MF$  الحرمان  $M: _{-}MF$  هو ان : وهو ان MF MF

النفس) فلانّهم بأجمعهم عجزوا عن معرفة أنفسهم التي هي اقرب الاشياء اليهم ، فضلاً عن معرفة غيرها .

3 (٩٥٦) أمّا بيان الأوّل ، فلانّ العلوم الرسميّة بأسرها منحصرة في المعقول والمنقول ؛ والمنقولات ليس لها دخل في معرفة الله ومعرفة الاشياء بزعمهم وزعمنا أيضاً ؛ فما بقى الا المعقول . وأعظم المعقولات وأشرفها وأنفسها ، عند المتكلّمين ، هو علم الكلام وتوابعه ولوازمه ؛ وعند الحكماء (هو) قسم الالهيّات وتوابعها ولوازمها . وليس يحصل لهم من هذين العلمين معرفة الله ومعرفة الاشياء قدر رأس ابرة ، بل

(۹٥٧) لان الاشاعرة من المتكلّمين ذهبوا الى أن ذاته تعالى ليست بمعلومة أصلاً ، والمعلوم منه وجوده . وذهبوا الى أن وجوده . وذايد على ذاته ، واستدلّوا عليه بأن وجوده معلوم ، وذاته غير معلومة : فيكون الوجود زايداً على ذاته . وغفلوا عن المفاسد اللازمة لهذا الكلام ، التي أقلّها هي أن وجوده لو كان زايداً على ماهيّته ، لكان يلزم أن تكون ماهيّته وحقيقته ، قبل وجوده ، معدومة ، لائها لو كانت موجودة ، للزم تحصيل الحاصل ؛ واذا كانت معدومة ، فيلزم هناك فسادان آخران : وهو أن يكون المعدوم المطلق قابلاً للوجود ؛ أو يكون الوجود قايماً وهو بالعدم ، وكلاهما باطل . فباطل أن يكون وجوده تعالى زايداً على ماهيّته وحقيقته .

<sup>7</sup> الحكماء : الحكيم MF  $\|$  8 قدر : بقدر MF  $\|$  11 وذهبوا الى ان وجوده M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M . M .

(٩٥٨) وان قيل: (يمكن أن) يتصوّر الماهيّة من حيث هي ماهيّة، و ( في هذه الحالة ) لا ينسب اليها لا الوجود ولا العدم، \_ أجيب عنه بأنّه يلزم من ذلك أن مبدأ الموجودات ومنشأها كان قبل الموجودات و لا موجوداً ولا معدوماً. وهذا في غاية الرداءة أيضاً.

(٩٥٩) وجواب هذا المسألة ، لولا خوف الملالة ، لقلت (فيها) أكثر من ذلك من وجوه متنوّعة ، بحيث ترتفع الشبه بالكليّة ، لكن 6 «الشرط أملك ». ومع ذلك ، فيكفيهم جواب المعتزلة والحكماء في (هذه المسألة) لانّهم أقاموا على ابطالها براهين كثيرة ، كما هي مسطورة في كتبهم .

(٩٦٠) وأمّا المعتزلة ، فذهبوا الى أنّ وجوده نفس ذانه وليس و هو بزائد عليها ، بل هو هى ؛ وليس شىء معلوماً منهما ، يعنى كما أنّ الذات ليست بمعلومة ، فكذلك وجوده ليس بمعلوم ، بل المعلوم منه صفاته وأسماءه وأفعاله ليست بمعلومة 12 لهم ، كما سيجىء بيانه .

(۹۶۱) وبعضهم ، خوفاً من هذا المذهب ، ذهب الى أن له تعالى وجودين : خاصاً وعامّاً . فالوجود الخاص ليس بمعلوم لنا ، لكنّ المعلوم 15 هو الوجود العام . وفساد هذا القول أيضاً لا يخفى على أحد ، لانّه اذا قال : وجوده تعالى الخاص ليس بمعلوم ، والمعلوم وجوده العام ، فهذا تناقض ، لانّه اذا قال « وجوده » فقد انتفت العموميّة . وان أسقط الضمير 18

<sup>1</sup> ماهية : الماهية MF || 4 || 4 || 4 || 4 || 1 موجوداً ولا معدوماً : لا موجودة ولا معدومة MF || 5 خوف : الخوف الم الخوف عن F || الملالة M : المقالة F || 7 والحكماء : والحكيم MF || في : فيه MF || 8 ابطالها : ابطاله MF || 12 بمعلومة MF || 16–15 فالوجود الخاص ... الوجود العام : فالخاص ... العام MF

15

18

الذى فى « وجوده » ، ارتفعت النسبة والاضافة . واذا ارتفعت النسبة والاضافة ، فبقى الوجود العام على عموميّته واشتراكه بينه وبين غيره ، و فلا ينسب اليه .

( ۹۹۲ ) وقد قلنا فی غیر هذا الموضع: العجب کل العجب! النهم یعجزون عن معرفة وجود واحد ، فکیف یثبتون له وجودین واحد معرفته ؟ وهذا أیضاً لیس بعجیب ، فان المتحیّر فی أمره یفعل أكثر من ذلك! فكانه فیهم نزل (قوله تعالی) « ألم تر أنهم فی كل واد یهیمون » ، وفیهم ورد « كالذی استهوته الشیاطین فی الارض و حیران » .

(۹۶۳) وعلى جميع التقادير ، ما عرفوا (هؤلاء جميعاً) شيئاً لا من ذاته ولا من وجوده ، بل زادت شكوكهم وشبههم ، وصدق عليهم ما على غيرهم « أفرأيت من اتّخذ الآهه هواه وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا يذكرون ؟ »

قل للذين قضوا في البحث عمرهم ثمّ اطمأنوا وظنّوا أنّهم فرغوا الامر أعظم من مرمي عقولكم

كم بالغ الناس في هذا وما بلغوا ( ٩٦٤ ) ثمّ بعد ذلك ، أي بعد هذا الجهل الصريح ، تو هموا أنّهم

<sup>7-8</sup> أَلَم ترى ..: سورة ٢٦ ( الشعراء ) آية ٢٧ || 8-9 كالذى ..: سورة ٦ ( الإنعام) آية ٢٧ || 19 توهموا M : الإنعام) آية ٢٧ || 19 توهموا F وتوهموا F

من العارفين بالله وبذاته وبوجوده ، وأنهم قد وصلوا الغاية القصوى التى ليس وراءها مرمى ، فنزلوا عن معرفة ذاته ووجوده ، وشرعوا في معرفة أسمائه وصفاته وأفعاله ، وقالوا أنها زائدة على ذاته ، أو (هي) نفس ذاته ، وأو جزء ذاته ، وأمثال ذلك .

( ٩٦٥ ) فقالت الاشاعرة: صفات الله زائدة على ذاته ، لاتبها لوكانت نفس ذاته ، للزم التكثير في الذات ؛ والتكثير في الذات موجب للتركيب 6 المستلزم للاحتياج الى أجزائه وأفراده ؛ وكلاهما على الواجب محال ؛ فمحال أن تكون صفاته عين ذاته. وهو المطلوب.

( ٩٦٦ ) وقالت ( الاشاعرة ) أيضاً : الصفة عرض ؛ ولو كانت عين ذانه ، 9 لكانت ذاته عرضاً أو محلّاً للاعراض ؛ وكلاهما محال ( على ذات اللواجب )؛ فمحال أن تكون (الصفات) عين ذاته .

(۹۹۷) وقالت المعتزلة جواباً لهم وانباتاً لدعواهم: ان صفات 12 الله غير زائدة على ذاته ، لانها لو كانت زائدة على ذاته ، لكانت موجودة في الخارج ، كان يلزم منه احتياج أي الخارج ؛ واذا كانت موجودة في الخارج ، كان يلزم منه احتياج الواجب الى الممكن ، أو تعدّد الواجب واحتياجه الى واجب آخر غيره ، 15 أو وجوب العرض وقيامه بذاته ، أو احتياج صفاته الى موجد يوجدها ؛ وكلّ ذلك محال ؛ فمحال أن تكون ( الصفات ) زائدة ( على ذات الواجب ) .

( ٩٦٨) وبيان ذلك أن الموجود في الخارج ، باتفاق العقلاء ، لا يخلو من موجودين ، امّا أن يكون واجباً أو ممكناً . فصفاته ( أي

F ذاته : + بل يجب ان تكون صفاته عين ذاته بل يجب أن تكون زايدة عليها F وهو المطلوب M=F . ذاته M=F وقالت ... ذاته M=F

الموجود الواجب) ان كانت واجبة ، لزم تعدّد الواجب ، أو وجوب العرض ـ الذي هو صفاته ـ وقيامه بذاته ، لان الواجب يجب أن يكون قائماً بذاته . وان كانت (الصفات) ممكنة ، لزم احتياج الواجب الى الصفة الممكنة التي هي العلم أو القدرة ، أو احتياج صفة الى موجد يوجدها لائها ممكنة ، والممكن محتاج الى مؤثر (آخر) غيره . (وهكذا ينتهي الامر الى الدور أو التسلسل ، وكلاهما باطلان ؛ فياطل أن تكون الصفات زائدة على الذات) .

( ٩٦٩ ) وقالت ( المعتزلة ) أيضاً : ان صفات الله زائدة في الذهن أو العقل ؛ والا ، ففي الخارج هي عين ذاته . \_ وهذا أقرب الي الحق ، وإن كان بعيداً عنه .

(۹۷۰) وقس على هذا معرفة الاسماء والافعال ، لان الاسماء وروم النه على ترتيب الصفات وكمالاتها الذاتية . فاذا لم تكن الصفات معلومة ، فلا شكّ أن الاسماء ، التي هي مرتبة عليها ، لا تكون معلومة . والافعال كذلك ، لان مجاريها ومنشأها الاسماء والصفات ؛ والاسماء والصفات غير معلومة ؛ فتكون الافعال الصادرة عنها أو بحسبها أيضاً كذلك . « سبحان ربّك رب العرّة عمّا يصفون ، وسلام على المرسلين ، والحمد لله رب العالمين » . وههنا أبحاث كثيرة . على المرسلين ، والغرض انهم ما عرفوا أيضاً من أسمائه تعالى وصفاته

<sup>+</sup>1 السماء: + +3 التي هي ... والممكن +3 : +4 | 9 فقي : في MF | 11 الاسماء: + التي هي مرتبة عليها لا تكون معلومة والافعال كذلك لان الاسماء +1 و كمالاته +4 ان +4 ان الاسماء ... كذلك +5 ان +6 | +6 ان الاسماء ... كذلك +6 | +7 ان +8 ان +9 ان +9 ان الاسماء ... كذلك +9 ان +1 ان الاسماء ... السماء ... ا

6

وأفعاله شيئًا ، بل ظنّوا فيه ظنّاً فاسداً وتوهموا توهماً كاذباً ، حتّى ورد فيهم ( قوله تعالى ) « وما يتّبع أكثرهم الا ظنّاً ان الظنّ لا يغنى عن الحقّ شيئاً » . «ذلكم ظنّكم الذى ظننتم بربّكم 3 أرداكم فأصبحتم من الخاسرين » . وفيهم قيل :

لقد طفت ُ في تلك المعاهد كلَّها

وسيّرت طرفى بين تلك العوالم

فلم أر الا واضعاً كف حائر

على ذقن أو قارعاً سِنَّ نادم

هذا حال المتكلمين من الاشاعرة والمعتزلة في معرفة الله تعالى . و ( ٩٧٢ ) وأمّا حال الحكماء ، من المشائين والاشراقيّين ، فهو أنّهم أيضاً اتّفقوا على أن وجود الله تعالى نفس ذاته وعين حقيقته ؛ وذاته غير معلومة حقيقة ، فكذلك وجوده ؛ والعملوم منه تعالى اللوازم ولوازم اللوازم ، وغير ذلك . وكذلك قالوا في الصفات ، أعنى (أنّهم) قالوا في الصفات أنّها نفس الذات ، وأنّها غير زائدة عليها . قالوا : وكما أن الذات ليست بمعلومة ، فالصفات أيضاً ليست بمعلومة . ومرادهم من هذا هو أنّه لا يتصوّر في ذاته تعالى كثرة أصلاً ،

(٩٧٣) وما قالوا هذا الكلام في معرفة الله فقط، بل قالوا 18 في معرفة جميع الاشياء مطلقاً ، حتّى قالوا : بل نحن ما نعرف

لا وجوداً ولا اعتباراً ، أسماً كان أو صفة ً ، فعلاً كان أو وجوداً .

<sup>2</sup>\_3 وما يتبع ..: سورة ١٠ ( يونس ) آيڤـ٧٣ ||..3ـ4 ذلكم ..: سورة ١٠٠٠ ( فصلت ) آية ٧٢ || 4 وفيهم : وفيه MF || 6 العوالم F : العالم M

حقیقة الاعراض التی هی أدنی الموجودات وأخسها ، والتی (هی) لیست بموجودة عند الاکثرین ، فضلاً عن غیرها . و کلامهم الدال علی لیست بموجودة عند الاکثرین ، فضلاً عن غیرها هو الذی نقل عن شیخهم ورئیسهم ، أفضل الحکماء المتقدّمین والمتأخّرین ، أکمل العقلاء الاوّلین والآخرین ، الشیخ أبی علی (ابن سینا) \_ قدّس الله روحه \_ 6 وهو قوله:

( ٩٧٤) « الوقوف على حقايق الاشياء ليس في قدرة البش . فانّا لا نعرف من الاشياء الا خواصّها ولوازمها والاعراض منها . ولا نعرف أنّها و الفصول المقوّمة لكلّ واحد منها الدالّة على حقيقتها ؛ بل نعرف أنّها أشياء لها خواص وأعراض ولوازم . فلا نعرف حقيقة الاوّل ولا العقل ولا النفس ولا الفلك ولا النار ولا الهواء ولا الماء ولا الارض . ولا نعرف حقيقة الاعراض » .

( ٩٧٥) وقال أيضاً «نحن لا نعرف حقيقة الأوَّل تعالى وتقدَّس. وإنّما نعرف منه أنّه يجب له الوجود، وهذا هو لازم من لوازمه لا 15 حقيقته. ونعرف بواسطة هذا اللازم لوازم أخر كالوحدانيّة وسائر الصفات».

<sup>20</sup> فالبسائط E -: M فالبسائط

فلا تكون بسيطة ؛ فلا تعرف أصلاً . والمركّبات مركّبة من البسائط ، ومعرفة المركّبات مركّبة من البسائط ، ومعرفة المرفة أجزائه ، وأجزاؤه بسيطة ، وهي غير معلومة ؛ فلا تمكن معرفة الممكن ولا المركّبات أصلاً . \_ وهذا 3 كلامهم الجمليّ في هذا الباب .

( ٩٧٧) و قد ألزمهم المتكلمون في أمثال ذلك كثيراً ؛ لكن في كلامهم التفصيلي ألزمهم الامام العالم ، أفضل المتقدمين والمتأخرين ، 6 نصير الحق والملة والدين الطوسي \_رحمة الله عليه \_ في مسألتين معتبرتين ، عليهما مدار اصولهم وقواعدهم . الاولى منهما مسألة كيفية الصدور وأن الواحد لا يصدر عنه الا واحد . والثانية مسألة العلم بالجزئيّات والزمانيّة ، وأن الله ليس بعالم بها . و(الزامه) هو في غاية الحسن ، نذكره ههنا . ثم نرجع بعده الى ما كمّا بصده .

الواحد لا يصدر عنه الا واحد . وكلّ شبهة لهم على هذه الدعوى (هي) الواحد لا يصدر عنه الا واحد . وكلّ شبهة لهم على هذه الدعوى (هي) في غاية الركاكة . ولذلك قالوا: لا يصدر عن البارئ تعالى بلا واسطة الا عقل واحد ؛ والعقل فيه كثرة ، هي الوجوب والا مكان وتعقّل الواجب 15 وتعقّل ذاته ، ولذلك صدر عنه عقل آخر ونفس وفلك مركّب من الهيولي والصورة . ويلزمهم أن أي موجودين فرضنا ( وجودهما ) في العالم ، كان أحدهما (ضرورة ) علّه الآخر ، بواسطة أو بغيرها . وأيضاً : التكثّرات 18 التي في العقل ، ان كانت موجودة صادرة عن البارئ ، لزم صدورها عن الواحد؛ وان صدرت عن غيره ، لزم تعدّد الواجب . وان لم تكن موجودة ،

<sup>2</sup> أجزائه: أجزائها M أجزائها قبلها F | 7 معتبرتين: + اللتين MF | 12 | المسألة الاولى H | 12 | MF | منهما F | منهما M | 12 | المسألة الاولى M | 12 | المسألة الاولى M | المسألة الاولى M | المسألة الاولى M | المسألة الاولى M | المنهما M | المنهما M | المسألة الاولى M | المنهما M | المنهم M | ا

لم يكن تأثيرها في الموجودات معقولاً ».

( ۹۷۹) والمسألة الثانية قوله «قالت الفلاسفة: البارئ تعالى لا يعلم الجزئي الزماني ، والا لزم كونه تعالى محلاً للحوادث ، لان العلم هو حصول صورة مساوية للمعلوم في العالم . فلو فرض علمه تعالى بالجزئي الزماني على وجه يتغيّر ، فان بقيت الصورة كما كانت ، كان جهلا ؛ والا كان ذاته محلاً للصور المتغيّره بحسب تغيّر الجزئيّات . وهذا الكلام يناقض قولهم: ان العلم بالعلّة يوجب العلم بالمعلول ؛ وأن ذات البارى علّة لجميع الممكنات ؛ وأنّه تعالى يعلم ذاته .

9 (٩٨٠) « والعجب أنهم ، مع دعواهم الذكاء ، كيف غفلوا عن هذا التناقض ؟ فهم بين امور خمسة : (١) امّا أن يثبتوا للجزئيّات علّة لا تنتهى في السلسلة الى العلّة الاولى . (٢) أو لا يجعلون العلم بالعلّة موجباً للعلم بالمعلول . (٣) أو يعترفون بالعجز عن اثبات عالميّته تعالى . (٤) أو لا يجعلون العلم (هو) حصول صورة مساوية للمعلوم في العالم . (٥) أو يجوزون كونه تعالى محالًا للحوادث » . هذا آخرها . (٥) أو يجوزون علمهم وحكمتهم بهذه المثابة ، فمن يعدّهم من الحكماء

أو من أهل الاسلام؟ نعوذ بالله منهم ومن تابعيهم!

( ٩٨١) وأمّا بيان الثانى، وهو بيان معرفتهم بالاشياء، ولا سيّما الله هي أقرب الاشياء اليهم، فالمتكلمون من الاشاعرة والمعتزلة قد اختلفوا اختلافاً شديداً في معرفة الاشياء التي هي غير الله، من الجواهر والاعراض، اختلافاً شديداً لا يكاد ينضبط، خصوصاً في معرفة

<sup>4</sup> مساویة : متساویة MF  $\parallel$  9 غفلوا  $\pm$  : علموا M  $\parallel$  16 أو من اهل : ولا من اهل اهل MF اهل

النفس التي هي أشرف الاشياء وأعظمها وأنفسها ، لان بعضهم ذهب الي أنّها مجردة ؛ وبعضهم أنّها غير مجرّدة ؛ وبعضهم أنّها محدثة ؛ وبعضهم أنّها قديمة ؛ وبعضهم أنّها أجزاء أصليّة ؛ وبعضهم أنّها جسم ؛ وبعضهم أنّها حوهر ؛ وبعضهم أنّها داخلة في البدن ؛ وبعضهم أنّها خارجة عنه ؛ وبعضهم أنّها لا داخلة ولا خارجة ؛ وبعضهم أنّها باقية بعد خراب البدن ؛ وبعضهم أنّها هالكة بعده ؛ وأمثال ذلك . ولكل واحدة من 6 هذه الدعاوى براهين كثيرة من طرفهم ومن طرف الخصم ، ولا يحتمل هذا الموضع ذكرها ولا ذكر أقلها . ومع ذلك ، (فنحن ) لسنا محتاجين اليها ، لان المقصود حاصل بهذا المقدار ، وهو العلم بعدم معرفتهم بها ؛ 9 وقد حصل . والحمد لله على ذلك .

( ٩٨٢) وأمّّا الحكماء من الاشراقيّين والمشّائين ، فهم أيضاً اختلفوا اختلافاً عظيماً في معرفة الاشياء التي هي العقول والنفوس والافلاك 12 والاجرام والصورة والهيولي والجواهر والارض والعناصر والمواليد وغير ذلك ، لا سيّما في معرفة النفس . فانّ بعضهم قال انّها بسيطة مجرّدة حادثة . وبعضهم قال انّها بسيطة مجرّدة قديمة . وبعضهم قال انّها قبل الابدان موجودة . وبعضهم قال انّها قبل الابدان كانت معدومة . وبعضهم قال انّها بعد الابدان صارت موجودة . وبعضهم قال انّها مع الابدان صارت موجودة . وأمثال ذلك . وعلى هذه الاقوال أيضاً براهين كثيرة .

( ۹۸۳ ) والحاصل أنهم ما عرفوا من الاشياء ولا من النفس شيئاً ، بل زاد من هذه الشبهات جهلهم، وكثر عماهم ، وقل زينهم ،

<sup>6-7.</sup> ولكل واحدة ... ومن طرف M\_:F في واحدة : واحدة

وزال صفاؤهم الفطري"، وبقى كدرهم الكسبي". وصاروا معجبين بأنفسهم ، متكبّرين على غيرهم ، بحيث لا يرى كلّ واحد منهم (من هو) أكبر منه قدراً أو أعظم منه علماً . ويصدر من كلّ واحد منهم بالنسبة الى الآخر ( ما صدر عن ابليس ) : « أنا خير منه ، خلقتني من نار وخلقته من طين، أي جعلتني عالماً عظيماً شريفاً، وجعلته جاهلاً حقيراً ذليلاً ، فأنا خير منه . نعوذ بالله من هذا المقام! ( ٩٨٤) وكأنّه في أمثال هؤلاء ودعواهم بأنّهم من عباده العلماء، وفي الذي يقول ما لا يعرف ويفعل ما لا يعلم ، نزلت هذه الآيات ووردت هذه الكلمات، وهي قوله تعالى « ولو لا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة لمسَّكم فيما أفضتم فيه عذاب عظيم ، اذ تلقُّونه بألسنتكم وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هيّناً وهو عند الله عظيم، ولولا اذ سمعتموه قلتم: ما يكون لنا أن نتكلم بهذا. سبحانك! هذا بهتان عظيم، يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبداً ان كنتم مؤمنين ، ويبيّن الله لكم الآيات والله عليم حكيم » . جلّت كلمته وعظمت 15 رحمته ، فأنَّها منبع الحكم ومعدن المواعظ ومأخذ العلوم ومشرب المعارف «ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين».

( ٩٨٥) والغرض أنهم لو عرفوا قدر أنفسهم أو قدر عظمة الله ، والعرفة وأفكارهم الله التعوا معرفة وأفكارهم الما التعول معرفة أنفسهم بمعاونة عقولم الضعيفة وأفكارهم الركيكة ، ولعرفوا ما قال أولياؤه الكاملون وأنبياؤه المرسلون ، كقول

<sup>3</sup> او اعظم: واعظم: واعظم MF || 4-5 أنا خير ...: سورة ٧ ( الاعراف ) آية ١١ || 8 وفي الذي ... ما لا يعلم M : ومن الذين يقول ما يعرف ما يقعل ما يعلم M || 9 || 14-9 || 4 مؤمنين F || 14 مؤمني

أمير المؤمنين على" \_ عليه السلام \_ من أوليائه «اعلم أنّ الراسخين في العلم هم الذين أغناهم عن اقتحام السدد المضروبة دون الغيوب الاقرار بجهل ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب. فمدح الله سبحانه و اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً . وسمّى تركهم التعمّق فيما لم يكلفهم البحث عن كنهه ، رسوخاً . فاقتصر على ذلك ولا تقدر عظمة الله تعالى على قدر عقلك ، فتكون من الهالكين ». 6 ( ٩٨٦ ) وكقول نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ من أنبيائه « خلق الله تعالى العقل لاداء حق العبوديّة ، لا لادراك حقّ الربوبيّة » . ( ۹۸۷ ) والى صعوبة هذا المقام و عجزهم عن حصول هذا المرام و أشار الشيخ الاعظم ـ قدَّس الله سرَّه ـ في « فصوصه » تصريحاً وقال «ولهذا ما عشر أحد من العلماء والحكماء على معرفة النفس وحقيقتها الا الآلَهيُّون من الرسل والاكابر من الصوفيَّة. وأمَّا أصحاب النظر وأرباب الفكر من القدماء والمتكلّمين ، في كلامهم في النفس وماهيّتها ، فما منهم من عشر على حقيقتها ، ولا يعطيها النظر الفكري أبداً . فمن

منهم من عثر على حقيقتها ، ولا يعطيها النظر الفكرى أبداً . فمن طاب العلم بها من طريق النظر ، فقد استسمن ذا ورم ونفخ في غير ضرم . 15 ولا جرم انهم من « الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً». فمن طلب الامر من غير طريقه ، فما ظفر بتحقيقه في هذا الباب ؟ »

( ٩٨٨ ) واليه أشار أيضاً في « فص ّآدم بقوله وهذا لا يعرفه عقل بطريق نظر فكرى "، بل هذا الفنّ من الادراك لا يكون الا

<sup>3</sup> بجهل: بجهله MF | 4 يحيطوا به M : يجي بجوابه F | 16 الذين ضل ...: سورهٔ ۱۸ ( الكهف ) آية ١٠٤ | | 20 الفن M : الامر F

15

عن كشف الآهي منه يعرف ما أصل صور العالم القابلة لارواحه». ( ٩٨٩ ) وعن مجموع هذا البحث ، خصوصاً عن الحالة التي هم عليها في هذا الباب، أخبر مولانا وامامنا، سلطان الاولياء والوصيّين، وارث علوم الانبياء والمرسلين ، أمير المؤمنين على بن أبي طالب \_ عليه السلام \_ وهو قوله « يا أيّها النّاس ، وأرباب العقول ، كائناً من كان احمر كم واسودكم، قاصيكم ودانيكم! من المعلوم انّ المخاطب انّما يخاطب من الناس ذوى العقول . وايّاك اعنى واسمعى يا جارة ! انّما مثلكم كمثل حمار معصوب العين، مشدود في طاحونة، يدار ليله ونهاره فيما نفعه قليل وعناؤه طويل. ومع هذا، فهو يعتقد أنّه قد قطع المراحل وبلغ المنازل، حتَّى اذا كشف عيناه، فقد أصبح، ورأى أنَّه مكانه لم يبرح ، فعاد الى ما كان عليه . فلحق «بالاخسرين أعمالاً الذين ضلّ سعيهم 12 في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنَّهم يحسنون صنعاً » . وعلى هذا مضت الفرون ُطرًا ، وهلم جرّاً . فرحم الله امرأ أخذ لنفسه ، واستعدّ لرمسه ، وعلم من أين ؟ وفي أين ؟ والي أين ؟ ».

(٩٩٠) صلّى الله على نفسه القدسيّة وذاته الكاملة ، فان كلامه شفاء لصدور العارفين ، وضياء لقلوب المستبصرين . وكذلك له \_ عليه السلام \_ فصل آخر في ذم علماء الظاهر وغاية جهلهم وكيفيّة حالهم في أنفسهم . وهو يستحقّ أن يكتب بالذهب الخالص ، ويجعل دواء لكلّ داء وشفاء لكلّ مرض ، خصوصاً داء الجهل ومرض العجب . لا بدّ لنا من ذكره

ههذا ، ليتنبّه الغافل عن غفلته ويستخلص من ظلمته . وهو قوله :

(۹۹۱) "ان أبغض الخلائق الى الله تعالى رجلان : رجل وكله الله الله نفسه ، فهو حائر عن قصد السبيل ، مشغوف بكلام بدعة ودعاء 3 ضلالة ، فهو فتنة لمن افتتن به ، ضال عن هدى من كان قبله ، مضل لمن اقتدى به فى حياته وبعد وفاته ، حمّال خطايا غيره . هين بخطيئته !

(۹۹۲) « ورجل قمش جهلاً ، موضعٌ فی جهال الامّة ، غار فی 6 أغباش الفتنة ، عمر بما فی عقد الهدنة . قد سمّاه أشباه الناس عالماً وليس به . بَكّر َ . فاستكثر من جمع ما قلّ منه خيراً مما كثر ، حتّی اذا ارتوی من ماء آجن ، واكتنز من غير طائل ، جلس بين الناس قاضياً و ضامناً لتخليص ما التبس علی غيره . فان نزلت به احدی المبهمات ، هيّاً لها حشواً رتّا من رأيه ، ثمّ قطع به . فهو ، مِن لبْس الشبهات ، فی مثل نسج العنكبوت : لا يدری أأصاب أم أخطاً ؟ فان أصاب ، خاف وأن يكون قد أخطأ . وان أخطأ ، رجا أن يكون قد أصاب .

(۹۹۳) « جاهلُّ ، خبّاط ، جهلة ، عاش ، ركابُّ ، عَشواء ُ . لم يعض على العلم بضرس قاطع . يَذْرِى الروايات اذراء الريح الهشيم . 15 لا يبالى والله ! باصدار ما ورد عليه . لا يحسب العلم فى شيء ممّا أنكره . ولا يرى أن من وراء ما بلغ منه مذهباً لغيره . وان اظلم عليه أمر ، اكتتم به لما يعلم من جهل نفسه . تصرّخ من جور قضائه 18 الدماء ، وتعج منه المواريث .

<sup>14</sup> عشواء : عشوات MF || 16 لا يبالي : لاملي MF || 17 انكره F : يكره M

12

15

18

ضلالاً . ليس فيهم سلعة أبور من الكتاب ، اذا تُلى حق تلاوته ؛ ولا سلعة أنفق بيعاً ولا أغلى ثمناً من الكتاب ، اذا تحرف عن مواضعه ولا عندهم انكر من المعروف ، ولا اعرف من المنكر ». هذا آخره ، وآخر اظهار جهلهم عن معرفة الله ومعرفة شيء من الاشياء ، لا سيّما معرفة النفس.

6 (٩٩٥) واذ فرغنا منه ، فلنشرع في كلامهم الدال على جهلهم وعلى ندامتهم ورجوعهم بعد طول العمر وكثرة التحصيل الى طريق التصوّف ، والاقرار بحقيّته ، وابطال حقيّة غيره ، وغير ذلك نظماً و وشراً .

(٩٩٦) فمنهم الامام العالم والفاضل الكامل فخر الدين الرازى ـ رحمة الله عليه ـ فاته أقرّ بجهله في مواضع شتّى ، منها قوله :

نهاية اقدام العقول عقال

واكثر سعى العالمين ضلال

وأرواحنا في وحشة من جسومنا

وحاصل دنيانا آذي ووبال

ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

(٩٩٧) ومنها ما روى أنه بكى ذات يوم ، فسأله الحاضرون عن بكائه . فقال « على مسألة كنت ُ اعتقدتها منذ ثلاثين سنة ، فلاح لى الساعة أن الامر على خلاف ما كان عندى ، ولم لا يجوز أن تكون

جميع معلوماته على هذا الوجه ؟

(٩٩٨) وقد كتب اليه الشيخ الاعظم محيى الدين بن العربي \_ قدّس الله سرّه \_ كتاباً في وصية ، وذكر فيه هذا الكلام بعينه وعاتبه وكثيراً على تحصيل العلوم الرسميّة وتركه طريق الرياضة وتحصيل العلوم الحقيقيّة . وهو هذا :

(۹۹۹) « امّا بعد : فانّا نحمد اليك الله الذي لا الّه الا هو . 6 وقال رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « اذا أحبّ أحدكم أخاه ، فليعلمه ايّاه » . وأنا أحبّك . ويقول الله تعالى « وتواصوا بالحق » . وقد وقفت على بعض تواليفك ، وما أيّدك الله به من القوّة المتخيّلة وما و متخيّله من الفكر الجيد . ومتى ما تغذت النفس (من) كسب يديها ، فاتها لا تجد حلاوة الجود ، وتكون ميّن أكل من تحته ، والرجل من أكل من فوقه ، كما قال تعالى « ولو أنّهم أقاموا التوراة والانجيل 12 وما أنزل اليهم من ربّهم لاكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم » .

(۱۰۰۰) « وليعلم وليّى \_ وقفه الله \_ أنّ الوراثة الكاملة هي التي تكون من كلّ الوجوه لا من بعضها ، « والعلماء ورثة الانبياء » . فينبغي 15 للعاقل أن يجتهد لان يكون وارثاً من جميع الوجوه ، ولا يكون ناقص الهمّة . وقد علم وليّى \_ وقفه الله \_ أنّ حسن اللطيفة الانسانيّة انّما يكون بما تحمله من المعارف الآلهيّة ، وقبحها بضدّ ذلك . وينبغي 18

<sup>2</sup> العربى : الاعرابى MF || 8 وتواصوا ... سورة ١٠٣ ( العصر ) آية ٣ || 8 بالحق : + واعلم ان المراد بالحق همهنا هو مولاى وروح الارواح وسر الاسرار وآية الحبار Fh (بالاصل) || 9 وقفت F : رفقت M || 10 تغذت F : فقدت M || 11 مورة و ( المائدة ) آية ۱۷ || 16 وتكون F : وقد يكون M || 12-13 ولو أنهم ... سورة و ( المائدة ) آية ۱۷ || 16 لان يكون F : لا يكون M

للعالى الهمّة أن لا يقطع عمره في المحدثات وتفاصيلها ، فيفوته حظّه من ربّه . وينبغي له أيضاً أن يريح نفسه من سلطان فكره ، فان الفكر يعلم مأخذه ، والحقّ المطلوب ليس ذلك ، وان العلم بالله خلاف العلم بوجود الله .

(۱۰۰۱) « فالعقول تعرف الله من حيث كونه موجوداً ، ومن حيث السلب لا من حيث الاثبات . وهذا خلاف الجماعة من العقلاء والمتكلمين ، الا سيّدنا أبا حامد (الغزالي) \_ قدّس الله روحه . فانّه معنا في هذه القضية ، ويجلّ الله سبحانه أن يعرفه العقل بفكره ونظره .

9 معرفة الله تعالى من حيث المشاهدة . وينبغى للعالى الهمّة أن لا يكون تلقيه ، عند هذا ، من عالم الخيال ، وهي الانوار المتجسّدة الدالّة على تلقيه ، عند هذا ، من عالم الخيال ، وهي الانوار المتجسّدة الدالّة على 12 معان وراءها . فان الخيال ينزل المعاني العقليّة في القوالب الحسّيّة ، كالعلم في صورة اللبن والقرآن فن صورة الحبل ، والدين في صورة القيد . وينبغي للعالى الهمّة أن لا يكون معلّمه وشاهده مؤنثاً متعلّقاً بالاخذ من النفس الكليّة ، كما ينبغي له أن لا يتعلّق بالاخذ من فقير أصلاً ؛ وكلّ ما لا كمال له الا بغيره ، فهو فقير . فهذا حال كلّ ما سوى الله تعالى . فارفع الهمّة في أن لا تأخذ علماً الا من الله \_ 18 سبحانه وتعالى \_ على الكشف . فان عند المحقّقين لا فاعل الاالله . فاذن لا يأخذون الا عن الله ، لكن كشفاً لا عقلاً . وما فاز أهل الهمّة الا

<sup>12</sup> العقلية F: القلبية M | 15 النفس الكلية : وتسمية النفس الكلية بالاشي ( فيه ) سر لا يمكن على غير أهله كشفه F ( بالاصل )

بالوصول الى عين اليقين، أنفة من البقاء مع علم اليقين.

(۱۰۰۳) « واعلم أن "أهل الافكار اذا بلغوا فيها الغاية القصوى ، أدّاهم فكرهم الى حال المقلّد المصمّم . فان "الامر أعظم من أن يقف قفيه الفكر . فما دام الفكر موجوداً ، فمن المحال أن يطمئن ويسكن. فللعقول حدّ تقف عنده من حيث قوّتها في التصرّف الفكرى " ، ولها صفة الفبول (الذي لاحدّ له) لما يهبه الله تعالى . فاذن ينبغي للعاقل أن يتعرّض الفحات الجود ، ولا يبقى مأسوراً في قيد نظره وكسبه ، فانّه على شبهة في ذلك .

(۱۰۰٤) « ولقد أخبرنى من أثق به من اخوانك ، وممّن له فيك و نية حسنة جميلة ، أنّه رآك وقد بكيت يوماً . فسألك ، هو ومن حضر، عن بكائك . فقلت « مسألة اعتقد تها منذ ثلاثين سنة ، تبيّن لى الساعة، بدليل لاح لى ، ان الامر على خلاف ما كان عندى ؛ فبكيت وقلت : 12 ولعلّ الذى لاح أيضاً يكون مثل الاوّل » . فهذا قولك .

(١٠٠٥) «ومن المحال على العارف بمرتبة العقل والفكر أن يسكن أو يستريح، ولا سيّما في معرفة الله تعالى . ومن المحال أن يعرف أو يستريح ، ولا سيّما في معرفة الله تعالى . ومن المحال أن يعرف ولا ماهيته بطريق النظر . فما لك ، يا أخى! تبقى في هذه الورطة ، ولا تدخل طريق الرياضات والمجاهدات والخلوات التي شرعها رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم ، فتنال ما نال من قال فيه سبحانه وتعالى الله عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلّمناه من لدنّا علماً » . ومثلك من يتعرّض لهذه الحطّة الشريفة والمرتبة العظيمة الرفيعة » .

<sup>19</sup> عبداً ..: سورهٔ ۱۸ ( الكهف ) آية ٦٤

18

الى آخره.

(١٠٠٦) والغرض منه أنّ العلوم الرسميّة الحاصلة من النظر والفكر ، ليست خالية من الشكوك والشبهة والخطأ والزلل ، حتّى بالنسبة الى مثل هذا الشخص (أى فخر الدين الرازى) الذى هو من أعظم علماء المعقول وأقدم أرباب المنقول .

الحكماء والمتكلّمين ، نصير الحق والملّة والدين الطوسى \_ قدّس الله الحكماء والمتكلّمين ، نصير الحق والملّة والدين الطوسى \_ قدّس الله روحه العزيز . فاتّه ذكر في « فصوله في الاصول » كلاماً حسناً ، دالّاً وعلى هذا المعنى ، شاهداً باتّصافه في طريقه وتحقيقه في سلوكه . وهو قوله : « هذا القدر في معرفة الله تعالى وصفاته ، التي هي أعظم أصل من اصول ، بل هي اصول الدين ، كافي ، اذ لا يعرف بالعقل أكثر عن اصول ، بل هي المول الدين ، كافي ، اذ لا يعرف بالعقل أكثر غير مقدرة للانام ، وكمال الآلهيّة أعلى من أن تناله أيدى العقول والاوهام ، وربوبيّته أعظم من أن تتلوّث بالخواطر والافهام . والذي والذي نعرفه ليس الاأنّه موجود ، لو اضفناه الى بعض ما عداه أو سلبناه الى ما نافاه ، لخشينا أن يوجد له بسببه وصف ثبوتي أو سلبي " ، أو يحصل ما نعت ذاتي " معنوي " ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً .

(۱۰۰۸) « ومن أراد الارتقاء من هذا المقام ، ينبغى أنّ وراءه شيئاً هو أعلى من هذا المرام ، فلا يقص همّته على ما ادركه ، ولا يشغل عقله \_ الذي ملكه \_ بمعرفة الكثرة التي هي أمّارة العدم ،

<sup>16</sup> ما نافاه F : ما ملقاه M ا بسببه M : نسبة F الله عن وهو MF

ولا يقف عند زخارفها التي هي زلّة القدم ، بل يقطع عن نفسه العلائق الدنيّة ، ويزيل عن خاطره الموانع الدنيويّة ، ويضعف حواسه وقواه التي بها يدرك الامور الفانية ، ويحبس بالرياضة نفسه الامّارة ، التي تشير الى التخيّلات الفاسدة الواهية ، ويوجّه همّته بكلّيّتها الى عالم القدس ، ويقصر أمنيته على نيل محلّ الروح والانس ، ويسأل بالخضوع والابتهال من حضرة ذي الجود والافضال أن يفتح على قلبه باب خزانة 6 رحمته ، وينوّره بنور الهداية الذي وعده بعد مجاهدته ، ليشاهد الاسرار الملكوتيّة والآثار الجبروتيّة ، ويكشف في باطنه الحقايق الغيبيّة والدقايق الفيضيّة ؛ الا أنّ ذلك قباء لم يخط على قدر كلّ ذي قدّ ، ونتائج لم ويعلم مقدّماتها كلّ ذي حدّ ؛ بل ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء . جعلنا يعلم مقدّماتها كلّ ذي حدّ ؛ بل ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء . جعلنا الله تعالى من السالكين لطريقه ، المستحقّين لتوفيقه ، المستعدّين لالهام تحقيقه ، المستعدّين لالهام تحقيقه ، المستعدّين للهام تحقيقه ، المستبصرين بتجلّى هدايته وتدقيقه ».

(١٠٠٩) والحقّ أن هذا الكلام حجّة قاطعة من طرف العلماء الآلهيّين على العلماء الرسميّين من لسان مثل هذا الشخص الذي هو حجّة واضحة من بينهم بالعلم والفضل، وعلم قائم من جملتهم بالشرف والرتبة. وأيضاً ليس كلامه في هذا الباب منحصراً في هذا، بل له رسائل وكتب فيه ، أقلها « أوصاف الاشراف في السير والسلوك » و « آغاز وانجام » وغير ذلك .

(١٠١٠) ومنهم الامام الكامل المحقّق محمّد بن محمّد الغزالي \_

F : وقد M از الله M از الله M از الله M الله وقد M الله والانجام M الله والانجام M

رحمة الله عليه . فاته بعد رجوعه عن العلم الرسمى واعتقاده في العلم الآلهي وتصنيفه في هذا الفن مثل « احياء العلوم » و « الغاية القصوى » و « تنبيه السالكين » وغير ذلك ، كتب رسالة « في العلم اللدني » المقدم ذكرها ، ورجّح علم التوحيد على جميع العلوم ، وكذلك علماءه على جميع العلماء . وقد ذكرنا فصلاً منها في باب « النبوة والرسالة والولاية » . وأمّا الذي قال في باب « العلم و ترجيحه و تحقيقه » فهو قوله في أوّلها ، بعد الخطبة والفهرست :

9 الاشياء وصورها المجرّدة عن الموادّ ، بأعيانها وكيفيّاتها وجواهرها وذواتها ، ان كانت مفردة وان كانت مركّبة . والعالِم هو المحيط ، المدرك ، المتصوّر . والمعلوم هو ذات الشيء الذي ينتقش علمه في النفس . المدرك ، المتصوّر . والمعلوم هو ذات الشيء الذي ينتقش علمه في النفس . وشرف العلم يكون على قدر شرف معلومه . ورتبة العالِم تكون بحسب رتبة العلم . ولا شكّ أنّ أفضل المعلومات وأعلاها وأشرفها وأجلّها هو الله الصانع المبدع الحقّ الواحد . فعلمه \_ وهو علم التوحيد \_ أفضل العلوم وأجلّها وأكملها . وهذا العلم ضروريّ ، واجب تحصيله على جميع العقلاء ، كما قال صاحب الشرع \_ عليه السلام « طلب العلم فريضة على كلّ مسلم» . وأمر بالسفر في طلب هذا العلم فقال « اطلبوا العلم ولو بالصين كلّ مسلم» . وأمر بالسفر في طلب هذا العلم فقال « العلم وبهذا السبب خصّهم الله

<sup>4-5</sup> على جميع العلماء : على علمائها MF  $\parallel$  8 العلم : + ولعمرى ! انه تعريف صدر عن لسان العلم لانه لسان الصادقين + 18  $\parallel$  10 افضل + 10 افضل + 10 اصل + 10 وطلاب : وطالب + 10 وطلاب : وطالب + 10 وطلاب + 10 العلم على علم العلم العلم

12

تعالى بالذكر فى أجل المراتب، فقال «شهد الله أنّه لا الّه الا هو والملائكة وُاولو العلم». فعلماء علم التوحيد بالاطلاق هم الانبياء والاولياء، وبعدهم العلماء الذين هم ورثة الانبياء» الى آخره. وهذا الكلام أيضاً 3حجّة واضحة على صدق دعوانا. والحمد لله على ذلك.

(۱۰۱۲) ومنهم الشيخ الرئيس ، خلاصة الحكماء وخاتم العلماء أبو على "بن سينا \_ قدّس الله روحه \_ الذي تقدّم كلامه بالنثر في هذا 6 الباب ، أي بأنّه ما عرف حقيقة شيء أصلاً في أيام حياته . وأمّا النظم (الدال على ذلك) ، فأورد عبيد الجوزجاني أنّ الشيخ الرئيس أبا على "بن سينا لمّا حضرت وفاته أنشد هذه الابيان ، وهذا كان آخر كلامه:

أقام رجالاً في معارفهم ملكي وأقعد قوماً في غوايتهم هلكي نعوذ بك اللهم من كل فتنة يطوّق من حلّت به عيشة ضنكا رجعنا اليك الآن فاقبل وجوعنا

وفلّت قلوب طال اعراضها عنكا 15 فان أنت لم تسمع شكاوى عقولنا وتكشف عماها اذن فلمن مشكى ؟

(١٠١٣) ومنهم الامام الفاضل أفضل الدين الخونجي، فانّه أيضاً 18

<sup>1-2</sup> شهد الله ..: سورة ٣ (آل عمران) آية ١٦ || 11 واقعد F : وافعة M || 13 حلت F : حلب M || 15 وفلت M : وقلب F || طال F : طل M || 16 تسمع الماوى (؟) : ترسكانا F تبر كنايا M || 17 فلمن : فلم F فيمن M || 18 الخونجي M : الحويجي F الحويجي F : ترسكانا F المحويجي F :

أقرّ عند وفاته بجهله ، كما ذكره الشيخ العارف عفيف الدين التلمساني - قدّس الله روحه \_ في شرحه « لمواقف النفّرى» وهو قوله « وقد نقل الى " بعض من حضر وفاة الافضل الخونجي \_ رحمة الله عليه \_ وسمع منه عند الموت قوله : نهاية ما وصلت اليه انّى علمت أنّنى لا أعلم شيئاً غير مسألة واحدة ، وهي كون هذا المصنوع مفتقراً الى صانع ؛ والفقير ، عندى ، انّما يرجع الى أمر سلبي " . فما علم شيئاً أصلاً » .

(۱۰۱٤) ومنهم الامام العالم والحكيم الفاضل نصير الدين الكاشي \_ قدّس الله سرّه . فاتي سمعت منه مراراً كثيرة هذا الكلام بعينه ، وهو أنّه يقول «نهاية ما قد علمت في مدّة ثمانين سنة ، هو أنّ هذا المصنوع محتاج الى صانع . ومع ذلك ، فتيقّن عجائز الكوفة أكثر من تيقّني في هذا الباب ! عليكم بالعمل الصالح وطريقة الائمّة المعصومين \_ عليهم السلام \_ فان عير هذا هوى ووسوسة ، وليس مآله الا الى الحسرة والندامة » .

15 (١٠١٥) ومنهم الامام الفاضل والحكيم الكامل أفضل الدين الكاشي – رحمة الله عليه . فاته أيضاً بعد رسوخه في الحكمة الفلسفية والعلوم الرسمية ، رجع الى طريق أهل الله تعالى وصار من كبارهم ، وصنف في الحكمة الفن كتبا ورسائل ، وأحواله مشهورة وفضائله معلومة .

(١٠١٦) ومنهم الامام الفاصل والحكيم العارف، صدر الحقّ والملّة والدين الاصفهاني، المعروف يترُركة. فانّة رجع أيضاً من علمه وحكمته

 $<sup>12 \| \</sup>mathbf{F}$  مثله  $\mathbf{M}: \mathbf{M}: \mathbf{M}$ 

الى علم التصوّف وأهله ، وصنّف في هذا الباب كتباً ورسائل ، ومن جملتها الرسالة التي مُكتبت « في الوجود المطلق واثباته وبراهينه وأنّه موجود في الخارج » كما هو معلوم لاهله . ومن جملة أقواله فيها ، قوله في 3 أوّلها «أمّا بعد : فانّ تقرير مسألة التوحيد ، على النحو الذي ذهب اليه العارفون وأشار اليه المحقّقون ، من المسائل الغامضة التي لا تصل اليها أفكار العلماء الناظرين من المجادلين ، ولا تدركها أذهان الفضلاء 6 الباحثين من الناظرين . وانّ الاكثرين منهم يزعمون أنّ القطع به يدلُّ على استحكام سوء المزاج في موضوعات القوى النفسانيّة، وعلى احتراق الموادّ الصالحة البدنيَّة ، واستيلاء المرّة السوداء على الاعضاء الشريفة و الاصليّة ، اذ القطع ببطلان الاحكام العقليّة الحسّيّة والفطريّة الغريزيّة ، عقيب المجاهدات والرياضات الخرافيّة الصادرة من الوساوس الخياليّة ، لا يمكن لاحد الا عند عروض ذلك السبب الحديث وابتلائه بما ذكرنا من المرض الخبيث. لكن لمّا كان الامر على خلاف ما ظنّوه، بل على عكس ما تخيّلوه ، أردتُ أن أكتب رسالةً أوضح فيها حقيقة مذهب العارفين وبطلان قول الطاغين والمنكرين » الى آخره . فانّه بعد 15 ذلك شرع في البحث واقامة البرهان ، ولا يحتمل ذكره هذا المقام.

(۱۰۱۷) ومنهم الامام العالم والشيخ العارف الكامل ، كمال الدين 18 هيثم البحراني قدّس الله سرّه ـ الذي رجّح طرق العارفين الموحّدين على طرق جميع العلماء والمتفلسفين في «شرحه الكبير والصغير لنهج البلاغة »

وأسند علومهم وخرقتهم الى أمير المؤمنين على على عليه السلام. وكذلك في كتابه « منهاج العارفين في شرح كلام أمير المؤمنين الموسوم بالمائة كلمة » . وأقر فيه بأن الحق الذي لا ربب فيه ( هو ) طريق الموحدين من أهل الله المسمّين بالصوفية .

(١٠١٨) وكذلك استاذه وشيخه الامام الكامل على بن سليمان البحراني \_ رحمة الله عليه. فان له أيضاً كتباً ورسائل كثيرة في هذا الله .

و والدين عبد الرزّاق الكاشاني \_ قدّس الله سرّه . فانّه رجع من العلوم الرسميّة الى العلوم الحقيقيّة ، ومن طريق علماء الظاهر الى طريق علماء الباطن ، وصار من كبارهم . وصنّف في التصوّف كتباً ورسائل ، وشرح الباطن ، وصار من كبارهم . وصنّف في التصوّف كتباً ورسائل ، وشرح كتباً ورسائل ، منها «التأويلات للقرآن المجيد » و«شرح فصوص الحكم » و«شرح منازل السائرين » وغير ذلك ، حتّى قال في خطبة بعض رسائله ، وهي الاصطلاحات (الصوفيّة) «الحمد لله الذي نجانا من مباحث العلوم والاستدلال ، وأنقذنا ممّا لا طائل تحته من كثرة القيل والقال ، وعصمنا من المعارضة والمناظرة والجدل والجدال ، فانها مثار الشبهة ومظان من المعارضة والضلال والاضلال » . هذا آخره . وأمثال ذلك كثيرة في كلامهم .

<sup>4</sup> المسمين : المسماة MF | 11-12 وشرح كتباً ورسائل M:- 4

(١٠٢٠) والغرض اظهار رداءة العلوم الرسميّة ونفاسة العلوم الحقيقيّة وشرف أهلها وحسنها ، لينظر العاقل فيهما ويختار ما هو مناسب بحاله (منهما) ، لئلا يكون القائل بهما مذموماً والداعى الى اختيار (العلم) 3 الثانى وترك الاوّل ملوماً ، كما قال تعالى « لئلا يكون للناس على الله حجّة بعد الرسل » ويسمع كلّ واحد بأذنه « قد جاء كم بصائر من ربّكم ، فمن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها وما أنا عليكم بحفيظ ».

(١٠٢١) واذا تحقّق هذا، فاعلم أنّهم مع هذه الحال، أى (مع) رداءة علمهم وقساوة قلبهم وبعدهم عن الحقّ وأهله، يتو همون أنّهم من العلماء الذين هم « ورثة الانبياء »، وأنّ مداد دواتهم « أفضل من دماء و الشهداء » . ويتصوّرن أيضاً أنّهم من العلماء الذين هم « كأنبياء بنى السرائيل » وأنّ نومهم « خير من عبادة الجهال » ، لما ورد في الاخبار النبويّة ( بما يدلّ على ذلك ) مثل قوله \_ عليه السلام « العلماء ورثة الانبياء » وقوله « مداد العلماء أفضل من دماء الشهداء » وقوله « نوم العالم خير من عبادة الجاهل » .

(۱۰۲۲) ومعلوم أنهم ليسوا كذلك ، يعنى أنهم ليسوا بأهل لذلك ، ونبيّن لهم فنريد أن نخرجهم من هذا التوهم ، ونخلّصهم من هذا التصوّر ، ونبيّن لهم أنهم خارجون عن هذا الحكم عقلاً ونقلاً . فنقول ؛ لا شكّ أنّ استحقاق الارث لا يخلو من وجهين : امّا أن يكون بحسب النسب الصورى ان الم

كان الميراث صوريًا ، وامّا بحسب النسب المعنوى "ان كان الميراث معنويًا . وليس لهم من هذين النسبين شيء . و (لئن) سلّمنا أنّ بعضهم يدعى النسبة الصوريّة بأن يكون «علويّا فاطميّاً »، لكن ليس هذا الميراث (الذي نحن بصده) صوريّاً حتّى يستحقّه بها (ذو النسب الصوريّ)، بل الميراث (كان هنا) معنويّاً . فحينئذ لا يستحقّه (هذه البعض) أصلاً . والدليل عليه قصّة أنوح \_ عليه السلام \_ مع ابنه ، في قوله تعالى «أنّه ليس من أهلك ، أنّه عمل غير صالح » لانّ هذا الكلام يشهد بعدم أهليّة ابنه له ، والعلّة فيه عدم المناسبة المسمّاة بالمتابعة والدخول في طريقه عمن حيث الظاهر والباطن . وإذا ارتفعت الاهليّة والقرابة ، ارتفع الاستحقاق في الميراث عقلاً ونقلاً ، كما لا يخفي على أهله ؛ فما بقي الا النسب المعنوي ".

12 عليمها السلام «ولايتى لامير المؤمنين ـ عليه السلام ـ خير من ولادتى عليمها السلام «ولايتى لامير المؤمنين ـ عليه السلام ـ خير من ولادتى منه». ويشهد بذلك قول النبى فى حقّ سلمان «سلمان منّا أهل البيت» لأنّ سلمان ما صار من أهل بيته بالنسب الصورى ، لانّه ما كان بينه وبين النبى وأهل بيته نسبة صوريّة أصلاً ، بل صار منهم من حيث النسب المعنوى . وهذا البيت (أى بيت النبى ) أيضاً ليس بيتاً صوريّاً الذى المعنوى . وهذا البيت (أى بيت العلم والمعرفة والحكمة ، كمال قال

<sup>6</sup> قصة : قضية MF  $\| 6-7 \|$  انه ليس ... سورة ۱۱ ( هود ) آية ٤٨  $\| 10-11 \|$  النسب المعنوى : النسبة المعنوية  $\| 7 \|$  النسب المعنوية  $\| M \|$  15 بالنسب الصورية  $\| 7 \|$  بالنسبة الصورية  $\| 7 \|$ 

(النبي ) « لو علم أبو ذر ما في بطن سلمان من الحكمة لكفّره » . ويعرف من (ذلك) مرتبة الحسن والحسين \_ عليهما السلام \_ بسبب النسب المعنوى . وهذا غير خفي على أحد من المسلمين .

(۱۰۲٤) والى تحصيل النسب المعنوى من عباده المخلصين أشار \_ جلّ ذكره \_ فى قوله «فادخلَى فى عبادى وادخلى جنّتى » لأنّ الدخول فيهم عبارة عن صيرورة الشخص منهم حقيقة ، واتّحاده بهم معنى لا صورة ، وكدخول سلمان فى (بيت) النبي .

(۱۰۲۵) لائه بالنسبة الى الصورة (أى مجرّد النسبة الصوريّة) أشار (القرآن) بلفظ «الانباع» و(لفظ) « الاطاعة»، كقوله تعالى و « ان كنتم تحبّون الله فاتبعونى يحببكم الله » وكقوله « من يطع الرسول فقد أطاع الله ». وبالنسبة الى المعنى (أى النسب المعنوى") أشار (القرآن) بلفظ الدخول ( فى قوله تعالى « فادخلى فى عبادى 12 أشار (القرآن) بلفظ الدخول ( فى قوله تعالى « فادخلى منّا وادخلى جنّتى ») و(أشار النبي " بلفظ) الاتّحاد ( فى قوله « سلمان منّا أهل البيت ») لانّ «الدخول » بحسب المعنى فى « عباده » المخلصين ، الذين هم الاولياء والاوصياء ، ليس من شأن أهل (النسب) الصوري " 15 وأهل الظاهر ، ولهذا قال تعالى « فاذا نفخ فى الصور فلا انساب بينهم » وأهل الظاهر ، ولهذا قال تعالى « فاذا نفخ فى الصور فلا انساب بينهم » أى اذا قامت القيامة الكبرى التى هى عبارة عن ظهور المعانى كلّها بانقلاب الظواهر بواطن والبواطن ظواهر ، فلا اعتبار هناك للنسب 18

الصورى والقرابة المجازية ، لقوله تعالى «يوم يفر المرء من أخيه وأمّه وأبيه وصاحبته وبنيه » ولقوله تعالى « الاخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو الا المتقين ». والمراد أنّه لم يقع في الآخرة وعالم المعاد ، الذي هو عالم المعانى ، الا النسب المعنوى فقط .

وهو أنّه تقدّم النبوّة والرسالة والولاية أنّ الرسالة والنبوّة التشريعيّة تنقطعان بانقطاع النبوّة والرسالة والولاية باقية أبداً . وحينئذ لا يكون بين الانبياء وأمّهم الظاهرة في الآخرة علاقة (و) نسبة من حيث التكليف والنبوّة والرسالة ، لان التكاليف قد ارتفعت ، والرسالة والنبوّة قد انختمت ، بل تكون (علاقة النسبة ) من حيث الولاية التي لا تنقطع أبداً . وكذلك ( الشأن بين ) أهل العرفان والاولياء الذين (قامت ) بينهم الصوري والولي كالاب المعنوي ، فكما لا ينفع الاب الصوري و(لا) النبية على النبياء النسبة الصورية في الآخرة ، فكذلك لا تنفع العلاقة الصورية مع الانبياء النبياء في الدنيا والآخرة ، كالاب المعنوي والعلاقة المعنويّة ، فاتها تنفع في الدنيا والآخرة ، كالاب المعنوي والعلاقة المعنويّة ، فاتها تنفع في الدنيا والآخرة ، كالاب المعنوي والعلاقة المعنويّة ، فاتها تنفع في الدنيا والآخرة ، كالاب المعنوي والعلاقة المعنويّة ، فاتها تنفع في الدنيا والآخرة ، كالاب المعنوي والعلاقة المعنويّة ، فاتها تنفع

(١٠٢٧) وبعض المفسّرين فسّر قوله تعالى «النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم» الاولوية بالابوّة . وقال (هذا البعض من

<sup>1</sup> للنسب الصورى : بالنسب الصورية M للنسب الصورية F المنسب الصورية M النسب الصورية M النسب الصورى : بالنسب الصورية M المعنوى : بسوره M النجال المعنوية : M المعنوية : M المعنوية : M الله عليه وآله وسلم وأنا وعلى ابوا هذه الامة » فالنبى أب صورى والولى M الله عليه وأب معنوى M ( بالاصل ) M و M النبى ... سوره M ( الاحزاب) آية M الله عليه M المعنوى M ( الاحزاب ) M المعنوى M المعنوى M المعنوى M ( الاحزاب ) M المعنوى M ا

6

المفسّرين انّ ) أُ بِي وابن مسعود وابن عبّاس فرأوا « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وهو أب لهم » . وروى ذلك عن الباقر والصادق \_ عليهما السلام \_ وعن مجاهد «كلّ نبي أب لامّته » . ولذلك صار المؤمنون اخوة ، لان 3 النبيُّ أبوهم في الدين، « وأزواجه ُ إمّهاتهم » في التحريم. وورد في الخبر « انَّ الآباء ثلاثة: أب ولدك ، وأب ربَّاك ، وأب علَّمك » . فافهم ! فانَّه لطيف ومع لطفه دقيق.

(١٠٢٨) فهذه الاخبار لا تصدق الا على الاولياء والكمُّل ، مثل الائمة المعصومين من أهل بيت النبي " - عليهم السلام - وبعدهم على تابعيهم من حيث الولاية والمعنى المذكور (أي النسبة المعنويّة)، مثل و سلمان وأبي ذر والمقداد وعمار وأويس، الى يوم القيامة من الموحّدين المحقَّقين الوارثين علومهم وكمالاتهم بالنسب المعنوي والقرابة الحقيقيَّة. وسيجيء النقل الوارد من الائمّة المعصومين \_ عليهم السلام \_ في هذا 12 الباب ، أى بأنهم هم الوارثون والخزنة ، وبعدهم تابعوهم ، كما عرفت بعضه عند تفسير قوله تعالى «ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الارض ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثين ». 15

(١٠٢٩) هذا على سبيل الخطاب. أمّا على سبيل البرهان فنقول: العلوم الكسبيّة ليست بارثيّة ، لأنّ الشيء الكسبيّ لا يسمّى في العرف والشرع ، ولا في اللغة والاصطلاح ، ارثيّاً . وعلى هذا التقدير ، فكلّ شيء 18 يحصل بالكسب لا يكون ارثاً ، ولا يصدق عليه أنه ارثيَّ . والعلم الظاهر

<sup>12</sup> من الائمة F : في الائمة M || 13 تابعوهم F : وتابعوهم M || 14\_15 ونريد..: سورهٔ ۲۸ (القصص) آیهٔ ک

حاصل بالكسب بمدعى الخصم، فلا يكون ارثيًّا. واذا لم يكن ارثيًّا، لا يسمّى (صاحبه) عالِماً وارثاً ، لا صورة ً ولا معنى ً.

المكتسب عبارة عن تحصيل شيء باجتهاد الشخص وسعيه ؛ والموروث عبارة عن عبارة عن شخص بلا سعيه واجتهاده . فينتج : ان الموروث ليس شيء يصل الى شخص بلا سعيه واجتهاده . فينتج : ان الموروث ليس بمكتسب ، وان كل ما يصدق عليه الكسب ، لا يكون ارثاً ؛ والعلم الظاهر صدق عليه أنه مكتسب ، فلا يكون ارثاً ، فعلماؤه لم يكونوا وارثين وهو المطلوب .

و (١٠٣١) لا يقال: ان حكم الخبر، أي الخبر الوارد عن النبي - صلّى الله عليه وآله وسلّم - « العلماء ورثة الانبياء » عام " - لانّا نقول: لا نسلّم ذلك ، لان " الحاكم بعموميّته عندك « الالف واللام » . والالف واللام الجنس حتّى يحكم بعموميّته (أي عموميّة الخبر النبوي " ) ، بل الالف واللام فيه للعهد ، ويكون تقديره أنّه يقول: العلماء الخواص من كلّ أمّة (هم) ورثة أنبيائها ، الذين هم من أهل الحقّ بينهم . فيكون كلّ أمّة (هم) ورثة أنبيائها ، الذين هم من أهل الحقّ بينهم . فيكون مخصوصة معتنة .

(١٠٣٢) وأيضاً لو كان حكمه عامّاً ، لكان كلّ عا ِلْم في العاكم وارثاً 18 لنبيّه ، أو كلّ عا لِم في اُمّة ( يكون ) نبيّاً وارثاً . وكلّ من يكون وارثاً

للنبيّ يكون حقّاً ، فيكون الكلّ حقّاً ، وليس الكلّ ، عند الكلّ ، حقّاً ؛ فلا يكون حكمه (أي الخبر النبويّ) عامّاً .

(۱۰۳۳) وان سلّمت عموميّته ، فلا يلزم لاحد من العلماء ، سُنيّاً 3 كان أو شيعيّاً ، أنّه وارث لنبيّك \_ صلّى عليه وآله وسلّم \_ فأنت وهو فى مرتبة واحدة ، فى هذا الحكم . واذا بطل هذا ، ثبت أن علماء الظاهر ليسوا بالوارثين للانبياء ، وأن علمهم ليس بارث منهم . وهذا هو 6 المطلوب .

(۱۰۳٤) وقد أورد الشيخ الكامل عفيف الدين التلمساني \_ قدّس الله سرّه \_ أيضاً في شرحه المذكور \_ في باب الحكمة \_ نكتة شريفة و في هذا الباب ، لا بدّ منها . وهي قوله « فمن حصل له من أبيه آدم ميراث الخلافة ، فهو الذي يعطى الاشياء حقوقها ، لانّه خليفة الله ، وذلك هو كامل الوقت وقطب الاقطاب . ومن لم يستحقّ الميراث الكامل ، فما 12 هو برجل ، لان الرجل هو الذي يأخذ ميرانه كاملا والمرأة تأخذ المرجل .

(١٠٣٥) «فمن حصل له بعض ميراث الرجولة ، فعلى قدر ما نقص 15 منه ، تكون حصّته (حطّه) من الانوثة ، حتّى أن من لم يحصل له من سرّ الخلافة سوى نصف الميراث ، فهو انثى ، لا شكّ فى ذلك . فان نقص عن النصف ، فهو دون درجة الانوثة بمقدار ما نقص عنها ، لان قال النصف انّما هو فرض الانثى التى كملت فى الانوثة . فأمّا الانثى اذا

<sup>:</sup> F حصته M فلا يلزم : ولا يلزم M فلا نذم M فلا نذم M فلا نذم M فلا عند M فلا عند M حفظه M

نقصت عن النصف ، فهى كالرجل الذى نقص عن الكلّ ؛ فمرتبتها في النقصان بقدر ما فاتها ، حتّى ينتهى النقصان الى درجة البهائم».

الطيفة في هذه النكتة أن علماء الظاهر ليسوا بأولاد الدم حقيقة ، لانهم ما استحقوا شيئاً من الميراث أصلا . فالكلام (اتما هو) في أولاده المستحقين للميراث ، والناقصين عن نصيبهم بقدر نقصانهم .
 والسلام!

وأتهم وارثون للنبى "، هى أيضاً كسبيّة ، لانّها موقوفة على الرياضة والمجاهدة والشرايط المعلومة، من الترك والتجريد والتوجّه الى الحق وغير ذلك ، \_ لانّا نقول: ليس كذلك! لانّهم ما يدّعون أن علومهم موقوفة على الرياضة ، بل يقولون: ان " الرياضة سبب من الاسباب المهيّئة موقوفة على الرياضة ، بل يقولون: ان " الرياضة سبب من الاسباب المهيّئة تعالى لا يفعل المعدّة . والا ، فحصولها ليس موقوفاً عليها ، لان " الله تعالى لا يفعل بالاسباب بل يفعل عند الاسباب ، وبينمها فوارق كثيرة . بل جميع الكمالات عندهم اختصاص الآهي "، حاصل بلا التفات الى سبب من الوحى والالهام والكشف ، كما مرّ ذكرها ، لا تكون كسبيّة ولا من الوحى والالهام والكشف ، كما مرّ ذكرها ، لا تكون كسبيّة ولا حاصلة بسبب من الاسباب أصلاً ، بل تكون بفضل الله ومنّه «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ».

(١٠٣٨) فحينتُد لا ينبغى أن يتوهم أنّ مجاهدتهم ورياضتهم ، لا مجاهدة الانبياء والاولياء ورياضتهم ، كان لأجل كسب علم من العلوم أو كشف

<sup>17</sup> ومنه M : منة F | 17-18 ذلك قضل ..: سورة ٥٧ (الحديد) آية ٢١

من الكشوف . لا ، والله ! بل هو عبودية محضة وانقياد لامر سيدهم بطاعة شكر النعمة الواصلة اليهم قبل وجودهم وبعد وجودهم ، كقول سيّد الانبياء \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم «أفلا أكون عبداً شكوراً ؟ » 3 ولقوله تعالى « وقليل من عبادى الشكور » أعنى الشكور في مقام العبوديّة الصرفة فقط . ولهذا قال أيضاً « لئن شكرتم لازيدنّكم » . وقال « وقل: ربّ ! زدنى علماً » . وههنا أسرار كثيرة .

(١٠٣٩) والغرض أنّ العبد الحقيقي لا يتوقع من سيّده بخدمته له شيئاً أصلاً. وان توقع (منه شيئاً مّا) فلا يكون موصوفاً بهذه الصفة ، أى صفة العبوديّة الحقيقيّة . والذي يصل اليه منه تعالى هو بمحض والعناية السابقة الازليّة ، لقوله تعالى «الذين سبقت لهم منّا الحسنى » لا بطريق الكسب والاجتهاد .

(۱۰٤٠) ومعلوم أن بناء شغل هذه الطائفة (قائم) على الفناء 12 المحض والطمس الكلّى وعدم نسبة شيء اليهم. فكيف يكون لهم وجود حتى تكون لهم مجاهدة ؟ وان كان لهم وجود، فكيف ينظرون الى عبادتهم وطاعتهم ؟ وعند هم النظر الى عبادة العبد وطاعته أقبح من عبادة الصنم وطاعته ، حتى رؤية وجودهم \_ عندهم في تلك الحالة \_ ذنب ، لقولهم فيه : وجودك ذنب لا يقاس به ذنب.

(١٠٤١) ومع ذلك، فنحن ما نريد بالكسب الا المكتسب من المخلوق 18

<sup>4</sup> وقليل ..: سورة ٣٤ ( السبا ) آية ١٧ || 5 لئن شكرتم ..: سورة ١٤ (ابراهيم) آية ٧٧ || 6 وقليل ..: سورة ٢٠ (طه) آية ١١٣ || 9 صفة : الصفة ٢٠ || العبودية : العبدية ٢ العبد ٢٠ || 10 الذين سبقت ..: سورة ٢١ (الانبياء) آية ١٠١ || 14-13 وجود ... لهم ٢ : - M || 14 مجاهدة : + ولا عبودية MF

18

مثله ، بطريق الاكتساب والنظر العقلى وترتيب المقدّمات القياسيّة ونتائج الفكر. فأمّا اذا كان أخذ من الله تعالى ، فهو \_ على أى وجه اتّفق \_ و ارث لا كسب. والا، فيلزم من ذلك أن تكون علوم الانبياء والرسل والملائكة كلّها كسبيّة ، لانّهم ما يأخذون العلوم الا من الله تعالى مباشرة . فالعلوم المأخوذة من الله بطريق الوحى أو الالهام أو الكشف ، أو من أنبيائه وأوليائه وملائكته بطريق التلقّف والتلقين ، لا تكون كسبيّة . وليس للرياضة والمجاهدة في هذا دخل ، كما مر . وهذا المعنى لا يصل الى ذهنك كما ينبغى ، حتّى يتمثّل فيه بمثال محسوس قريب اليه .

(١٠٤٢) اعلم أن مثلهم في أخذ العلوم الحقيقية بالارث الحقيقي كمثل شخص مات أبوه أو غاب عنه ، وخلف لاجله تحت الارض خزينة عمل وأوصى بها . فاذا أراد هذا الشخص اخراج هذا المال من تحت الارض ، فلا شكّ أنّه يحتاج الى حفر الارض ورفع الاثقال عن فوق الخزانة وحواليها . فهذا الحفر و(هذه) المجاهدة في رفع الاثقال عن الخزانة لا يخرج الخزانة والمال عن الارثية ، ولا يجوز (عندئذ) أن يقال أن هذا كسبي وأنه حصل بالكسب لانه (أي مثل هذا القول) لا يكون صحيحاً .

(١٠٤٣) فمثال الناس في هذا المثل أن الباهم ، الذي هو آدم الحقيقي م خلّف تحت أراضي قلوبهم خزائن علوم الآهيّة ، كما ورد به النقل

وحكم به العقل ، وسنورد بعضه . فاذا أرادوا اخراجها وتوجّهوا الى الرازها ، فليس فيه شكّ أنّهم يكونون حينئذ محتاجين الى الحفر الذى هو الرياضة ، ودفع ألاثقال عن فوقها الذى هو المجاهدة . فحينئذ هذه الرياضة والمجاهدة لا تخرج هذه الخزائن والدفائن عن الارثيّة . وان قيل أنّها كسبيّة بسبب هذه المجاهدة ، فلا يكون (هذا القول) الاسفها ومكابرة للعقل السليم الصادق والاعتبار به . فافهم ! فانّه حسن «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » .

(۱۰٤٤) فاذا رأية بم مستغنين عن تحصيل العلوم الرسمية ـ لا الالهية ـ التي هي كالقشر بالنسبة اليها، و(مستغنين أيضاً) عن صاحبها، وا فاعلم أنه لحصول هذه الخزاين ووجود هذه الدفاين، لان كل شخص يكون في بيته خزائن الاموال ودفائن النقود، لا يحتاج الى غيرها في شيء مثلها واذا رأيت جماعة ليلا ونهاراً في طلب العلم، وهم جاهلون (بوجود هذه الخزائن والدفائن) ـ كالمكدى الذي يطلب ليلا ونهاراً من الابواب فلساً فلساً ويكون دائماً فقيراً ـ فاعلم أنهم من الذين ليس لهم علم بأن أباهم الحقيقي خلف لاجلهم تحت أراضي قلوبهم دفائن وخزائن والا، فلا يكونون محتاجين الى هذه الغاية . وسيجيء الكلام في هذا المثل أبسط من ذلك .

(١٠٤٥) فأمّا الآيات والاخبار الدالّة على ذلك ، فمثل قوله تعالى 18 « فلا تعلم نفس ما اُخفى لهم من قرّة أعين » أى ما تعلم نفس بنى آدم

<sup>6</sup>\_7 وتلك الامثال ..: سورة ٢٩ ( العنكبوت ) آية ٢٤ || 19 فلا تعلم ..: سورة ٣٧ ( السجدة ) آية ١٧٧

ما أخفينا لها في جبلتها وطينتها من قرّة أعين ، أي من العلوم الحقيقيّة والحقائق الآلهيّة ، التي تكون هي قرّة أعين البصيرة ونور سويداء القلب، لقوله تعالى « أفمن شرح الله صدره للاسلام ، فهو على نور من ربّه » لانّها لو علمت بها ، لما كانت محتاجة الى غيرها جاهلة بنفسها ، بل كانت مستغنية بها ، عالمة وجودها ، مكحلة عين بصيرتها بها .

(١٠٤٦) ويعضده الحديث القدسي «أعددت عبادي الصالحين ما 6 لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » لان معناه هو أنّه يقول : أعددت لعبادي الصالحين ، أي هيأت وأعددت لاجل عبادي الصالحين بمعرفتي ومشاهدتي تحت أراضي قلوبهم ، من العلوم والحقائق ما لا عين رأت من عين هؤلاء المحجوبين ، ولا سمعت آذانهم بمثلها ، ولا خطر على قلوبهم ذكرها ، لعدم مناسبتهم المعنويّة مع أبيهم الحقيقيّ ، 12 لان هذه العلوم ارثيّة ولا يمكن تحصيلها الا بالارث الحقيقي والنسب المعنوى ً المعبِّر عنهما « بالعمل الصالح » كما مرّ تقريره مراراً ، خصوصاً في الاصل الاول. واليه الاشارة في قوله تعالى « انّه ليس من أهلك أنّه عمل غير صالح ». وقيده «بعبادي الصالحين » يعني ليس لغيرهم توّة ابراز هذه الحقايق من القوّة الى الفعل واظهار هذه الدقايق من البطون الي الظهور ، كما مرّ في مثل الخزائن والحفر الصوريّ ، لان عيرهم عارون عن هذه الصلاحيّة ، محجوبون بأنفسهم عن وجود هذه الخزينة.

(١٠٤٧) وكذلك قوله تعالى « ولو أنَّهم أقاموا التوراة والانجيل وما أنزل اليهم من ربّهم ، لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم » الآية ، لان المراد باقامة التوراة هو القيام بأركان الشريعة من حيث الظاهر ؛ 3 والمراد باقامة الانجيل هو القيام بأركانها من حيث الباطن ؛ والمراد باقامة « ما أنزل اليهم » هو ( العمل بـ ) القرآن ، والقيام بجمعيها هو مقام الحقيقة . فكأنّه تعالى أراد به (أي بهذا النص القرآني) القيام 6 بالمراتب الثلاث ، التي هي الشريعة والطريقة والحقيقة ، المخصوصة بموسى وعيسى ومحمّد \_ عليهم السلام \_ الذينهم أكمل الانبياء والرسل. (وهذا) ليحصل لهم بعد ذلك « الأكل من فوقهم » الذي هو حصول اللذّات 9 الروحانيّة ومشاهدة الحقايق الملكوتيّة ، و « الأكل من تحت أرجلهم » الذي هو حصول اللذّات الجسمانيّة ومشاهدة الحقايق الملكيّة؛ وبالجملة (ليحصل لهم) ادراك حقايق الملك والملكوت ومشاهدة لطايف القدس 12 والجبروت ادراكاً علميًّا حقيقيّاً ، ثمّ كشفاً يقينيّاً ، ثمّ ذوقاً شهوديّاً الذي هو النهاية.

(١٠٤٨) والمراد بالاستشهاد في هذه الآية ، هو أن جميع هذه 15 الخزائن مدفونة تحت أرجل هذا الانسان \_ أعنى (في) بدنه \_ ومخفية فيه ؛ (غير أنها) موقوفة على الابراز والاظهار بمعاونة الصلاحية الكلية المسمّاة بالتقوى الحقيقية الموجبة للعلوم الارثية ، لقوله تعالى « واتقوا الله ويعلّمكم 18 الله » ولقوله « ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب » .

<sup>1</sup> ولو أنهم ..: سورة ٥ (المائدة ) ٧١ || 4-5 باقامة ما : بالاقامة بما MF || MF ومخفية : ومختفى F ومخفى MF || MF ومخفية : ومختفى F ومخفى MF || 16 ومن يتق..: سورة ٢ (الطلاق) آية ٢ || 18 ومن يتق..: سورة ٢ (الطلاق) آية ٢

والكلّ ارث له من « الاب الحقيقي » و « الام " الكلّي " » لقوله تعالى « خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها » وبث منهما رجالا " كثيراً ونساءً » الآية ، كما تقدّم ذكره.

عبادى الصالحون » أى هذه الارض التى فيها خزائن العلوم والحقائق ، عبادى الصالحون » أى هذه الارض التى فيها خزائن العلوم والحقائق ، « يرثها » من أبيهم «عبادى الصالحون » أى المصلحون للارث الحقيقي » الصالحون للقرابة الحقيقية . وبسبب أن لا يكون في المعاد الحقيقي والفناء الكلّي أحد ينسب اليه الميراث ، بحكم « لمن الملك اليوم ؟ و لله الواحد القهار » ، قال تعالى « وأنت خير الوارثين » . فأضاف « الوراثة الكلّية » الى نفسه وأخبر عن مقام التوحيد الحقيقي والفناء الكلّي المعبر عنهما باسقاط الاضافات بقولهم « التوحيد اسقاط الاضافات » لان المعبر عنهما دامت قائمة ، ليس للتوحيد وجود « وادّما يتبيّن الحق عند اضمحلال الرسم » . وهذا البحث ما له تعلّق بهذا المكان ، لكنّ الكلام .

15 (١٠٥٠) والغرض أن العلوم الآلهيّة والحقايق الربّانيّة كلّها ارثيّة، حاصلة من صفاء القلب ورفع الحجاب عن وجهه، كما عرفته عند البحث في الوحى والالهام والكشف. وسيجيء هذا البحث مستوفى في موضعه، 18 ان شاء الله.

<sup>1</sup> الاب M : الارث F | 1 ـ 2 خلقكم ... سورة ٤ ( النساء ) آية ١ | 4 ـ 5 ان ارض ... سورة ١٠ ( الانبياء ) آية ١٠ | 8 ـ 9 لمن الملك ... سورة ١٠ ( الانبياء ) آية ١٠ | 8 ـ 9 لمن الملك ... سورة ١٠ ( الانبياء ) آية ١٨ | ١ ١ المكان M : المقام F | 16 | آية ٨٨ | ١ ١ المكان F وجه M : وجه M : حاصل F | وجهه M : وجه المكان M : المقام F | وجهه M : وجه المكان M : المقام F | وجهه M : وجه المكان M : المقام F | وجهه M : وجه المكان M : المقام F | وجهه M : وجه المكان M : المكان M

(۱۰۰۱) هذا من حيث القرآن . وأمّا من حيث الاخبار ، فكقول النبي « العلم نور وضياء يقذفه الله في قلوب أوليائه » . و ( ممّا ) أنطق تعالى به على لسانه ( أي على لسان نبيّه ) « العلم علم الله لا ويعطيه الا لاوليائه » . « الجوع سحاب الحكمة ، فاذا جاع العبد ، مطر بالحكمة » . وكقوله « من أخلص لله أربعين صباحاً ، ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه » . وكقوله « من علم وعمل بما علم ، أورثه الله علم ها لا يعلم » .

(۱۰۵۲) و كقول عيسى «لا تقولوا: العلم فى السماء، من يصعد فيأتى به ؟ ولا من وراء و فيأتى به ؟ ولا من وراء و البحار، من يعبر فيأتى به ؟ العلم مجهول فى قلوبكم! تأدّبوا بين يدى الله بآداب الروحانيّين وتخلّقوا بأخلاق الصديقين، يظهر من قلوبكم حتّى يعطيكم ويغمركم ».

(۱۰۵۳) وروی عن وهب بن منبه أنه قال «ان الله قال لموسی: يا موسی! جرّد قلبی لحبّی . فانّی جعلت فلبك میدان حبّی ، وبسطت فی قلبك أرضاً من معرفتی ، وبنیت فی قلبك بیتاً من الایمان (بی) ، 15 وأجریت فی قلبك قهراً من محبّتی ، وأضئت فی قلبك قهراً من محبّتی ، وأسریت فی قلبك فهراً من محبّتی ، وأسریت فی قلبك نجوماً من مرادی ، وجعلت فی قلبك غیماً من تفکّری ، وأدریت فی قلبك مطراً من تفضّی ، وأمطرت فی قلبك مطراً من تفضّی ، وزرعت فی قلبك مطراً من طاعتی ، وزرعت فی قلبك أشجاراً من طاعتی ،

<sup>7</sup> ما لا يعلم F : ما لم يعلم M || 10 العلم : + وهذا حق لان العلم الالهي هو حقيقة كل شيء Fh ( بقلم جديد ) || 9و10 فيأتي : يأتي MF || 12 ويغمر كم : ويعمر كم F || 15 || 15 || 16 || 16 || 16 || MF || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 17 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19

وجعلت أوراقها (...) من وفائى ، وأوليت أنمرها حكمة من مناجاتى ، وأجريت فى قلبك أنهاراً من دقائق علوم أزليتنى ، ووضعت فى قلبك حبالا من يقينى ».

(١٠٥٤) وروى أن داود ناجى ربّه فقال « الآهى ! لكلّ ملك خزانة ، فأين خزانتك ؟ قال جلّ جلاله : لى خزانة أعظم من العرش خزانة ، فأين خزانتك ؟ قال جلّ جلاله : لى خزانة أعظم من العرش وأوسع من الكرسى وأطيب من الجنّة وأزين من الملكوت ؛ أرضها المعرفة ، وسماؤها الايمان ، وشمسها الشوق ، وقمرها المحبّة ، ونجومها الخواطر ، وسماؤها العقل ، ومطرها الرحمة ، وشجرها الطاعة ، وثمرها الحكمة ؛ ولها أربعة أركان : التوكّل والتفكّر والانس والذكر ؛ ولها أربعة أبواب : العلم والعمل والبصر والرضا : ألا وهى القلب ! » ـ وأمثال ذلك كثيرة وسنشير اليها ، ان شاء الله تعالى .

12 (١٠٥٥) لكن ههنا مثال آخر ، ألطف وأحسن من الاوّل وان كان قريباً منه ، لا بدّ من ذكره لانّه في غاية الحسن ، وهو هذا : اعلم أن مثل علماء الرسوم وعلومهم الظاهرة ومثل علماء الوارثين اعلم أن مثل علماء الرسوم وعلومهم الظاهرة ومثل علماء الوارثين وخلّف لكل واحد من ابنيه بيتاً . فبعد المدّة حضر الابنان ودخل كلّ واحد منهما بيته . فوجد الاوّل في بيته بئراً خربة ، ليس فيها ماء . وهو واحد منهما بيته . فوجد الاوّل في بيته بئراً خربة ، ليس فيها ماء . وهو لماء غير عالِم بأنّه لو حفر تحتها ورفع الاحجار المانعة عن وجه الماء ، لطلع له الماء من تحت الارض ، واستراح من الطلب والتعب أبداً . فمن جهله وقلة عقله قام وحفر من خارج البئر عشرة أنهار وأجرى

<sup>2</sup> ازلمتي F : البني M

الماء بها الى البئر . وتصوّر أن جميع الآبار حصول مائها (يكون) على هذا الوجه ، وبغيره لا يمكن ؛ وما عرف أن (الامر) ليس كذلك ، لانه لو انقطعت ساعة واحدة هذه الانهار الجارية عن البئر ، لبقيت على قرارها خربة يابسة ، بل أخس وأردأ ممّا كانت عليه ، لانه يمكن أن يبقى من ذلك الماء شيء فيتعفّن سريعاً وينتن ، ويتولّد منه لشاربه أمراض ردية مهلكة ، مثل السِل و ( حمّى ) الدق والاستسقاء وغير ذلك ؛ 6 بل يصل الى مرتبة يكون شربه موجباً للهلاك الكلّي .

والانهار الجارية (هي) الحواس الظاهرة والباطنة ؛ والماء (هو) العلوم و والانهار الجارية (هي) الحواس الظاهرة والباطنة ؛ والماء (هو) العلوم الحاصلة بواسطة الحواس فاذا بطلت الحواس بمرض أو كسر أو غير ذلك من الموانع في هذا العالم ، بقى قلبه خاليا من جميع العلوم الحاصلة بواسطتها ، وصار خرابا يابسا مظلماً كدراً ، كما بقى البئر بعد 12 الانهار الجارية . وان بقى فيه (أى في قلبه) شيء قليل (من العلوم) ، يمكن أن يتعفّن (القلب) بواسطة هوى النفس ودواعى الشيطان ، ويزيد بواسطتها مرض الجهل وداء العمى ، ويحصل له بسبب ذلك أمراض أخر ، 15 مثل العجب والكبر والحسد والحرص والبخل والشره وغير ذلك ، حتى يصل (المرء) الى مرتبة لا يمكن الخلاص منها ، مثل الجهل المركب الموسوم عند المحقّقين بالداء العضال ، ويكون موجباً لهلاكه 18 المركب الموسوم عند المحقّقين بالداء العضال ، ويكون موجباً لهلاكه الحققي وشقائه الابدى .

(١٠٥٧) وما أشبه هذه الآية بهذا المثل صورة ومعنى وهو قوله

M قلبه : قلوبهم MF  $\parallel$  11 المواضع 8

تعالى: « فكاين من قرية أهلكناها وهى ظالمة فهى خاوية على عروشها وبئر معطّلة وقصر مشيد ؟ أفلم يسيروا فى الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها ، فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التى فى الصدور ».

(۱۰۵۸) واذا بطلت تلك الحواس بالموت الطبيعي \_ وهو على هذا الحال \_ دخل (المرء) في عالم الآخرة عارياً خالياً من العلوم مطلقاً. فنعوذ بالله من العذاب الذي يصل اليه بواسطته وبواسطة ملكة هذه الافعال الردية والاخلاق الحاصلة لها! فان حاله يكون أرداً وأنجس من الذي كان (عليه) في هذا العالم، لانه اذا انكشفت أحواله على ما هي عليه \_ وعرف أنّ العلوم المقصودة بالذات غير التي كان يحصلها من الخارج بواسطة الحواس ، بل العلوم الحقيقية التي كانت مقصودة بالذات، كانت مركوزة في جبلته، مستورة في قلبه، وكان جاهلاً باخراجها واظهارها \_ حصلت له ندامة وحسرة ما يمكن تعبيرها بوجه من الوجوه أصلاً.

15 (١٠٥٩) ولهذا سُمّى يوم القيامة « يوم الحسرة » والندامة ، لانّ فيه تنكشف أحوال الكلّ ، ويظهر تفريطهم وتقصيرهم في حقّهم وحقّ غيرهم . ولهذا قال الامام \_ عليه السلام \_ في حقّ العالِم الغير <sup>18</sup> العامل ، أو العالِم بالعلم المجازيّ الرسميّ : « هو عند الله ألوم ،

<sup>4-1</sup> فكاين ..: سورة 77 (الحج) آية 33-03  $\parallel$  15 يوم الحسرة : سورة 97 (مريم) آية 93 ، 93 وغيره ، عن « الانواد » في تقسير قوله « يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله » جنب الله علمه الذي به خلق ، وحقه ( الذي به نطق ) وهو النور ، ابو الانوار وسر الاسرار ، الوجود الساري والحقيقة الواحدة ، أمير المؤمنين 97 عليه صلوات الله 97 ( بالاصل )

وحسرته أعظم » . وقال تعالى عن لسانهم ولسان أهل النار أيضاً «أن تقول نفس: يا حسر تى على ما فرّطت فى جنب الله » من الجهل وطلب العلم من غير محله . « وقالوا: لو كنّا نسمع أو نعقل ما كنّا فى أصحاب السعير » أى لو كنّا نسمع قول الله وقول أنبيائه وأوليائه ، ونعقل معناه على ما ينبغى ، ما كنّا فى أصحاب السعير من جهلنا وعدم تعقّلنا وأخذنا العلوم من غير مأخذها . ـ هذا حال الابن الجاهل بحفر البئر الحقيقيّة واخراج ها الماء الحقيقي الذى هو العلوم الارثية .

(١٠٦٠) وأمّا حال الابن العالم بحفر البئر واخراج ما تحتها ، فهو أنه اذ وجد في بيته البئر الخربة ، وكان عالماً عارفاً بأنّه لو حفر تحتها ، و ورفع الاحجار المانعة عن وجه الماء الذي هو فيها ، لظهر له ماؤها واستراح أبداً من طلب الماء وتعب تحصيله ، فمن قوّة علمه وكمال عقله ، قام وحفر البئر من تحت ، ورفع جميع الموانع ، حتّى ظهر ماؤها وشرب منه وصار ريّان ، وخلاص من التعب والطلب باقى العمر ، لانّه كلما احتاج الى الماء ، وجده حاضراً . وأيضاً صار له هذا الماء في هذا العالم مدّة عمره سبباً لصحته وموجباً لراحته ، ويتولّد منه بعكس ذاك ألماء ( الموبوء ) \_ القوّة والسمن والبسط والفرح والشهوة والنشاط . وأنا خرج (صاحب هذه البئر ) من هذا العالم ، صارت ( البئر ) ارثاً لاولاده وأنسابه ، يشربون منها وينتفعون بها .

<sup>1-2</sup> ان تقول نفس . : سورة ٣٩ ( الزمر ) آية ٥٧ || 3-4 وقالوا ..: سورة ٢٦ || M- الذي هو : التي هي MF || 8-9 فهو انه ... تحتها F : الذي هو : التي هي MF || 8-9 فهو انه ... تحتها F : وهي 10 او رفع F : ورفع M || 11 تحصيله : تحصيلها MF || 14 وجده حاضراً : وهي حاضرة MF

قلوبهم؛ والماء علومهم الحقيقيّة التي (هو) جسد ابن آدم؛ والبئر قلوبهم؛ والحفر هو المجاهدة؛ والماء علومهم الحقيقيّة التي (هي) تحت بئر قلوبهم؛ والحفر هو المجاهدة؛ والرياضة (هي) رفع الموانع الدنيويّة والتعلّقات النفسانيّة، لانه اذا عرف (الانسان) هذا، وحفر بئر القلوب، ظهر له ماء العلوم الحقيقيّة الارثيّة ، الواصلة اليه من أبيه آدم الحقيقي كما تقدّم ذكره، وصار ريّان بعد ما كان عطشان، وصار غنيّاً بعد ما كان فقيراً، وعالماً بعد ما كان جاهلاً. وصار (له هذا الماء الحيّ) سبب حيانه دنيا وآخرة.

المعنوية وملذ الله الروحانية . وأمّا (في) الآخرة ، فيكون هو سبب البقاء الابدى والكمال الحقيقي والوصول الى الحضرة الآلهية . وخاصيته البقاء الابدى والكمال الحقيقي والوصول الى الحضرة الآلهية . وخاصيته (أى من خصوصية هذا الماء) أنّه يكون آناً فآناً أصفى ممّا كان وأجلى ، لانّه سبب العروج والصعود دنيا وآخرة ، لقوله تعالى « ربّى ! زدنى علمّا » لانّ منبعه (أى منبع هذا العلم) التجلّيات الآلهية والافاضات علمّا » لانّ منبعه (أى منبع هذا العلم) التجلّيات الآلهية والافاضات ولا ممنوعة » . وهذا (الماء الحي هو) المنبع والعين المخصوصة بالابرار والمقربين في قوله تعالى « انّ الابرار يشربون من كأس بالابرار والمقربين في قوله تعالى « انّ الابرار يشربون من كأس بالابرار والمقربين في قوله تعالى « انّ الابرار يشربون من كأس بالابرار والمقربين أي قوله تعالى « انّ الابرار يشربون من كأس وقوله

<sup>5</sup> آدم الحقيقى : + واعلم ان المراد بآدم الحقيقى هو النور الصادر الاول ، العقل ، الروح القدسى ، القائل فى فقرات خطبه الصحيحة « أنا آدم الاول ، أنا نوح الاول الى غير ذلك Fh (بالاصل) || 10 وملذاته : والملذات MF || 13 ربى زدنى ... سورة ٠٠ (طه) آية ١٦٣ || 13-16 لا مقطوعة ... سورة ٥٠ (الواقعة) آية ٣٢ || 17-18 ان الابرار ... سورة ٧٠ (الدهر) آية ٥٠

تعالى « عيناً يشرب بها المقرّبون».

(الموبوء) \_ في الدنيا: المعرفة والحكمة والاخلاق والتواضع والخشوع والموبوء) \_ في الدنيا: المعرفة والحكمة والاخلاق والتواضع والخشوع والكرم والاحسان والوفاء والحياء والمروءة والفتوة والشجاعة والعقة والعدالة والسخاوة. وفي الآخرة: الجنّة والفوز والنجاة ورفع الدرجات ومرافقة الانبياء والاولياء ومصاحبة الصالحين من الكمّل والعرفاء ، وبالجملة الحياة الطيّبة الباقية الابديّة الدائمة ، المخصوصة بخض وألياس وادريس وعيسى والمهدى \_ عليهم السلام \_ في الدنيا ، وبمجموع الانبياء والاولياء والكمّل في الآخرة . جعلنا الله منهم و ورزقنا من الحياة الدائمة نصيباً وافراً كاملاً بلطفه وكرمه!

(١٠٦٤) وما أنسب قوله تعالى « وأمّا الجدار فكان لغلامين

يتيمين في المدينة ، وكان تحته كنز لهما ، وكان أبوهما صالحاً ، فأراد ربّك أن يبلغا أشدّهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربّك ، وما فعلته عن أمرى ، ذلك تأويل ما لم تستطع عليه صبراً » بالمثل المضروب قبل ذلك ، وبالمثل المضروب بالابنين والاب الذي هو آدم الحقيقي تأو أدم الصوري ، وأولاده الصالح (منهم) والطالح أو الجاهل (منهم) والعالم ، لان الله يعمل على يدى عمّاله الظاهرة والباطنة ، الروحانيّة والجسمانيّة ، الذين هم كالخضر وموسى ليلاً ونهاراً ، «جدار » جسد كل واحد من أولاده في « مدينة » هذا العالم ؛ ليبلغا أشدّهما ، أي ليتمّ واحد من أولاده في « مدينة » هذا العالم ؛ ليبلغا أشدّهما ، أي ليتمّ

<sup>1</sup> عيناً ..: سورة M ( المطففين) آية ٢٨ || 3 المعروفة M || 4 || 17 المعروفة M || 4 || 17 || 17 || 17 || 17 || 17 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 ||

عقل كلّ واحد منهم ويستخرج بالطريق المذكور الكنز الحقيقي الذي (هو) تحته ، المسمّى بالعلوم الارثيّة .

وما أشبه به أيضاً الآية التي في قوله « ثمّ نخرجكم طفلاً ثمّ لتبلغوا أشدٌكم ، ومنكم من يتو في ومنكم من يردّ الى أرذل العمر لكيلا يعلم بعد علم شيئاً » أى من بعد كمال العقل وسنّ الكهولة ، و الذي هو سنّ البلوغ الحقيقي " ، «يعلم » أى بعد علم الظاهر الرسمي " هناك العلم الباطن الحقيقي " الارثي الواجب حصوله ، وكيفيّة تحصيله ليس الاكذلك .

و (١٠٩٦) « ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلّ مثل لمثل لملهم يتذكرون » حالهم في الازل ، وحال علومهم المركوزة في قلوبهم وجبلتهم ، ويتوجّهون الى تحصيلها برفع الموانع عن وجهها وحقيقتها . 12 ولهذا قال تعالى أيضاً «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » أي تلك الامثال والمقصود منها ما يتعقلها وما يتصوّرها الا العالم منهم باخفاء هذه العلوم في قلوبهم وايداع هذه « الامانة » في بطونهم العالم منهم باخفاء هذه العلوم في قلوبهم وايداع هذه « الامانة » في بطونهم ولا المثل الاعلى » .

(١٠٦٧) وان قيل: نحن نجد كثيراً من أولاد آدم (من) يقوم برفع هذا الموانع عن وجه قلبه وتحصيل هذه العلوم بطريق الارث، 18 وما يحصل له منها الا الكفر والزندقة ، مثل الكشايش والكهنة

<sup>3</sup> ثم نخرجكم ..: سورة ٢٧ ( الحج ) آيةً ٥ || 9 ولقد ضربنا ..: سورة ٣٩ (الزمر) آيةً ٨٧ || 12\_13 وتلك الامثال ..: سورة ٢٩ ( العنكبوت ) آيةً ٢٧ || 14 وولد ع MF || 15 ولله ..: سورة ١٨ ( النحل ) آيةً ٢٢

والبراهمة وغيرهم ، \_ أجيب عنه بأنّ استحقاق الارث يحتاج الى الشرطين المذكورين ، أى النسب الحقيقي والنسب المعنوي ، وليس بين هؤلاء الاولاد و ( بين ) أبيهم هذه النسب ، فلا يحصل لهم وشيء أصلاً.

(١٠٦٨) ومع ذلك ، فههنا لطيفة اخرى ، وهي أنّ نسبة هذه العلوم المركوزة في قلوب بني آدم، المعجونة في جبلتهم، المستورة 6 بالموانع الحاصلة من اخلاقهم الذميمة ، هي كنسبة العيون والانهار المركوزة في تخوم الارض ، المستورة بالاحجار الصلبة والمعادن الشديدة ، فاذا ارتفعت الموانع والحجب ، ظهرت المياه وجرت على و وجه الارض جرياناً أبديّاً لا انقطاع لها . وكما أنّ الارض اذا حفرت نبع منها الماء ، عذباً كان أو أجاجاً ، كذلك القلب اذا حفر \_ أعنى رفعت الموانع عنه \_ طلعت منه العلوم ، حقّاً كانت (تلك 12 العلوم) أو باطلة . فحينتُذ كما أنّ عذبيّة الماء وأجاجيّته لا تنسبان الى مطلق الماء ، لان ( الماء ) المطلق لا يوصف بشيء ، لانّه اذا وصف بشيء خرج عن اطلاقه ، لان الصفة قيد ، بل ينسب الي 15 محلَّه ، مثل الماء الطالع من الارض السبخة والارض النورة والارض الطيّبة والارض المعتدلة وغير ذلك ، \_ فكذلك حقيّة العلوم وباطليّتها لا تنسبان الى مطلق العلم ، لان ( العلم ) المطلق لا يوصف بشيء ، أعني لا (يوصف) 18 بالحقّ ولا بالباطل ، بل ينسب الى محلّه الصادر عنه ، مثل العلوم

<sup>7</sup> هى كنسبة : نسبة MF  $\parallel$  8 تخوم الارض : + وجبلتها MF  $\parallel$  10 - 12 وكما ان الارض ... العلوم : فكما ان لا يكون ارض الا اذا حفر ينبع منه ماء عذباً كان او أجاجاً ، فلا يكون قلب الا واذا حفر أعنى رفع الموانع عنه الا وطلع منه علوم MF

3

الطالعة من قلوب السحرة والكهنه والبراهمة والكشايش وغير ذلك، ومثل العلوم الطالعة من قلوب الانبياء والاولياء والعارفين المحقّقين من تابعيهم.

(۱۰۲۹) ويفهم من هذا المثل سرّ التوحيد والوجود المطلق والمضاف اليه ، لانه (أى سرّ التوحيد وسرّ الوجود المطلق والمضاف) بعينه كذلك . لكن «ان فى ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » كما قال تعالى «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » بتوحيدنا وأسرارنا وسرّ قضائنا وقدرناً . « أولئك والله ! الاقلون عدداً والاعظمون قدراً » . « وقليل من عبادى الشكور » .

(۱۰۷۰) وأرجو من الله أن لا يخفى على العلماء الحقيقيّين مثلهم ، أن هذا المثل ليس ببعيد عن المطلوب. والمناسبة بينهما من وجهين: الأوّل بما قيل ان العلم لو تجسّد لكان ماء ، للطافته وسر قبوله وسهولة جريانه ورؤية الاشياء المخفيّة في جوفه بلا مانع من نفسه ، وغير ذلك من الاوصاف المحمودة المناسبة بينهما . والثاني بأن اكثر المواضع القرآنيّة التي ذكر فيهما الماء أريد بها العلم ، أو بالعكس . ومن جملتها قوله تعالى « وكان عرشه على الماء ليبلوكم أيّكم ومن عملاً » لان عرشه ما كان على الماء الصورى ، لاته ما وجد

الا بعد العرش بزمان عند البعض ، وبعدم الزمان عند الآخر ، وعند البعض بعد جميع الموجودات . فالمراد به هو الماء الحقيقي ، الموسوم بماء الحياة ، السارى في جميع الموجودات ، المشار اليه 3 بالهويّة الالهييّة وبالحقيقة الانسانيّة والعلوم الحقيقيّة التي بها حياة كلّ شيء وقيامه ، كما تقدّم ذكره .

(۱۰۷۱) والمراد بقوله تعالى عقيبه «ليبلوكم أتيكم أحسن عملاً» 6 العلّة الغائيّة من هذا الفعل . فكأنّه تعالى يقول : مرادنا من هذا الفعل أو القول ، أن نمتحنكم ونختبركم حتّى نعرف عيناً ، كما كنّا نعلم علماً ، أيّكم يكون عمل قلبه في ادراك هذا السرّ وتحقيقه أحسن ومن الآخر وأدق منه ولا شكّ أنّه كذلك ، فانّه سرّ دقيق ومعنى لطيف . «والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدى لولا أن هدانا الله ».

(١٠٧٢) والى هذا أشار تعالى أيضاً فى قوله « وجعلنا من الماء كلّ شىء حقيقة ، بل قيامه ، ليس الماء كلّ شىء حقيقة ، بل قيامه ، ليس الا بالعلم المشار اليه ، أو بالعلم مطلقاً ، وان كان علم كلّ شىء على قدره و ذلك تقدير العزيز العليم ».

(۱۰۷۳) وان قیل : ان العرش جماد ، وان کان حیواناً فلیس من ذوی العقول ، فکیف ینسب الیه العلم والادراك وما یتعلّق بذلك ؟ \_ 18

و البلوكم ..: سورهٔ ۱۱ ( هود ) آيهٔ ۹  $\parallel$  9 علما : + بان MF  $\parallel$  ايكم : منكم MF  $\parallel$  11–12 والحمد  $\frac{1}{1}$  وجعلنا... سورهٔ ۱۷ (الاعراف) آيهٔ ۱۵  $\parallel$  13  $\parallel$  13  $\parallel$  14 وجعلنا... سورهٔ ۱۷ (الانبياء) آيهٔ ۱۳  $\parallel$  15 بالعلم : + نعم خاتم ملك سليمانست علم جمله عالم صورت وجانست علم + (الانعام) آيهٔ ۹۲ عالم صورت وجانست علم + (الانعام) آيهٔ + 10 ذلك تقدير ... سورهٔ ۲ (الانعام) آيهٔ ۹۲

أجيب عنه بأنّه قد ثبت في الفاعدة الاولى من التوحيد بأن جميع الموجودات ، عند المحقّفين ، هي ذات حياة ونطق ومعرفة ، والمعرفة ، والمعرفة هي العلم . ومع ذلك ، ففد تقرّر عند علماء التحقيق بأن العرش الصوري هو صورة العرش الحقيقي الذي هو العقل الاوّل . وتقرّر أن جميع العلوم والحقائق حاصلة للعقل الاوّل بالاجماع ، حصولاً ازليّاً أبديّاً ، لا ينقص منه شيء أصلاً . وليس مرادنا بالعرش الا العرش الحقيقي ، الذي هو حامل لهذه العلوم ، وهذه العلوم هي سبب حياته ( أي حياة الموجود ) وبقائه ، المسمّاة بماء الحياة وغير ذلك . وسيجيء بيان ذلك (على نحو ) أبسط منه .

أيضاً ، وقال « العرش على الماء ، أى على الامر ، والامر على العلم ، والعلم أيضاً ، وقال « العرش على الماء ، أى على الامر ، والامر على العلم ، والعلم 12 على الاسم . فالاسم اسم وأمر وعلم ، لان العرش مظهر اسم الرحمن ، كما قال « الرحمن على العرش استوى » . وروحه مظهر اسم الله . وكلّ اسم هو عبارة عن الذات بجميع لوازمها ، لا سيمّا اسم الرحمن ، وكلّ اسم هو عبارة عن الذات بجميع لوازمها ، لا سيمّا اسم الرحمن ، لقوله تعالى «قل: ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيّاً ما تدعوا فله الاسماء الحسنى » . فيكون مظهره (أى مظهر الاسم الرحمن) مظهر العلم المتعلّق به ، أو مظهر جميع العلوم ، قوّة لا فعلا » . وهذه قاعدة مطردة بين المحقّقين .

(١٠٧٥) ومع ذلك ، فالعروش متعدَّدة ، والتفاوت بينها مختلف.

مرادنا M: مراده H: حامل H: حامل H: حاصل H: الرحمن ... سورهٔ M: مرادنا M: مراده H: الله H: الله H: الله H: الله H: الله وش: فالعروش: فالعروش: فالعروش: فالعروث H: الله وش: الله وش: فالعروث H: الله وش: الله وش: فالعروث والعروث والعروث

وقد أشار اليه الشيخ (ابن العربى) في «الفتوحات» اشارة مفصّلة وهي في غاية القلّة ، ولكن مع قلّتها ، (هي) تقوم بمطلوبنا . وهو قوله «اعلم أن العرش خمسة : عرش الحياة ، وهو عرش المشيئة ، وهو مستوى الذات وهو عرش الهويّة «وكان عرشه على الماء» ، فأضافه الى الهويّة . «وجعلنا من الماء كلّ شيء حي » . فهو العنصر الاعظم ، أعنى فلك الحياة ، وهو اسم الاسماء ومقدّمها وبه كانت . «وجعلنا من الماء كلّ شيء حي " » من حيث هو حي " ، لا من حيث هو جوهر . والعرش كلّ شيء حي " » من حيث هو حوق . والعرش المجيد ، هو العقل الذي ذكرناه ، أعنى عرش الله تعالى وحقيقته . والعرش العظيم : النفس وهي اللوح المحفوظ . ويتلوه عرش الرحمانيّة ، وهو اوّل والعظيم : النفس وهي اللوح المحفوظ . ويتلوه عرش الرحمانيّة ، وهو اوّل والفلاك . ويتلوه العرش الكريم ، وهو الكرسي " » .

(١٠٧٦) وقال (الشيخ ابن العربي) أيضاً «اللوح محلّ لالفاء العقل، وهو للعقل بمنزلة حواء لآدم . ونونه ، التي هي الدواة ، عبارة عمّا يحمله من ذاته من العلوم بطريق الاجمال . فلا يظهر تفصيل الا في النفس ، التي هي اللوح . فهو محلّ الاجمال ، والنفس محلّ التفصيل . وهذا القلم له ثلاثمائة وستّون سنّاً ، من حيث ما هو قلم ؛ وثلائمائة وستّون وجهاً ، من حيث ما هو عقل ؛ وثلاثمائة وستّون لساناً ، من حيث ما هو روح مترجم عن الله تعالى ويستمدّ كلّ سنّ من ثلاثمائة وستّين بحراً ، وهو أصناف العلوم ، وسمّيت بحراً لاتساعها . وهذه البحور وستّين بحراً ، وهو أصناف العلوم ، وسمّيت بحراً لاتساعها . وهذه البحور

<sup>4</sup> وكان عرشه ..: سورهٔ ۱۱ (هود) آيهٔ ۹ | 5 وجعلنا . : سورهٔ ۲۱ (الانبياء) آيهٔ ۳۱ || 14 الاجمال : المتجميل MF

هى اجمال « الكلمات التي لا تنفد ». واللوح قلم لما دونه . وهكذا كلّ فاعل ومنفعل . والعماء عرش سادس ، وهو عرش الحياة ، وهو عرش نسبى ، ليس له وجود الا بالنسبة ؛ ولذلك لم نجعله ( من جملة ) أقسام العرش . وهذا البحر هو البحر الفاصل بين الحقّ والخلق ، هو حجاب العرق » .

6 (١٠٧٧) هذا آخره ، وآخر الفرق بين العلمين ، أى الكسبي الرسمي والارثي الحقيقي . وإذا عرفت هذا ، فلنشرع في (بيان) كيفيّة تحصيلهما تفصيلاً ، كما شرعنا فيه اجمالاً ، رعاية للشرط المذكور في أوّل المحث ، وهو هذا :

## ( ٣ \_ في بيان كيفيّة تحصيل العلوم الرسميّة والعلوم الحقيقية)

(١٠٧٨) أمّا كيفيّة تحصيل العلوم الرسميّة الكسبيّة ، فهو أن العلم الشخص أوّلاً استاذاً عالماً بتعليم الخط وتعليم التهجّى ، ويجتهد في تحصيلهما مدّة طويلة ، (هذا ) ان كان بليداً ؛ وان كان مستعدّاً ، فمدّة يسيرة ، حتّى يعرف الخط وقراءة السواد ، ويحصل له استعداد لعلوم أخرى.

(١٠٧٩) ثمّ بعد ذلك يطلب استاذاً آخر ، عالماً بعلم اللغة المفردة والمركّبة ، وأشعار العرب والدواوين ، وعلم العروض ، وعلم الشعر وغير ذلك ، حتّى يتعلّم منه هذه الافسام ، ويصير مستعدّاً لفهم كلام

<sup>1</sup> الكلمات التي لا تنفد : « لنفد البحر قبل ان تنفدكلمات ربي ... » سورة ١٨ ( الكهف ) آية ٢٦ || 14 يعرف ( الكهف ) آية ٢٦ || 14 يعرف MF . يفرق F || 15 لعلوم : علوم T || 16 لعلوم الماد الله علوم علوم MF . يفرق الماد الله العلوم الماد الما

3

العرب من حيث اللغة . وهذا أيضاً يكون بمدَّة طويلة ، أو بحسب الشخص واستعداده ، أعنى كلَّما يكون الشخص ازكى ، تكون مدّة (تعليمه) أقلّ . والا (فهي) أطول .

(١٠٨٠) ثمّ بعد ذلك يطلب استاذاً آخر ، عالماً بعلم الصرف وأقسامه ، كما ينبغى ، ويجتهد فى تحصيله ، حتّى يحصل له الوقوف على أبنية الكلمة وصيغها من الثلاثي والرباعي والخماسي، والاطلاع على معانيها ، من الحال والاستقبال والماضى والغايب والحاضر والتأنيث والتذكير ، وأمثال ذلك .

(۱۰۸۱) ثمّ بعد ذلك يطلب استاذاً آخر عالماً بعلم النحو وأقسامه ، و ويجتهد في تحصيله على ما ينبغي مدّة طويلة مع استعداد تام ، ليحصل له بذلك قوّة صحّة القراءة واستعداد اعراب الكلمة ، من النصب والرفع والجرّ ونزوله في محلّه (أي في الاسم المصروف) ونصبه في مقرّه (أي في غير المنصوف) .

(۱۰۸۲) ثمّ بعد ذلك يجتهد أيضاً في تحصيل علم المعاني والبيان وما يتعلّق بهما ، ليحصل له بذلك الوقوف على الاستعارات والتشبيهات والتجنيسات وأمثالها الواردة في القرآن والاخبار وغيرهما من كلام العرب .

(١٠٨٣) وهذا كلّه بعض أقسام العلوم العربيّة، التي هي فنّ من 18 فنون العلوم الكلّيّة ، وآلة من آلات العلوم لا العلوم الحقيقيّة ولا العلوم المقصودة بالذات . وأقلّ ما يحتاج المستعدّ الى تحصيل هذه

<sup>11</sup> قوة: + استعداد F || 19-20 ولا العلوم F : ولا العلم M

الاقسام، بقدر الضرورة ، عشر سنين أو أكثر . فأمّا على سبيل التحقيق ، فقد اتّفق العلماء على ان الشخص لو أراد تحصيل علم واحد في مدّة عمره ، على سبيل التحقيق ، فهذا غير ممكن .

(۱۰۸٤) وبالجملة ، فهذه آلات العلوم العربيّة من حيث اللغة والنحو والتصريف . أمّّا آلات العلوم العقليّة ، التي هي علم المنطق وتوابعه ولوازمه ، فكذلك يحتاج (الانسان) الى استاذ حاذق وشيخ كامل في مدّة طويلة ، حتّى يحصّل منه بقدر الضرورة ويحصل له بذلك الوقوف على العلوم العقليّة ، من حيث ترتيب المقدّمات وتركيب القياسات واستخراج النتائج والمعاني منها بقدر الاستعداد . وأقلّ ما يحتاج المستعد الى تحصليه عشر سنين أخرى .

(۱۰۸۵) وعلى هذا التقدير يمضى (الشخص) ثلث عمره في تحصيل الآلات والادوات. فاذا حصّل ذلك، فان كان الشخص صاحب دين وايمان وتحقيق وايقان، مقرّاً بالحشر والنشر والبعث والنشور، فيتوجّه الى تحصيل الاصولين اللذين هما أصول الفقه وأصول الكلام، وكيفيّة ليحصل له بالاوّل الوقوف على معرفة أدلّة الفقه اجمالاً، وكيفيّة استخراج الفروع من الاصول والمطابقة بينهما، ومعرفة الاجتهاد والمجتهد والمقلّد والاجماع والنصّ والقياس، وكيفيّة استنباط المعانى والمجتهد والمقلّد والاجماع والحكم بوجوبها واستحبابها، وكيفيّة استعمال اللغة في موضعها.

(١٠٨٦) و( ليحصل له ) بالثاني الوقوف على معرفة الله ومعرفة

<sup>7</sup> وشيخ M: وشخص 7

أسمائه وصفاته وأفعاله . ثمّ بعد ذلك ، على معرفة النبوّة والرسالة والنبيّ والرسول والوحى والالهام والعجزة والكرامات وتوابعها ولوازمها . ثمّ معرفة الامامة والامام وتوابعها ولوازمها من معرفة صفات الامام والتي يجب أن يكون عليها ، ومعرفة النصّ والعصمة والخلاف فيهما بين الطوائف ، وغير ذلك . ثمّ بعد ذلك ، على معرفة المعاد والحشر والنشر وبقاء النفس وعدمها ، وكيفيّة ما لها في القيامة من السعادة والشقاوة والدخول في الجنّة والنار ، وما شاكل ذلك من معرفة الآجال والارزاق والاسعار والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومعرفة التكليف والايمان والفرق بينه وبين الاسلام ، ومعرفة التوبة والشفاعة ، وغير و

(۱۰۸۷) وتحصيل هذين الاصولين يحتاج الى سنين كثيرة أيضاً . واذا فرغ ( الشخص ) منهما ، فيجب عليه أن يتوجّه الى علم التفسير وعلم 12 الحديث والاخبار ، اللذين هما أيضاً من علم الاصول ، عند البعض . ثمّ بعد ذلك ، الى علم الفروع الذى هو علم الفقه وتوابعه ولوازمه ، الذى هو فنّ برأسه . وتحصيل هذه العلوم على ما ينبغى ضرورة ، أعنى 15 ( تحصيل ) علم التفسير وعلم الحديث وعلم الفقه ، أقلّ ما في الباب يحتاج الى عشرين سنة ، مع أنّه لا يحصل له في هذه المدّة من هذه العلوم الثلاثة الا قطرة من بحر لا نهاية له .

(١٠٨٨) لان القرآن كلام ربّاني ، وله ظهور وبطون وتأويل

وتحقيق ورموز واشارة وأسرار وغوامض ، كما قال تعالى فيه « لو كان البحر مداداً لكلمات رتبي ، لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات رتبي ولو جنّنا بمثله مدداً ، والمراد عند الاكثرين معنى كلمات القرآن لا لفظه . وقال النبيُّ \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ، انَّ للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً الى سبعة أبطن» وورد «سبعين » و «سبعمائة » و « سبعين ألف » وغير ذلك . وقال على " \_ صلوات الله عليه « انّ القرآنُ ظاهره أنيق وباطنه عميق لا تفني عجائبه ولا تنقضي غرائبه ولا تكشف الظلمات الا به » الى آخره. وقال جعفر الصادق \_ عليه السلام « كتاب الله \_ عرِّ وجلّ \_ على أربعة أشياء : على العبارة والاشارة واللطايف والحقايق . فالعبارة للعوام"، والاشارة للخواص"، واللطايف للاولياء، والحقايق للانبياء». ولا يمكن لاحد الاطلاع على هذه الاسرار بهذه الآلات. ولهذا قال تعالى أيضاً « وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم ».

(١٠٨٩) وأمّا الحديث والاخبار، فالنبيّ \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ كان أفصح العرب والعجم، وكان عقله محيطاً بجميع العلويّات والسفليّات. فكلّ كلمة من كلماته، بل كلّ لفظة من ألفاظه يوجد تحتها بحار الاسرار وكنوز الرموز. وعلى هذا التقدير، فالعلم بأخباره وأحاديثه أيضاً لا يحصل لكلّ احد، لا سيّما من هؤلاء المحجوبين، بل لا يقدر أن يحيط

<sup>2-1</sup> لو كان البحر ..: سورة ١٨ ( الكهف ) آية ١٠٩  $\parallel 2$  كلمات ربى : + اعلم ان المراد بالكلمات الانوار ، الابرار ، الاسرار ، كما ان المراد بالكلمة الكبرى والقرآن الناطق ابو الانوار ، النور ، العلم ، اللوح المحفوظ والقلم الاعلى وغير ذلك ، كما برهن اساطين الحكمة الالهية على ان النور (هو) الفيض الاول ، العقل ، كل الاشيا  $\frac{1}{2}$  (بالاصل)  $\frac{1}{2}$  وما يعلم ..: سورة  $\frac{1}{2}$  (آل عمران) آية ه

بعلمهما ومعرفتهما الا من هذّب نفسه بمتابعته الحقيقيّة وأسوته الجامعة ، كما مزّ ذكره . ولهذا ما خرج أهل الظاهر من عهدة قوله عليه السلام « من عرف نفسه فقد عرف ربّه » من يوم وروده الى يومنا هذا ، مع و أنّهم كتبوا فى تحقيقه كتباً ورسائل وأطالوا .

(۱۰۹۰) فأمّا علم الفقه ، فانّه غير متناه ولا يمكن الاحاطة به بالمتحقيق أصلاً ، لانّه فروع وله تفاريع كثيرة . وهو مرتّب على حسب 6 الزمان والاشخاص ، وكلّ زمان له خصوصيّة ، وكلّ شخص له استعداد خاص ، وباب الاستخراج وسيع . وكلّ شخص يقدر أن يفرع على أصل واحد ألف فرع ، وهلمّ حَرّاً . ولهذا وقع الخلاف بين الفقهاء كثيراً ، وما خلصوا منه بعد ، ولا يخلّصهم بالكليّة الا المهدى \_ عليه السلام \_ لان في زمانه يرتفع الاجتهاد والاستنباط واستخراج الفروع من الاصول بالرأى والقياس .

(۱۰۹۱) وان لم يكن (الشخص) صاحب دين وايمان ، بل كان فارغاً من مجموع ذلك \_ كأبناء زماننا اليوم \_ فيتوجّه الى علوم الحكمة ، وأقسامها ، على سبيل الاجمال ، منحصرة في المنطق والطبيعي 15 والرياضي والالهي ، ليحصل له بالمنطق العلم بالحد والرسم في الاشياء التي تدرك بالتصور ، والعلم بالجنس والفصل وتحقيقهما . وينظر في طريق الفياس والبرهان في العلوم التي تنال بالتصديق ، لانه (أي علم المنطق) 18 لا يدور الا على هذه القاعدة . فيبتدئ بالمفردات ، ثم بالمركبات ، ثم

<sup>1</sup> هذب: يهذب MF  $\parallel M$  وأطالوا: وقالوا F وقالوا ما قالوا M  $\parallel M$  والفقهاء: + فيه + + فيه ومن ابناء زماننا + + فيه + + فيه ومن ابناء زماننا + والم

بالقضايا ، ثمّ بالقياس ، ثمّ أقسام القياس ، ثمّ طلب البرهان وهو نهاية علم المنطق.

وأركان العالم، و (العلم) بالجواهر والاعراض، والحركة والسكون، وأحوال السماوات، والاشياء الفعليّة والانفعاليّة. ويتولّد من هذا العلم النظر في أحوال مراتب الموجودات، وأقسام النفوس والامزجة، وكميّة الحواسّ، وكيفيّة ادراكها لمحسوساتها. ثمّ يؤدى النظر الى علم الطبّ، وهو علم الابدان والعلل والادوية والمعالجات. وممّا يتعلّق به (أي بالطبيعيّ) من فروعه: علم الآثار العلويّة، وعلم المعادن، ومعرفة خواصّ الاشياء، وينتهى الى علم صنعة الكيمياء، وهو معالجة الاجساد المريضة في اجواف المعادن.

12 (١٠٩٣) وبالرياضي (يحصل للشخص) العلم بالعدد والهيئة ، أعنى علم الافلاك والانجم والهندسة . وهي علم المقادير والاشكال وأقاليم الارض وما يتصل بها . ويتصل به (أي بالرياضي ) النجوم وأحكام المواليد 15 والطوالع . وكذلك علم الموسيقي وتوابعه .

(١٠٩٤) وبالا آهي (يحصل) العلم بالموجودات ، من الواجب والممكن وما يتملّق بهما من الاحكام ، و(كذلك يحصل) العلم بوجود البارئ وصفاته وأسمائه وأفعاله وأمره وحكمه وقضائه وترتيب ظهور الموجودات عنه . ثمّ العلم بالمعلومات والجواهر المفردة والعقول المفارقة والنفوس الكاملة .

<sup>5</sup> الفعلية F : العقلية M | 7 الحواس M : الخواص F || 19 ثم العلم بالمعلومات... الكاملة M : F : بالمعلومات ... الكاملة ع : - M

ثمّ العلم بالملائكة والشياطين. وينتهى الى علم النبوّات وأمر المعجزات وأحوال الكرامات، وغير ذلك من علم المعاد والاحكام الجزئيّة بعد خراب البدن ، وكيفيّة الثواب والعقاب والكمال والنقصان ، وما 3 شاكل ذلك.

(١٠٩٥) وأقل ما تحصل له هذه الاقسام ، بقدر الضرورة لا كما ينبغى ، بثلاثين سنة أو أكثر ، وبأخرة يكون حاله فى المعارف ما عرفته قبل ذلك ، وسمعته فى هذه القاعدة ، وهو أنه يقر بنفسه أنه ما عرف شيئاً أصلاً حقيقة ، حتى حقيقة الاعراض التى هى أخس الموجودات .

(١٠٩٦) وبالجملة تحصيل هذين القسمين ، أعنى قسم الشرعيّات والنقليّات وقسم الحكميّات والعقليّات يحتاج الى مجاهدة ثمانين سنة والثانى 12 متتالية ، لان الاوّل ، كما قررناه ، يحتاج الى خمسين سنة ؛ والثانى 12 الى ثلاثين سنة ؛ فيكون المجموع ثمانين سنة كاملة ، حتّى يطلع صاحبها جاهلاً معجباً متكبّراً تابعاً للشيطان وهواه ، بعيداً عن الحق وأهله ، نازلاً في حقّه (قوله تعالى) «قل : هل ننبّئكم بالاخسرين 15 أعمالاً الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون منعاً ». والدليل على ذلك ، وهو الذي قد تقرّر قبل ذلك ، أنّ خلاصة هذين القسمين هو علم الكلام في الشرعيّات وقسم الالهيّات في الحكميّات ، 18

<sup>6</sup> وبأخرة : وبالاخرة MF | 15-17 قل هل ننبئكم ... سورة ١٨ (الكهف) آية العالم متصف متواضع تابع لله ولرسوله قريب الى الله وأهله نازل في حقه من الله « يؤتى الحكمة من يشاء ومن يوتى الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً وما بذكر الا اولو الالياب MF «

وصاحب كلّ واحد منهما أقرّ بنفسه أنّه ما عرف شيئاً ، وقد كتبناً ذلك بألفاظهم وتقريرهم ، لئلا يتوهم أنّه افتراء أو كلام غير واقع . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب . « والله يقول الحقّ ، وهو يهدى السبيل ».

(۱۰۹۷) هذا آخر ما عندى من بيان العلم الرسمى وكيفية تحصيله . وان فرغنا منه ، فلنشرع فى كيفية تحصيل العلوم الحقيقية وبيان ثمرتها ، وان تقدّم ذكرها عند بيان الوحى والالهام والكشف ، لاتها مشتملة عليها ، صادرة عنها ، أعنى عن الوحى والالهام والكشف .

(١٠٩٨) فنقول: وأمّا كيفيّة تحصيل العلوم الحقيقيّة، فهو في غاية السهولة، لانّها موقوفة على فراغ القلب وصفاء الباطن، وهذا يمكن بساعة 12 واحدة وبيوم واحد وبليلة واحدة! هذا ، اذا كان القائل بها قائلاً بالكسب. وأمّا اذا لم يكن قائلاً به ، بل يكون قائلاً بأنّها هبة الّهيّة وعطية ربّانيّة، فيمكن حصولها بأقلّ من ذلك. وهذه المقدّمة لا بدّ لها من واعدة مفصّلة لهذا المجمل، وهي هذا:

(۱۰۹۹) اعلم أنه قد تقرّر عند أرباب التحقيق أن جميع العلوم والحقايق ثابتة في العقل الاوّل ، الذي هو « أم الكتاب » و « القلم الاعلى » على سبيل الاجمال ؛ ومسطورة في النفس الكليّة ، التي هي «اللوح المحفوظ» و «الكتاب المبين » على سبيل التفصيل .

<sup>4-3</sup> والله يقول سورة ٣٣ (الاحزاب ) آية ؛ || 8-10 لانها مشتملة ... العلوم الحقيقية H : وبيوم واحد E : السلام الحقيقية M : ومفطورة الله عند الحقيقية M : ومفطورة الله عند الحقيقية M : ومفطورة الله عند العلوم الحقيقية M : ومفطورة الله عند العلوم العلو

(۱۱۰۰) وقد تقرّر أيضاً أن الانسان أنموذج العالم ونسخته ، وتقرّر أن روحه في بدنه بازاء العقل الاوّل في بدن العالم الذي هو «الانسان الكبير» وقلبه بازاء النفس الكليّة في العالم.

(۱۱۰۱) وتقرر أن هذا الروح والقلب لولا تعلقهما بالجسد والاحوال الدنيوية ، لكانا مطالعين على جميع ما في الكتابين بلا مانع ، كروح بعض الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام ، \_ بحيث تعلق الروح والقلب بهذه التعلقات (أي العلائق المادية) ، وصارت التعلقات بينهما وبين الكتابين كالسحاب الحائل بين شعاع الشمس والقمر وبين الارض والبلدان التي هي عليها . فكما أن ارتفاع السحاب يكون موجباً لاضاءة والارض والبلدان بنور الشمس والقمر ، فكذلك يكون قطع التعلقات الدنيوية موجباً لافاضة العقل والنفس العلوم بأسرها على الروح والقلب ، وهذا مثل لطيف واضح شريف ، يفهم منه أشياء كثيرة وأسرار غريبة ، 12 وان مثل به أيضاً بالمرآة الصافية وما في مقابلها ( وهذا المثل )

(۱۱۰۲) لان بعض العلماء مثّل القلب بالمرآة المجلّوة المصقولة ، 15 محاذياً لللوح المحفوظ وما عليه من العلوم والحقايق الآلهيّة ، فقال « كما لا يمكن أن يكون شيء محاذياً للمرآة المصقولة ولا يُرَى فيها ، فكذلك لا يمكن شيء أن يكون في اللوح المحفوظ وهو 18 لا يرى في المرآة القلبيّة الصافية . وعن حقيقة الدرون (أي الادران)

 $<sup>\| \</sup> M = F$  عليها  $\| \ F = M = F$  وصارت التعلقات  $\| \ M = F$  عليها  $\| \ M = F$  عليها  $\| \ M = F$  وعن حقيقة : وبالحقيقة  $\| \ M = F$ 

الحاصلة والاوساخ العارضة للمرآة القلبيّة بسبب التعلّقات الدنيويّة أخبر الله تعالى بقوله « كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون » وبقوله « ختم الله على قلوبهم » وبقوله « في قلوبهم مرض » ، وغير ذلك ( من الآيات ) الآتى بيانها . « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » .

6 (۱۱۰۳) وان 'حقق ، عرف أن مثل هؤلاء القوم في تحصيل العلوم ومثل أولئك في تحصيلهم ( هو ) بعينه مثال أهل الروم والصين في صناعتهم النصوير ، الذي حكاه الغزالي في « احياء العلوم » عنهم . وهو أن أهل الروم قاموا وتوجّهوا الي سلطان الصين ودخلوا عليه ، وقالوا « نحن جئنا من الروم في دعوى مع أهل الصين في صناعتهم التي هم مشهورون بها ، أعنى صنعة النقش والتصاوير » . فقال لهم السلطان مشهورون بها ، أعنى صنعتهم ؟» فقال أهل الروم « عيّن لنا موضعين بحيث ما يطلع أحد منّا على الآخر حتّى نعمل صنعتنا ، فذاك الوقت بحيث ما يطلع أحد منّا على الآخر حتّى نعمل صنعتنا ، فذاك الوقت أنت تحكم بيننا » . فعيّن لهم السلطان صُقّة كبيرة ، وحال بينهما أنت مانع ، شغل ( فصل ؟ ) كلّ واحد منهما عن الآخر . فاشتغل كلّ واحد منهما بنقش حائط من حيطان الصفّة .

(١١٠٤) فأهل الروم لمّا عرفوا مهارة أهل الصين في صناعتهم، الله وتحقّقوا أنّهم ليسوا من رجالهم، اشتغلوا بصقل حائطهم وتصفيته، مدّة اشتغال أهل الصين بتصويره وتزويقه. فلمّا فرغ أهل الصين من شغلهم

<sup>2</sup> كلا بل راى ... سورة ٨٣ ( المطففين) آية ١٤ || 3 ختم الله ... سورة ٢ (البقرة) آية ٦٤ || 4 ختم الله ... البقرة) آية ٦ || في قلوبهم ... سورة ٢ أيضاً ، آية ٩ || 4—5 وتلك الامثال ... سورة ٢٩ ( العنكبوت ) آية ٢٤ || 18 اشتغلوا: فاشتغلوا MF || بصقل : بصيقل MF

توجّهوا الى السلطان وقالوا «فرغنا من شغلنا ولا بدّ لك من الحكم بيننا». فقام السلطان ودخل الصفّة وأمر برفع الستر بينهما. فحين ارتفع السبر ، انعكس النقش الذى كان على حائط أهل الصين ، 3 فظهر فى حائط أهل الروم أحسن وألطف من (ظهوره على) حائطهم ، لانّه كان يظهر فى حائطهم كأنّه متحرّك لصقالته ولطافته. فحكم السلطان بأن هذا أحسن وألطف.

(١١٠٥) والغرض منه أن تحصيل علوم أهل الظاهر مثال أهل الصين في صفالتهم، ومثال أهل الباطن مثال أهل الروم في صفالتهم، أعنى (أن ) المدة التي (يقضيها) أهل الظاهر في نقوش العلوم وعلى الواح خواطرهم بقلم التحصيل و « پركار » الافكار والتذكار ، (يقضيها) أهل الباطن في تصفية قلوبهم وصقلها من الرين والختم الحاصلين لها بسبب التعلقات (الدنيوية)، حتى اذا ارتفع (الحجاب) 12 حصل لهم بذلك (من العلوم والمعارف) دفعة ، (بقدر) ما حصل لاولئك بسنين كثيرة ، (بل) واضعاف ذلك بمرار كثيرة ، واستراحوا بذلك مدة عمرهم ، بخلاف أولئك .

(١١٠٦) لاته ما دامت المرآة صقيلة ، كانت العلوم حاصلة بلا غلط ولا سهو ولا نسيان ولا زيادة ولا نقصان على اللوح المحفوظ ، بعكس علوم أهل الظاهر ، لاتها مع تلك المجاهدة والمشقة ، لا 18 تخلو من غلط وسهو ونسيان وزيادة ونقصان (على) ما في الواقع ،

<sup>2</sup> برفع : بارتفاع MF  $\parallel 10$  الافكار M : الافلاك  $\mp 11$  وصقلها : وتسقيلها MF  $\parallel 17$  ولا زيادة : ولا زيادة : ولا زيادة : ولا زيادة تاك  $\pm 10$ 

كما لا يخفى على أهله . فالعاقل حينتذ ينظر الى العلمين وتمرهما وشرف صاحبيهما بنظره العقلّى ، ويختار ما هو الاصلح له والانسب بحاله . « وما على الرسول الا البلاغ المبين » « قد جاءكم بضائر من ربّكم فمن أبصر فلنفسه ، ومن عمى فعليها ، وما أنا عليكم بحفيظ » .

6 فينبغى أن تعرفه على سبيل التفصيل من حيث المثال على سبيل الاجمال، فينبغى أن تعرفه على سبيل التفصيل من حيث التعليم، لان الطائفة الاولى كما أن لهم استاذاً في علومهم ويعلمهم، وهو الحق تعالى لفوله و الطائفة لهم أيضاً استاذ في علومهم ويعلمهم، وهو الحق تعالى لفوله « واتقوا الله ويعلمكم الله » ولقوله « وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً ». ونحن نبين ذلك بوجوه متعددة \_ ان شاء الله \_ توضيحاً وتحقيقاً.

(١١٠٨) فالوجه الأوّل بقوله ـ جلّ ذكره « الرحمن علّم القرآن ، خلق الانسان ، علّمه البيان » . ومعناه أن الحقّ تعالى الذى هو 15 المعلّم الأوّل الاقدم والاستاذ الاعظم الاكمل ، لقوله تعالى « وعلّم آدم الاميماء كلّها » ولقوله « وعلّمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً » ، لمّا فرغ من تعليم آدم الحقيقي والانسان الكبير

الآفاقي ، المخلوق على صورته ، لفول النبي « خلق الله آدم على صورته » الذى هو مظهر اسم الرحمن من حيث الصورة ، ومظهر اسم الله من حيث الصعلم الثانى ، 3 المسمّى بالعقل الاوّل والروح الاعظم ، المقدّم ذكره ، أمره بتعليم أولاده وذريّته صورة ومعنى ، أى قوّة وفعلا . فعلمهم كما أمره وخلّقهم كما أشار اليه ، حتّى صاروا أصحاب بيان وأرباب علم 6 وبرهان .

(۱۱۰۹) وتقديره أن الرحمن ، الذي هو خليفته الاعظم ، علم الفرآن الحقيقي الجمعي الآلهي ، و الفرآن الحقيقي الجمعي الآلهي ، و أعنى علم ذريته المعنوية القرآن الحقيقي أولا في عالم الفوة وعالم الارواح وعالم المعاني ، أي ركزت العلوم كلها في جبلتهم أزلا ، وأخذ منهم العهد بظهورهم بالفصل أبدا ، لقوله تعالى « واذ أخذ رببك من 12 بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم : ألست بربكم ؟ فالوا : بلى » . ثم أوجدهم ثانيا في عالم الشهادة بالفعل ، وعالم الاجسام بالشكل ، وعالم الخلق بالصورة . وعلمهم بالتعليم المذكور العلم 15 المعلوم ، وجعلهم أصحاب بيان وبرهان .

(۱۱۱۰) وان صعبت عليك هذه العبارة، فتلك عبارة اخرى. اعلم النه لمّا أوجدهم في ظهر آدم الحقيقيّ كالذرّ مثلاً. وعلّمهم العلم 18 المذكور وقال « ألست بربّكم ؟ » أى ألست بموجدكم ومظهركم من

<sup>1-2</sup> على صورته : + اى خلق الله آدم ابا البشر على صورة آدم الاول المعبر عنه بالانسان الكبير ، وهو النور ، أبو الانوار Fh ( بالاصل ) | 12 بظهورهم : فظهوره F بظهوره M | 12-14 واذ أخد ... سورهٔ ۷ (الاعراف) آية ۱۷۱

3

عالم العلم الى (عالم) العين ، ومن العدم الى الوجود ، ومن الفوّة الى الفعل ؟ وألست معلّمكم بهذه العلوم والمعارف ؟ «قالوا : بلى » .

(۱۱۱۱) والمراد هنا بظهر آدم عالم الارواح الجبروتيّة وعالم العقل ، واجمال الموجودات فيها بالقوّة ؛ وبجوابهم بلفظ «بلى» جوابهم عن لسان استعداداتهم وقابليّاتهم ، أعنى لو أنّهم كانوا موجودين فى الخارج وسئل منهم هذا السؤال لقالوا «بلى».

9 عالم الارواح ، لقوله تعالى « فاذا سوّيتُه ونفختُ فيه من روحى » أعنى اذا علّمهم في صورة الرحمن ، الذي هو خليفة العلوم المعلومة ، أي لمّا سوّاهم وعدلهم اعتدالاً حقيقيّاً ليس لغيرهم من المخلوقات والموجودات ، الاستنام عنى المعبّر عنه بأحسن تقويم ، لقوله « لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم » خلق الانسان الصوريّ وسوّاه ، أي خلقهم بالفعل في عالم الصورة والنشأة الجسمانيّة المعبّر عنه بخلق آخر ، لقوله « ثمّ أنشأناه الحقيقيّ الذي هو عالم العلم وعالم الارواح ، في عالم الشهادة وعالم الاجسام بنفخ أرواحهم في أجسادهم ، أي بظهور أرواحهم في قوالب الاجسام بنفخ أرواحهم في أجسادهم ، أي بظهور أرواحهم في قوالب التي هي الصورة الانسانيّة البشريّة الكاملة التامّة ، الموصوفة بأحسن الصورة التي هي الصورة الانسانيّة البشريّة الكاملة التامّة ، الموصوفة بأحسن الصور التي هي الصورة الانسانيّة البشريّة الكاملة التامّة ، الموصوفة بأحسن الصور

<sup>9</sup> فاذا سويته ..: سورهٔ ١٥ ( الحجر ) آية ٢٩ || 11 حقيقياً : + الذي MF || الفيرهم : لغيرهم : لغيره MF || 12-13 لقد خلقنا ..: سورهٔ ٩٥ (التين) آية ٤ || 14-15 ثم أنشأناه ..: سورهٔ ٣٧ ( المؤمنون ) آيهٔ ١٤

لقوله تعالى « وصوّر كم فأحسن صور كم» ، حتّى اذا كملت النشأ تان واستعدّت الصورتان ، علّمه البيان ، أى بيان العلم القرآني الجمعي الحقيقي ، والفرقان التفصيلي الفعلي .

(۱۱۱۳) فاستحق بهما الخلافة الصوريّة والمعنويّة، ووجب على الموجودات كلّها السجود له ، لقوله تعالى «فاذا سوّيته ونفخت فيه من روحى ، فقعوا له ساجدين». وهذه السجدة تصدق على آدم الحقيقي 6 و آدم) الصوري وعلى كلّ واحد من ذريّتهما ، لان السجدة امّا بمعنى الخضوع والتذلّل ، وامّا بمعنى الانقياد والمطاوعة ، وكلاهما صادق عليهما وعلى ذريّتهما.

(۱۱۱٤) أمّا على آدم الحقيقي ، فمعلوم أن جميع الموجودات صادرة عن حياته ، وهو مظهرهم وموجدهم ، لان الموجودات كلّها بالنسبة اليه كأعضائنا بالنسبة الينا والى أرواحنا. وأمّا على آدم الصورى ، 12 فمعلوم أيضاً أن نسبة جميع الموجودات اليه كذلك ، وسجدة الملائكة وسجودهم له أيضاً معلوم . وأمّا على ذريّته الاولى ، فلان جميع الموجودات ما وجدت الا للانسان واقامة بنيته ، كما عرفته من النقل والعقل . وأمّا على ذريّته الثانية ، فجميع الموجودات منقادة لها ، والعقل . وأمّا على ذريّته الثانية ، فجميع الموجودات منقادة لها ، مطيعة لامرها ، لقوله تعالى «وسخّر لكم ما في السماوات وما في الارض » الآدة .

<sup>1</sup> وصوركم ..: سورة 6 ؛ (المؤمن) آية ٦٦ || 5 السجود له : سجوده MF || 5 السجود له : سجوده MF || 5 || 6-6 فاذا سويته . . : سورة ١٥ ( الحجر ) آية ٢٩ || 11 وموجدهم : + ومما يعضده قول الرسول لشقيق نوره • أنا وعلى أبوا هذه الامة » والامة هنا جميع المخلوقات Fh (بالاصل) || 71-18 وسخر لكم ..: سورة ٤٥ ( الجانية ) آية ٢٢

فيها. وهو أنه تعالى يقول «الرحمن علم القرآن، خلق الانسان، علمه فيها. وهو أنه تعالى يقول «الرحمن علم القرآن، خلق الانسان، علمه البيان». والترتيب يقتضى أن يقول «الرحمن خلق الانسان، علمه القرآن، ثمّ علمه البيان». وما قال (الحقّ) كذلك، لان الذي قال لا ينبغى الا كذلك. وجلّ شأنه (من) أن يعترض عليه أحد باعتراض، لكن فيه دقيقة ينبغى أن تفهمها. ونحن نقول: معناه على أربعة أوجه.

(١١١٦) الاوّل بالنسبة الى آدم الحقيقى والرحمن الحقيقى "، لان الرحمن الحقيقى الذات لان الرحمن الحقيقى هو الله تعالى ، لان كلّ اسم عبارة عن الذات مع صفة ، ولقوله تعالى «قل: ادعوا الله أو ادعوا الرحمن ، أيّاً ما تدعوا فله الاسماء الحسنى ». والغرض أن حقيقة الموجود الاوّل الذى هو آدم ، ما صارت انساناً الا بتعليم الله له القرآن ، لقوله « وعلم آدم الاسماء كلّها ». فيصدق عليه أن الله علمه القرآن ، ثمّ جعله انساناً ، ثمّ علمه المدان .

(١١١٧) والثانى بالنسبة الى آدم الصورى ، فانّه ما صار نبيّاً ولا خليفة ولا انساناً حقيقيّاً حتّى علّمه آدم الحقيقي الذى هو مظهر الرحمن، القرآن الحقيقي الذى هو العلم بتفاصيل الموجودات.

(۱۱۱۸) والثالث بالنسبة الى أولاد آدم ، فان سيث \_ عليه

<sup>1</sup> تحير العلماء: + اقول: وما ادعى التحير فيه فمرفوع بالاثر الصحيح المروى فى « الكافى » وغيره عن الانوار « نحن المعانى والله البيان». ولا شك ان معرفة الفياض سابقة على (معرفة) الفيض ، النور المنقسم F (بقلم الاصل) || 2-3 الرحمن علم...: سورة ٥٠ ( الرحمن ) آية ١٠٩ || 9-10 قل ادعوا ... سورة ١٧ ( بنى اسرائيل ) آية ١٠٩ || 11-12 وعلم آدم ... سورة ٢ (البقرة) آية ٢٩

السلام \_ ما صار نبيّاً ولا انساناً حقيقيّاً حتّى تعلّم من أبيه ومن جبرئيل \_ عليه السلام \_ الذي هو لسان آدم الحقيقيّ ، القرآن.

(۱۹۱۹) والرابع بالنسبة الى كلّ واحد من ذرّيّته ، لان الانسان ده ما دام عارياً من علم القرآن ، الذي هو العلم بالله وأسمائه وصفاته والعلم بالموجودات كلّها اجمالاً لا تفصيلاً ، فهو ليس بانسان بل هو حيوان وأخس منه ، لقوله تعالى «أولئك كالانعام بل هم أضل » . فأمّا 6 اذا تعلّم (الانسان) العلم ، امّا من حيث الصورة وامّا من حيث المعنى ، وصار عالماً بالله وبنفسه وبالموجودات ، فقد صار انساناً ومستعدّاً للبيان ومستحقّاً للخلافة ، امّا في العالم الكبير أو الصغير . جعلنا الله تعالى من وه ذريّته الحقيقيّة و( من نوع ) الانسان الحقيقي من ورزقنا مرتبتهم ودرجتهم ! وبالله التوفيق . فافهم ! فان هذه الوجوه (المذكورة) في غاية اللطافة .

الله وعن الرحمن الذي جعلته أوّل مظهر له وخليفة ، في قوله «قل: نفسه وعن الرحمن الذي جعلته أوّل مظهر له وخليفة ، في قوله «قل: ان كان للرحمن ولد فأنا أوّل العابدين » وأنتم اثبتم له الولد والنسل ، 15 وهذا نقيض قوله تعالى، لانّا نقول: (هناك) فرق بين الرحمن وبين مظهر الرحمن ، لانّا اذا قلنا «الرحمن » من حيث هو الرحمن ، ما نريد به الا الله تعالى. فأمّا اذا قلنا «مظهر الرحمن » فما نريد به الاالانسان الحقيقي والروح الاعظم الكلّي المسمّى بالعقل تارة ، وبالنفس أخرى ،

لقوله تعالى « يا أيّها الناس اتّقوا ربّكم الذى خلفكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساءً » الآية .

العقل الاقل والعقل الاقل والعقل الاقل والعقل الاقل والعقل الاقل والعقل الاقل والعقل الاقل والدم الحقيقي وزوجها النفس الكليّة الموسومة باللوح والكرسي وغير ذلك ، التي (هي) كحواء بالنسنة الى آدم الذي هو العقل الاوّل ، كما عرفت وابثاث الرجال والنساء منهما ابثاث الموجودات بواسطتهما أزلا وأبدا .

9 والى صورة هذا «الرحمن» الذى هو جسمه المسمّى بالعرش أشار أيضاً والى صورة هذا «الرحمن» الذى هو جسمه المسمّى بالعرش أشار أيضاً وقال «الرحمن على العرش استوى» لان العرش أوّل موجود فى العالم الروحانى . الجسماني ، كما أن روحه (هى) أوّل موجود فى العالم الروحاني . 12 وهذا العرش وهذه الروح (هما) كالقلب والروح بالنسبة الى حقيقة الانسان وروحه المجرّد ، لان القلب الصنوبري كالعرش الجسماني ، وروحه كالروح الحقيقي الوارد فيه «قلب المؤمن بين أصبعين من أصابع الرحمن » كالروح الحقيقي الوارد فيه «قلب المؤمن وكر الله » ولا سيّما قوله « لا يسعني أرضى ولا سمائي ، ولكن يسعني قلب عبدى المؤمن » . وهذا يعرف من مطابقة (عالم) الآفاق بعالم الانفس وبيان تفصيلهما ، وليس

(١١٢٣) ولهذا ليست هذه المرتبة و(لا هذا) الشرف بالنسبة الي

<sup>1-2</sup> يا ايها الناس ..: سورة ٤ ( النساء ) آية ١ || 10 الرحمن ..: سورة ٢٠ M - F يا ايم الناس ..: سورة ٢٠ اللوح M - F اللوح M || 13-14 المجرد .. كالروح F : - M

كلّ واحد من ذريّبته وأولاده ، بل (هما) بالنسبة الى الشخص الذى حصلت له هذه العلوم والكمالات بالفعل ، أعنى بالنسبة الى الولد الذى ظهرت له العلوم والحقايق المركوزة فى جبلته بالقوة ، فعلا ، أى يكون 3 اخراجها من معدن القلوب الى عرصة الوجود فى عالم البيان ، بالفعل . فكلّ من أراد ذلك ، فينبغى أن يذكر العهد الازلى والميثاق الالهى بعد نسيانه ، لقوله تعالى « ولقد عهدنا الى آدم من قبل ، فنسى 6 ولم نجد له عزما » ويتوجّه الى حضرته أو حضرة أبيه الحقيقي بقطع التعلّقات ورفع الموانع المسمّيين بالعزم والجزم ، حتّى تحصل له هذه العلوم بالفعل ويصير من ابنائه الحقيقيّين ويدخل فى زمرة و أولاده المخصوصين ، الذين هم علماء علم القرآن الحقيقي الجمعي ، المخصوصين ، الذين هم علماء علم القرآن الحقيقي الجمعي ،

(۱۱۲٤) وكما أشار في الآية المذكورة الى تحصيل العلم الفرقاني القرآني بالتعليم الرحماني كذلك أشار الى تحصيل العلم الفرقاني بالتعليم الآلهي ، فقال تعالى « يا أيّها الذين آمنوا ان تتّقوا الله يجعل لكم فرقاناً » ومعناه : ان اتّقيتم واحترزتم عن رؤية الغير 15 مع مشاهدته تعالى في عالم المظاهر والكثرة ، وبقيتم على هذا ، أعطاكم الله تعالى العلم الفرقاني ، الذي هو عبارة عن مشاهدته تفصيلاً في عالم المظاهر ، وصرتم بذلك أصحاب العلم القرآني الذي 18

<sup>3</sup> المركوزة M : المذكورة F أنسيانه M : نسيان F القوله M : قوله M المركوزة M : المركوزة M ا

هو الجمع بين التفصيل والاجمال مرّة أخرى، وصعدتم من التعليم الرحماني الى التعليم الآلهي ، لقوله تعالى أيضاً «واتّقوا الله ويعلّمكم الله ».

السفر بالله ، المسمّى بالفرق بعد الجمع . ولهذا يُسمّى ( المقام ) الشفر بالله ، المسمّى بالفرق بعد الجمع . ولهذا يُسمّى ( المقام ) الاوّل بالقرآن والجمع ، والثانى بالفرقان والتفصيل ، لان الرحمن شأنه أخذ الاشياء من الله اجمالاً ، ثمّ اظهارها تفصيلاً ، كما عرفته . وشأن الله اظهار الاشياء اجمالاً وتفصيلاً ، فافهم ! فانّه دقيق في غاية وسأن الله اظهار الاشياء اجمالاً وتفصيلاً ، فافهم ! فانّه دقيق في غاية والدّقة .

الفرقانيّة يكون الاتقاء عن مشاهدة الغير مطلقاً ، واليه أشار أيضاً الفرقانيّة يكون الاتقاء عن مشاهدة الغير مطلقاً ، واليه أشار أيضاً الفوله تعالى « ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب » أى من يتّق الله بهذه التقوى ، يجعل له مخرجاً من ظلمات الكثرة والشبهات الردية ، ويرزقه علم التوحيد الحقيقيّ ظلمات الى هو النور الحقيقيّ ، لقوله تعالى « ويخرجهم من الظمات الى النور » ويرزقه من المعارف والحقايق من حيث لا يحتسب هو ، ولا يعرف منشأها ومظهرها . وقد تقدّم هذا البحث أيضاً في باب التوحيد .

<sup>1</sup> التفصيل M: الفصل F | 2 الرحماني M: الروحاني F | 2-3 واتقوا ...: سورة Y ( البقرة ) آية ۱۸ | 11 الاتقاء :+ ولعمرى ان هذا الاتقاء هو التقوى حقاً Fh ( البقرة ) آية ۲ | 11 | ۲۸ حقل حقاً ۲۰ ( الطلاق ) آية ۲ | 15-16 ويخرجهم ... الاصل ) | 12-13 ومن يتق ... سورة ٥ ( المائدة ) آية ۱۸ | | 17 منشأها F : منتهى M

يحتاج الى وضوح آخر غيره، وتفصيل غير تفصيله المذكور. فنقول: يحتاج الى وضوح آخر غيره، وتفصيل غير تفصيله المذكور. فنقول: اعلم أن الوجود كله مظهر ذاته تعالى وصفاته وأفعاله، وأن الوجود المطلق أو الحق تعالى له تنزّل في مراتب مظاهره وترتيب أسمائه، من حيث كمالاته الذاتية وخصوصياته الاسمائية. فاسم الله هو اسم الذات من حيث هي هي. واسم الرحمن (هو) اسمها من حيث تنزّلها 6 من حضرة الذات \_ التي هي الحضرة الاحدية \_ الى حضرة الاسماء التي هي الحضرة الواحدية المطلقة وتميّنت بأوّل متعيّن، الذي هو خليفتها الاكبر ومظهرها الاعلى، صارت و إلذات) اسمها رحماناً لرحمتها العامّة على أعيان الموجودات باعطاء وجودهم بلا سبب ولا علّة، بل (ذلك) اعطاء محض وانعام بحت، هما من مقتضيات (الاسم الالهي ") الجواد.

(۱۱۲۸) ولهذا قيل أنه (أى الرحمن) اسم خاص بمعنى عام . وما كان هناك اسم أقرب باسم الله الاعظم منه ، ولا أنسب بهذا المنصب وجميع ما يظهر من الموجودات والمخلوقات ، قوّة وفعلا ، لا يكون الا بواسطته وجميع ما أعطى الله الموجودات والمخلوقات من العلوم والحقايق والكمالات والنقايص ، لا يكون الا على يديه ، المعبر (عنهما) بصفتى الجلال والجمال ، لقوله « بل يداه مبسوطتان » ولقوله « خلقت الهدى » .

<sup>10</sup> اسمها: اسمه MF || لرحمتها: لرحمته MF || 11 محض: محضاً MF || بحت : بحتا الذي MF || هما: هو MF || 18 بل يداه ...: سورهٔ ٥ (المائدة) آيةُ ٩٦ || 18 خلقت بيدى : سورهٔ ٣٨ (ص) آيةُ ٥٧

ووزارته، النصب والعزل بيده، والخير والشرّ صادران منه. ليس لغيره ووزارته، النصب والعزل بيده، والخير والشرّ صادران منه. ليس لغيره بعمد الله تصرّف ولا اعطاء ولا منع. به يأخذ الله ما يأخذ، وبه يعطى ما يعطى، وبه يأمر ما يأمر، وبه ينهى ما ينهى، وفيه ورد ما ورد فى الخبر النبوى « اوّل ما خلق الله العقل. فقال له: اقبل افاقبل. ثم قال له: أدبر افأدبر. ثمّ قال له: ما خلقت خلقاً أحبّ الى منك. بك آخذ وبك أعطى وبك أعرف وبك أعاتب ». واليه أشار بقوله « تبارك الذى بيده الملك وهو على كلّ شيء قدير الذى خلق الموت والحياة الذى بيده الملك وهو على كلّ شيء قدير الذى خلق الموت والحياة سماوات طباقاً، ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت » الى قوله « أو لم يروا الى الطير فوقهم صاقات ويقبض ما يمسكهن الا الرحمن هن ثنه كلّ شيء بصير ».

(۱۱۳۰) وهو (أى الاسم الرحمن) الموسوم بالبرزخ الجامع ، لانّه برزخ جامع وحدّ فاصل بين حضرة الذات وحضرة الاسماء والصفات ، 15 لانّه يأخذ بلا واسطة ويفيض على ما تحته بواسطته . أعنى يتعلّم من الله بلا واسطة غيره ، ويعلم ما تحته من الموجودات بواسطته ، كما تقدّم ذكره . فمعلّمه هي الذات الموسومة بالله تعالى لقوله «وعلّمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً » . ومعلّم الموجودات كلّها هو

<sup>2</sup> منه : + اى من مولاى Fh (بالاصل) || 7-8 تبارك الذي ... سورة ٢٧ (الملك) آية ١٩ || 13 || 14 بالبرزخ : + وتسمية مولاى بالبرزخ الله (بالاصل) || 15 يتعلم M : بتعليم F || 17 وعلمك ... سورة ٤ (النساء) آية ١٩٣

بنفسه ، لقوله تعالى « الرحمن علم القرآن ، خلق الانسان ، علمه البيان » ولقوله « علم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم » أى الانسان وغيره ، والمراد به الذرسية ، صورية كانت أو معنوية .

(١١٣١) وفيه ورد أيضاً « أوّل ما خلق الله القلم. فقال له : اكتب! فكتب باذن الله ما يجرى الى يوم الفيامة ، حتَّى اذا فرغ قال: جف القلم بما هو كائن » . وهذا اشارة وأمر له باظهار العلوم 6 والحقائق الموجودة فيه اجمالاً على حسب التفصيل: أوَّلاً في النفس الكلَّيَّة ، وثانياً في الموجودات بعدها على الترتيب المعلوم ، المشار اليه بـ « نون والقلم وما يسطرون » لان النون عبارة عن اجمال العلوم والحقايق 9 الذي هو بمثابة الدواة، وهو العقل الاوّل. والقلم (عبارة) عن تفصيل العلوم والحقايق الذى هو بمثابة القلم، وهو النفس الكلَّيَّة . وما يسطرون ، أى ما يسطر هذا القلم والدواة من الموجودات والحقايق من الكتاب 12 الآلَهيُّ الذي هو الوجود مطلقاً ، وهو كلمات الله الموصوفة بأنَّها لا تنفد ولا تنقطع أزلاً وأبدأ ، لفوله تعالى « قل : لو كان البحر مداداً لكلمات ربّي، لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّي ولو جئناً بمثله مداداً ». وليس 15 هذا موضع بيان كلمانه وآيانه . وقد بسطنا الكلام في آيانه وكلمانه وكثابه وحروفه في رسالتنا المسمّاة بـ « منتخب التأويل » .

(۱۱۳۲) فأمّا الذي ورد في اصطلاح القوم في تعريف «الكلمات» 18 فهو قولهم: الكلمة يكني بها عن كلّ واحدة من الماهيّات والاعيان والحقايق

<sup>1</sup> الرحمن ..: سورة ٥٥ ( الرحمن ) آية ١٣ | 9 نون والقلم ..: سورة ٦٨ ( القلم ) آية ١ الله قبل لوكان ..: سورة ١٨ قبل القلم ) آية ١٩ الله فالله الله الكهف ) آية ١٩٠ الله فالله و هو MF

15

والموجودات الخارجيّة ، وفي الجملة عن كلّ متعيّن . وقد تخصّ المعقولات (من) بين الماهيّات والحقايق والموجودات والاعيان بالكلمة المعنويّة والغيبيّة ؛ والخارجيّات بالكلمة الوجوديّة ؛ والمجرّدات والمفارقات بالكلمة التامّة .

(۱۱۳۳) ولا شكّ أنّه اذا كانت الدواة العقل الأوّل أو الذات مدهب البعض، و(كان) القلم النفس الكلّية أو العقل بمذهب البعض (الآخر)، فلا تكون الكلمات الاهذه. ويعضد ذلك أيضاً قولهم في بيان «النّه سَ الرحماني » وكيفيّة صدور الموجودات عنه، وهو قولهم: النفس الرحماني هو الوجود الاضافي الوحداني الحقيقي المتكثّر بصور المعاني التي هي الاعيان وأحوالها في الحضرة الواحديّة اسمّى به تشبّها بنفس الانسان المختلف الحروف مع كونه هواء ساذجاً في نفسه، ونظراً الي الغاية التي هي ترويح الاسماء (الآلهيّة) الداخلة تحت حيطة الاسم الرحمن عن كمونها، وهو كمون الاشياء فيها وكونها بالقوّة، كترويح الانسان بالنفس.

(١١٣٤) وأيضاً لو لم يكن كذلك \_ أى لو لم يكن الرحمن خليفته الحقيقي والمتصرّف في الوجود كله ، كما مرّ تقريره \_ لما جعل اسم الرحمن كاسم الله ، أو مرتبة الرحمن كمرتبة الله في التصرّف والاحكام ، ومرتبة اسمه كاسمه في الاستدعاء ، لقوله «قل: ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيّاً ما تدعوا فله الاسماء الحسني » ومعناه أن اسم الله واسم

<sup>3</sup> والغيبية F : والعينية M  $\|$  6 البعض M : بعض F  $\|$  9 الوحدانی M : M الحقيقی : الحقيقی : الحقیقی M  $\|$  12 ترویح M : M : M الحقیقی : الحقیقی M الحقیق

الرحمن (هما) بمرتبة اسم واحد ، لاتهما صادقان على حقيقة واحدة . والتغاير (اتما هو) في اللفظ باعتبارين مختلفين : هما اعتبار الذات واعتبار الاسماء والصفات ، والا فعند النحقيق هما اسمان لحقيقة واحدة . وقوله 3 «فله الاسماء الحسنى» أى هذه الذات اذا عرفت مراتبها وتنزّلاتها في المظاهر ، فبأى اسم شئت سمّيتها ، لانه صادق عليها بحسب مراتبها وكمالاتها وتنزّلاتها في صور أسمائها ومظاهرها ، كما أشرنا اليه في 6 «رسالة التوحيد ».

(۱۱۳۵) وكما أن اسمه تعالى من حيث الذات والاطلاق والوحدة هو «الله» فقط، فكذلك اسمه من حيث الظهور والكمالات والصفات هو و الرحمن». ثم بعد ذلك الرحيم والكريم والسميع والبصير والواجب والقديم، وغير ذلك من الاسماء، لان التفاوت في الاعتبار لا في الحقيقة. فان سمّيته تعالى من حيث الذات بالواجب، ومن حيث الكمالات بالممكن، وكذلك بالقديم والمحدث، والحق والخلق، والرب والعبد، فجائز، لاته قد ثبت أن في الوجود ليس غيره وأسماؤه وصفاته وأفعاله، كقولهم ومنه واليه ، فالكل هو وبه ومنه واليه».

(١١٣٦) وعلى هذا التقدير ، لا يكون هناك اسم ولا صفة ولا فعل ولا وجود ولا حول ولاقوّة تجوز نسبته الى غيره تعالى ، لانّ غيره عدم الله صرف ولا شيء محض ، ولا ينسب الى العدم الصرف واللاشيء المحض

<sup>2</sup> مختلفين : + اللذين MF  $\parallel$  3 اسمان : اسم MF  $\parallel$  لحقيقة : حقيقة MF  $\parallel$  5 لانه : لانها MF  $\parallel$  صادق : صادقة MF  $\parallel$  9 هو الله : + فهو الاسم المرموز فاعرفه MF ( بالاصل )  $\parallel$  15 وافعاله : + وما ألطف ترجيع العارف « همه اوست هرچه هست تبيين جان جانان ودلبر ودل ودين » MF (بالاصل)

شيء أصلاً. وليس هذا موضع هذا البحث ، لأنّ هذا بحث التوحيد ونحن في بحث التعليم.

(١١٣٧) وبالجملة ليس الفرق بين اسم الرحمن واسم الله الا في الاعتبار ، والا في الحقيقة فهو هو ، واسمه اسمه ، ولا يمكن فرض المغايرة بينهما . ولهذا أمر تعالى عباده بالسجود له ، ومعلوم أنّه لو لم يكن هو هو ، لما أمر بالسجود له أصلاً ، لأنّ السجود لله فقط لا لغيره .

(۱۱۳۸) وان قيل ان السجود له (هو) سجود تحيّة وتعظيم، والسجود له لله تعالى (هو) سجود عبوديّة والوهيّة، كما قيل في آدم والسجود له (من طرف الملائكة) \_ أجيب عنه بأنّه ليس السجود للرحمن الا سجود العبوديّة حيث ثبت أنّه هو، لانّه لو ثبتت الغيريّة، لاحتاج السجود الى العبوديّة حيث ثبت أنّه هو، لانّه لو ثبتت الغيريّة، لاحتاج السجود الى تعريف وتقسيم. ولعدم علم بعض العباد بذلك، أنكروا السجود له حين أمرهم وصاروا كافرين بتركه، كابليس بالنسبة الى آدم. وبالحقيقة كلاهما واحد ، أعنى كلّ من ترك السجود له فهو ابليس، لانّه كآدم حقيقة والمدركة كابليس.

(۱۱۳۹) وقوله في ذلك «واذا قيل لهم اسجدوا للرحمن ، قالوا : وما الرحمن ؟ أنسجد لما تأمرنا ؟ وزادهم نفوراً » لانهم لو عرفوا أنّ سجودهم للرحمن هو سجود لله ، لما أنكروا قوله وخالفوا أمره ، وكانوا منقادين لخليفته الاعظم ومظهره الاعلى وساجدين له ؛ بل (هم) مثل الشيطان

<sup>3</sup> الا في M : لا من F | 4 والا M : ولا F | 5،8،6،5 بالسجود له : وسجوده MF | 17 الرحمن : وسجوده MF | 18 واذا قيل لهم ..: سورهٔ ۲۰ (الفرقان ) آية ۲۱ || 17 الرحمن : + نعم عارف شود كه ساجد رمسجود على بود Fh (بالاصل)

6

تو هموا أنّ السجود للرحمن يكون سجوداً لغير الله تعالى ، وهذا غير جائز ؛ فتركوا قول الله لتعظيم الله ! وما عرفوا أنّ هذا تحقيره ، لانّ ترك قول الذى (هو) في صدد التعظيم تحقير .

(۱۱٤٠) ويعرف هذا من حال الملائكة وابليس، وحال غير الملائكة أيضاً من الموجودات، بسجودهم لآدم وتعظيمهم له بقوله تعالى وتحقير الشيطان بتركه السجود وبدليله.

(۱۱٤١) ويعضد ذلك قوله «وعباد الرحمن الذين يمشون على الارض هوناً ، وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً » لان معناه أنه يقول : وعباد الرحمن بالحقيقة هم الذين عرفوه بالحقيقة ، وسجدوا له سجدة حقيقية ، وصاروا بذلك عارفين بالله وبخليفته . و «يمشون على الارض » أى يعيشون بين أهل الارض من الناس وغيرهم ، الذى هو عالم الكثرة . «هوناً » أى على اطمئنان ووقار وسكينة في معرفتهم وكمالهم ومطاوعتهم لخليفة الله أى على اطمئنان ووقار وسكينة في معرفتهم وكمالهم ومطاوعتهم لخليفة الله بحضوره الاعلى اطمئنان ووقار ورعاية للادب وتعظيم لحضرته ، لقول النبي بحضوره الاعلى اطمئنان ووقار ورعاية للادب وتعظيم لحضرته ، لقول النبي في بيان الاحسان «الاحسان أن تعبد الله كأنك تراه ، فان لم تكن تراه ، فانه يراك » .

(۱۱٤۲) ويشهد بذلك أيضاً قوله «أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس ». والمراد به بالموت الجهل والانكار ، و(المراد) 18 بالحياة العلم والمعرفة المسميان بالنور ، لانّ العارف بين الجهال كالنور

<sup>7</sup> وعباد الرحمن ..: سورة ٢٥ ( الفرقان ) آية ٦٤ || 15 تراه : + ومشاهدة خليفة الله في أرضه وسمائه في كثرة العالمين هو التوحيد الوجودى Fh ( بالاصل ) || 13-18 أو من كان ..: سورة ٦ (الانعام) آية ٢٢٨

بين الظلمة ، أو كصاحب النور بين أهل الظلمات ، لانه يقدر أن يمشى بنوره على أي طرف أراد ، وأهل الظلمات لا يشعرون بذلك ، ويجادلونه وهو ساكت بحكم أنّ السكوت من الحكمة ، وبأنّ جواب العميان وأهل الظلمات لا يمكن الا بالفعل ، وجوابهم بالفعل لا يمكن ، لانّ استعداد قابليّة النور قد ارتفع ، فما بقى من جوابهم بالفعل باللسان غير مفيد ، فالسكوت يكون في هذه الحالة واجب ولهذا قال تعالى « واذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً » أى اذا خاطبهم الجاهلون بهذا السرّ ، قالوا سلاماً ، أى سلّمنا الامر الذى أنتم تشيرون اليه ، وما نتكلّم فيه بخلافكم. وهذا دفع جدالهم وخصوماتهم الذى يليق بالحكيم وحكمته .

وقال «وما يأتيهم من ذكر من الرحمن مُحدَث الا كانوا عنه معرضين». وقال «وما يأتيهم من ذكر من الرحمن مُحدَث الا كانوا عنه معرضين». 12 ومعلوم أنّ الشخص اذا أنكر شخصاً (آخر) لا يقبل قوله ولا فعله ، ولا يحبّ أن يسمع بدكره فضلاً عن قبول قوله والانقياد لفعله . ومن حيث أنّ الله عرف أحوالهم وأحوال الجهال مطلقاً في العناد والاباء وعدم قبول الحق ، قال « انّما تنذر من اتّبع الذكر وخشي الرحمن بالغيب » يعني (انّه) قال لنبيّه : لا ينفع انذارك وارسالك الالمن اتبع القرآن ، الذي هو «الذكر » وخشي الرحمن بالغيب الذي هو الخليفة والمتصرّف في الوجود ، أي خشي من أحكام الله وخليفته ـ الذي هو

<sup>8</sup> انتم M: -3  $\parallel F$  و بخلافكم M: +3 بخلافهم H جدالهم H جوابهم H  $\parallel MF$  وما يأتيهم ... سورهٔ H ( الشعراء ) آيهٔ H  $\parallel MF$  العناد H : القياد H القياد H القياد H القياد H القياد H القياد H المعناد H : القياد H المعناد H العناد H : القياد H المعناد H المعن

الرحمن \_ فى عالم الغيب ، أى ( خشى ) من انزال البلاء عليهم عاجلاً ووجوب العقاب آجلاً ، وغير ذلك من الاحكام .

(۱۱٤٤) وعلى هذا التقدير (فهناك) بون بعيد وتفاوت عظيم بين الجاهل بالرحمن وتصرّفه في الوجود، وبين العالم به المطّلع على أفعاله وأحكامه وتصرّفه في عالم الغيب والشهادة . واليه أشار في موضع آخر في قوله تعالى «هذا ما توعدون لكلّ أوّاب حفيظ ، من خشى الرحمن الغيب وجاء بقلب منيب . ادخلوها بسلام ، ذلك يوم الخلود ، لهم ما يشاؤن فيها ولدينا مزيد » . والكلّ اشارة الى القلب السليم وصاحب القلب السليم من الحجاب والظلمة ، المستعد للفيض الرحماني وأنواره . والقوله تعالى أيضاً «يوم لا ينفع مال ولا بنون الا من أتى الله بقلب سليم » .

(۱۱٤٥) ويشهد بذلك كلّه ترتيب الفاتحة ، وتعظيمها (من) بين 12 (سور) القرآن (ثابت) ، لقوله تعالى « ولقد آتيناك سبعاً من المثانى والقرآن العظيم » لانّها مشتملة على كمال هذا « الرحمن » وتصرّفه دنيا وآخرة غيباً وشهادة ، لانّه قال « بسم الله الرحمن الرحيم ، الحمد لله رب العالمين ، الرحمن الرحيم ، مالك يوم الدين » . وليس هذا الا بيان تصرّفه واظهار تحكّمه في الوجود دنيا وآخرة ، لانّ « الرحمن الرحيم » الثانى لو كان بمعنى الاوّل لكان تكراراً وعبثاً ، وهذا لا يجوز المرحمن الله تعالى . فما بقى الا أن يكون الرحمن الثانى بمعنى الخليفة

<sup>6-8</sup> هذا ما توعدون ..: سورة ٥٠ (ق) آية ٣١-٤٣ || 10-11 يوم لا ينفع ..: سورة ٢٦ ( الشعراء ) آية ٨٩-٨٨ || 13-14 ولقد آتيناك ..: سورة ١٥ ( الحجر ) آية ٨٨ || 15 بسم الله ..: سورة ١٠ ( الفاتحة ) آية ١

الذى هو المتصرّف فى الوجود ومالكه عاجلاً ، وكذلك المتصرّف فيه ومالكه آجلاً ، لقوله « مالك يوم الدين » الذى هو القيامة الكبرى . و « الرحيم » أيضاً صفة لهذا الرحمن بالرحمة المخصوصة العادية ، لا مطلقاً .

(۱۱٤٦) وان تُحقّق، عُرف أنّ وجوب قراءته في الصلاة كلّ يوم سبع عشرة مرّة كان بسبب ذلك ، أي بسبب أن يعرف أنّ هذا الرحمن هو المتصرّف في الوجود عاجلاً وآجلاً، دنيا وآخرة ، وليس لغيره فعل ولا قول. ويقول « أيّاك نعبد وأيّاك نستعين اهدنا الصراط المستقيم و صراط الذين أنعمت عليهم » من الانبياء والاولياء ، « غير المغضوب عليهم » من الضلّين المضلّين كالمشركين والكفار واليهود والنصارى ، مخاطباً له ، ويصير بذلك عارفاً كاملاً .

12 (١١٤٧) لان كل من عرف أن المتصرّف في الوجود والحاكم في القيامة الكبرى والصغرى وما بينهما، بالحقّ والباطل، هو هذا الرحمن لا غير، توجّه اليه حقّ التوجّه، وسلّم الامر بالكلّية الي حكمه، وصار عالماً عارفاً كاملاً محقّقاً، لانّه يفيض عليه دفعة بهذا المقدار علم لا يمكن تحصيله بألف سنة بل بألوف.

(١١٤٨) فالروح ( هو ) هذا الانسان الذي هو الروح الاعظم المحيط

مرة : + ولعمرى ان هؤلاء العرفاء جعلوا وجوب قراءة السورة ما ذكر العارف المؤلف . وإنا الهمت علة الوجوب وطلب الهداية الى طريق الله وسبيله والصراط المستقيم ، ومرجع الكل واحد + ( بالاصل ) + 8 ويقول + 1 : ويقال + 1 + 2 أياك نعبد ... سورة \ ( الفاتحة ) آية + 1 + 1 الى حكمه : + نعم لك الامر كله + 1 ( بالاصل )

بالوجود كلّه ، القائم به جميع الموجودات لقوله « الله الذي رفع السماوات بغير عمد ترونها ثمّ استوى على العرش » ( الذي ) هو عرش الله ومظهر ذانه المقدّسة ، لان " «العمد المعنوى " » القائم به الوجود هو هذا الروح لا غير ، كما ذكرته أيضاً من قول العارفين والائمّة المعصومين . وجسمه المسمّى بالجسم الكلّى "أو العرش العظيم ، الشامل لجميع الموجودات ، هو عرش الرحمن ومظهر رحمته العامّة ، لقوله « الرحمن على العرش و استوى » ولقول النبي " « أوّل ما خلق الله العرش » . ونفسه المسمّاة باللوح والنفس الكلّية والكرسي " أيضاً هي عرش الرحيم . أعنى هذا باللوم والنفس الكلية والكرسي " أيضاً هي عرش الرحيم . أعنى هذا طاهره وجسمه ( هو ) مظهر اسم الله ؛ ومن حيث والمهر اسم الله ؛ ومن حيث واسم الرحيم .

(۱۱٤٩) فمثابة هذا الروح بعينه أو هذا الخليفة بالنسبة الى العالم الكبير، هي بمثابة قلب الانسان الصغير بالنسبة اليه، أعنى كما أن روح الانسان الكبير هو مظهر اسم الله، وجسمه هو مظهر اسم الرحمن أو عرشه \_ فكذلك روح الانسان الصغير، الذي هو حياة قلبه الصوري ، وهو مظهر اسم الله، لقوله « لا يسعني أرضى ولا سمائي ولكن يسعني قلب عبدى المؤمن ». ولقول النبي «قلب المؤمن عرش الله». وصورة قلبه، التي هي جسم هذا الروح، هي مظهر اسم الرحمن، لقول النبي «قلب المؤمن الله». وصورة قلبه المؤمن عرس الله ». وطورة قلبه المؤمن عرس الله ». وطورة قلبه المؤمن عرس الله ». وطورة قلبه المؤمن عرب القول النبي «قلب المؤمن الله» . وطورة قلبه المؤمن عرب القول النبي «قلب المؤمن الله» . وطورة قلبه المؤمن عرب القول النبي «قلب المؤمن الله» . وطورة قلبه المؤمن عرب القول النبي «قلب المؤمن الله» . وطورة قلب المؤمن هذا الروح ، هي مظهر اسم الرحمن ، لقول النبي «قلب المؤمن الله» . وطورة قلبه المؤمن هي جسم هذا الروح ، هي مظهر اسم الرحمن ، لقول النبي «قلب المؤمن اله» .

6

بين أصبعين من أصابع الرحمن ».

(١١٥٠) وبالجملة كما أن الانسان الكبير \_ من حيث هو هو \_ السماء الثلاثة (أى الله ، الرحمن ، الرحيم) وكمالاتها اجمالاً وتفصيلاً ، وكما أنَّ روح الانسان الكبير بمثابة القلب في جسد العالم ، فكذلك روح الانسان الصغير هي بمثابة القلب في جسده.

(١١٥١) فحينتُذ ، كما أن جميع كمالات الانسان الصغير من العلوم والحقايق والحياة والقدرة والتصرّف والادراك والاخذ والعطاء والقبض والبسط، تتعلُّق بقلبه وروحه ، فكذلك جميع كمالات الانسان الكبير من العلوم والحقايق والقدرة والحياة والتصرّف والادراك والاخذ والعطاء والقيض والبسط ، تتعلّق بروحه وقليه . ومن هذا يعرف شرف الانسان الكبير المسمّى بالرحمن ، وشرف الانسان الصغير المسمّى بالرحيم ، 12 ومرتبتهما في الوجود.

(١١٥٢) وكأن النبي الى هذا المعنى أشار بقوله « ان في جسد ابن آدم لمضغة ان صلحت صلح بها جميع الجسد، وان فسدت فسد بها جميع الجسد : ألا وهي القلب! » وفي هذا القلب وتحقيقه أسرار لا تحتملها أطباق السماوات والارض السبع مع ما تحتها، وقد أشار الى بعض ذلك الشيخ الاعظم في « فصوصه » في «الفص الشعيبي » ما نظره هذاك . والغرض 18 أن مرتبته ( أي مرتبة القلب ) عظيمة ورتبته جليلة . وفوق ذلك كلَّه أنَّه ما اختص فرول هودج كبريائه الا فيه ، وما جرت سلطنته في الوجود الا به « ان هذا لهو الفوز العظيم » . « ان في ذلك لذ كرى لمن كان

<sup>20</sup> ان هذا لهو ..: سورهٔ ۳۷ ( الصافات ) آیهٔ ۵۰ | ان فی ذلك ..: سورهٔ ۵۰ (ق) آية ٣٦

له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ». ومع ذلك ، فسنشير اليه بأبسط من ذلك ، ان شاء الله .

الذات الى حضرة الاسماء والصفات، هو المرتبة الثانية في الوجود والمرتبة الذات الى حضرة الاسماء والصفات، هو المرتبة الثانية في الوجود والمرتبة الاولى في الظهور، وظهوره في مرتبة اسم الرحيم هو تنزّل ثان من حضرة الالوهيّة الى حضرة الربوبيّة، لان حضرة الالوهيّة الموسومة بالحضرة والواحديّة، لها اعتباران: اعتبار الالوهيّة واعتبار الربوبيّة، فالالوهيّة مخصوصة بالرحيم، وهكذا له (أى للحقّ) مخصوصة بالرحيم، وهكذا له (أى للحقّ) تنزّل بعد تنزّل الى ما لا نهاية له من حيث التفصيل، لكن من حيث والاجمال (تنزّلاته) منحصرة في (الحضرات) الثلاث التي ذكرناها، وهي عند البعض في (الحضرات) الثلاث التي ذكرناها، وهي الحضرات) الثلاث التي ذكرناها، وهي الحضرات) الثمم في (الحضرات) الخمس، والاصح أنّها منحصرة في الحضرات) الخمس تخرج الحضرتان، لان من (الحضرات) الخمس تخرج الحضرتان، لان من الثلاث.

(١١٥٤) و(الحضرات) الخمس هي حضرة الغيب المطلق ، وعالمها عالم الأعيان الثابتة في الحضرة العلميّة . وفي مقابلتها ، حضرة الشهادة 15 المطلقة ، وعالمها عالم الملك . وحضرة الغيب المضاف ، وهي تنقسم الي ما يكون أقرب من (حضرة) الغيب المطلق ، وعالمه عالم الارواح الجبروتيّة والملكوتيّة ، أعنى عالم العقول والنفوس المجرّدة ؛ والي ما 18 يكون أقرب من (حضرة) الشهادة المطلقة ، وعالمه عالم المثال . واتما انقسمت (حضرة) الغيب المضاف الي القسمين (المذكورين)

3 بنزول M: تنزل F | 13،12،10 | الثلاث : الثلاثة : الثلاثة MF الخمس : الخمس الخمس الخمس الخمس الخمسة MF

لان للارواح صوراً مثالية مناسبة لعالم الشهادة المطلقة ، وصوراً عقلية مجرّدة مناسبة للغيب المطلق . و( الحضرة ) الخامسة هي الحضرة الجامعة للحضرات الاربع المذكورة ، وعالمها العالم الانساني الجامع لجميع العوالم وما فيها .

(١١٥٥) فعالم الملك مظهر عالم الملكوت ، وهو عالم المثال المطلق ، وهو مظهر عالم الجبروت ، أى عالم المجرّدات ، وهو مظهر عالم الاعيان الثابتة ، وهو مظهر الاسماء الآلهيّة والحضرة الواحديّة ، وهى مظهر الحضرة الاحديّة . فخروج الحضرتين من هذه (الحضرات) الخمس هو أن حضرة الاعيان الثابتة داخلة في حضرة الواحديّة ، وحضرة الانسانيّة داخلة في الكلّ ، فتكونان خارجتين بهذا الوجه .

(١١٥٦) فالاصل منها (أى أصول الحضرات جميعاً) حضرة الذات وحضرة الاسماء والصفات وحضرة الموجودات كلّها ، أعنى حصرة الاحديّة وحضرة الالوهيّة وحضرة الربوبيّة ، لانّ الظهور على سبيل الاجمال ، ثمّ في مراتب هذه (الاسماء الآلهيّة ) الثلاث ، أعنى اسم الله الاجمال ، ثمّ في مراتب هذه (الاسماء الآلهيّة ) الثلاث ، أعنى اسم الله في حضرة علمه ، التي هي حضرة الاسماء والصفات . ومن مرتبة اسم الرحمن ظهر وجودهم في عالم الارواح والمجرّدات . ومن مرتبة اسم الرحيم ظهر وجودهم في عالم الاجسام والمجرّدات . وهذه المراتب شاملة للكلّ ، لانّه ليس هناك الا الذات واعتبار بطونها وظهورها . فاسم الله مظهر الذات المطلق ، واسم الرحمن مظهر الباطن المطلق ، واسم الرحمن مظهر المطلق ، والذات (الالهيّة نفسها ) موسومة من

حيث الباطن بالاسم الآلهي الاوّل ؛ ومن حيث الظاهر ، بالاسم الآخر ؛ ومن حيث المجموع ، بالاوّل والآخر والظاهر والباطن .

(۱۱۵۷) والى مجموع هذا البحث ، أى بحث المراتب والظهور ، ق أى ظهوره فيها بصورة العالم ، أشار بعض العارفين وقال «العالم ، لكونه مأخوذاً من العلامة ، (هو) لغة عبارة عمّا يعلم به الشيء ، واصطلاحاً (هو) عبارة عن كلّ ما سوى الله تعالى ، لانه يعلم به الله من حيث أسماؤه وصفاته ، اذ بكلّ فرد من أفراد العالم يعلم اسم من الاسماء الالهية ، لانه مظهر اسم خاص منها . فبالاجناس والانواع الحقيقية تعلم الاسماء الكليّة ، حتى يعلم بالحيوانات المستحقرة عند العوام ، وكالذباب والبراغيث والبق وغير ذلك ، اسماء هي مظاهرها .

(١١٥٨) « والعقل الاوّل ، لاشتماله على جميع كليّات حقايق العالم وصورها على طريق الاجمال ، عالم كلّى يعلم به «الاسم الرحمن». 12 والنفس الكلّية لاشتمالها على جميع جزئيّات ما اشتمل عليه العقل تفصيلاً في مرتبة قلبه ، هي أيضاً عالم كلّى يعلم به «الاسم الرحيم». والانسان الكامل الجامع لجميعها ، اجمالاً في مرتبة روحه وتفصيلاً قى مرتبة قلبه ، هو عالم كلّى يعلم به « الاسم الله » الجامع للاسماء.

(١١٥٩) « واذا كان كلّ فرد من أفراد العالم علامةً لاسم الهيّ، 18 وكلّ اسم \_ لاشتماله بالذات الجامعة لاسمائها \_ مشتملاً عليها، كان كلّ فرد من أفراد العالم أيضاً عاكماً تعلم به جميع الاسماء. فالعاكم

<sup>11</sup> حقايق: + العلموم F | 14 في مرتبة قلبه M = : F

غير متناه من هذا الوجه، لكن لمّا كانت الحضرات الآلهيّة خمسة، صارت العوالم الكلّيّة الجامعة الما عداها أيضاً كذلك». \_ هذا آخر كلامه وآخر الحضرات الخمس المتقدّم ذكرها.

(١١٦٠) فنرجع (الآن الى ما نحن بصده) ونقول: فاسم الرحمن اسم خاص بالله عام الرحمة بالنسبة الم خاص بالله عام الرحمة بالنسبة الى ما سواه من حيث البداية في اعطاء الوجود والاستعداد. واسم الرحيم اسم عام بالمعنى الخاص ، أى اسم عام ، أعنى صادق عليه تعالى وعلى غيره ، خاص بالنسبة الى ما سواه من حيث النهاية في اعطاء الثواب والجزاء. واسم الله جامع لهما ولما تحتهما من الاسماء والكمالات وغير ذلك.

(۱۲۹۱) ولهذا صار «بسم الله الرحمن الرحيم » مشتملاً على أحميع المراتب الالهيّة والكونيّة والاوّليّة والآخريّة . وانحصرت جميع الفضائل التي في جميع الكتب الآلهيّة فيه ، لان جميع الفضائل ، التي كانت في الكتب المقدّمة من الكتب الآلهيّة ، انحصرت في القرآن ، وجميع فضائل القرآن انحصرت في حروفه المقطعة وسوره المفصّلة . وجميع هذه الفضائل انحصرت في الفاتحة المسمّاة بالسبع المثاني . وجميع فضائلها انحصرت في « بسم الله الرحمن الرحيم » لان الوجود وجميع فضائلها انحصرت في « المسم الله الرحمن الرحيم » لان الوجود بوجه . واسم الرحيم ، له مرتبة البداية بوجه . واسم الرحيم ، له مرتبة النهاية بوجه . واسم الرحيم ، له مرتبة الوسط والنهاية بوجه . واسم الرحيم ، له مرتبة النهاية بوجه . ويجوز العكس .

21 (١١٦٢) وفي ترتيب هذه الاسامي الالهيّة وصورة «بسم الله

الرحمن الرحيم » على حسب ما ذكرناه ، أشار المولى الاعظم ، كمال الحق والملّة والدين عبد الرزّاق (الكاشاني) \_ قدّس الله سرّه \_ في الله و تأويلانه » اشارة جامعة وهي هذه : « اسم الشيء ما يعرف به . 3 فاسماء الله تعالى هي الصورة النوعيّة التي تدلّ بخصائصها وهويّاتها على صفات الله وذاته ، وبوجودها على وجهه ، وبتعيّنها على وحدته ، اذ هي ظواهره التي يُعرف بها . والله اسم الذات الالهيّة من حيث 6 هي هي على الاطلاق ، لا باعتبار اتصافها بالصفات ، ولا باعتبار لا اتصافها بها . والرحمن هو المفيض للوجود والكمال على الكلّ بحسب ما تقتضى الحكمة وتحتمل القوابل ، على وجه البداية . والرحيم هو المفيض للكمال و المعنوى المخصوص بالنوع الانساني بحسب النهاية ».

(۱۱۹۳) وبالجملة ، أسرار ( البسملة ) ليست بقابلة للتقرير والتحرير . ومن هذا المقام قيل « ظهر الوجود من باء بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم » وقيل « بالباء ظهر الوجود وبالنقطة تميّز العابد عن المعبود » . وقال أمير المؤمنين \_ عليه السلام « والله ! لو شئت لاوقرت سبعين بعيراً من (شرح) باء بسم الله الرحمن الرحيم » . وقال أيضاً 15 « أنا النقطة تحت الباء » لانه كنقطة بالنسبة الى التعيّن الاوّل الذي هو النور الحقيقي المحمّدي ، لقوله «أوّل ما خلق الله نوري المسمّى بالرحيم » ولقوله «أنا وعلى من نور واحد » .

الباء لا تحتها، لان النبي كالباء وعلى كالنقطة تحتها، لان الباء لا يتعيّن الا بالنقطة ، كما أن النبي لا يتكمّل الا بالولاية ، وان كان

<sup>3</sup> الشيء F : التي M | 4 وهوياتها M : وهو ههنا F

الولى أدنى مرتبة من النبي مرتبة . والى هذا أشار أمير المؤمنين وقال « العلم نقطة كثّرها الجهال » يعنى العلم الحقيقي " نقطة ، أي حصول العلم الحقيقي موقوف على الاطّلاع على هذه النقطة وكيفيّة ظهورها ومظاهرها ومراتبها . لكن « كثّرها الجهلال » بجهلهم بها وانكارهم بصاحبها . « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ». (١١٦٥) والغرض من مجموع هذا البحث أن يثبت أن منبع جميع العلوم المذكورة ومنشأها حضرة هذا الرحمن الذى قال تعالى فيه الرحمن علم القرآن ، خلق الانسان ، علمه البيان » ، وأنه ما يمكن تحصيلها الا منه . وهذا قد ثبت . والحمد لله على ذلك ! وكلّ من أراد العلوم الحقيقيّة الارثيّة الالهيّة، فليتوجّه الى حضرته على حسب ما 12 قدّمناه ، ليتعلّم منه على قدر استعداده واستحقاقه ، لانّه جواد كريم . « وما ذلك على الله بعزيز » والله أعلم بالصواب، واليه المرجع والمآب. « والله يقول الحقّ ، وهو يهدى السبيل » .

15 (١٦٦٦) هذا آخر الوجه الأوّل وبيان الآية المذكورة وتأويلها بقدر هذا المقام . واذا تحقّق هذا ، فلنشرع في الوجه الثاني ، متمسّكين بقوله تعالى أيضاً « اقرأ وربّك الاكرم الذي علّم بالقلم ، 18 علّم الانسان ما لم يعلم » لانّه دلالة موضحة غاية الايضاح على ما بيّنّاه ،

<sup>5-6</sup> ومن لم يجعل ..: سورة ٢٤ (النور) آية ٤٠ || 6 ذلك فضل ..: سورة ٥٥ ( الحديد ) آية ١٦٣ || 13 ( الحديد ) آية ١٦٣ || 13 وما ذلك ..: سورة ١٤ ( ابراهيم ) آية ٣٢ || 14 والله يقول ..: سورة ٣٣ (الاجزاب) آية ٣٠ || 14 الرهيم ) آية ٣٠ || 14 الملق ) آية ٣٠ اله ١٤ المناسكين : متمسكاً MF || 18 الورأ ..: سورة ٢٩ ( العلق ) آية ٣٠ المناسكين : متمسكاً MF || 18 المرأ ..: سورة ٢٩ ( العلق ) آية ٣٠ المناسكين : متمسكاً سال ١٩٠٥ المناسكين : متمسكاً ١٩ المناسكين : متمسكاً المناسكين : متمسكاً ١٩ المناسكين : مناسكين : مناسكين المناسكين : مناسكين : مناسكين

لان هذا وإن كان خطاباً للنبي ، لكنه بالحقيقة خطاب لكل واحد

12

من نوع الانسان. وان قلت: (هذا خطاب) الى النبيّ الحقيقيّ والى كلّ واحد من ذريّيته المعنويّة والصوريّة ، \_ (فذلك) جايز. 3 (١٩٦٧) وعلى هذا التقدير ، فمعناه أنّه يقول للنبيّ أو لكلّ واحد من عباده: توجّه الى ربّك الاكرم الاعظم الاعلى ، « الذى علّم بالقلم » أى بالعقل الاول المسمّى بجبرئيل والرحمن وغير ذلك ، لقوله تعالى 6 فيهما «علّمه شديد القوى » و « الرحمن علّم القرآن » المتقدّم ذكره . فيهما «علّمه شديد القوى » و « الرحمن علّم القرآن » المتقدّم ذكره . ولقول النبيّ « أوّل ما خلق الله القلم » كما عرفت . (توجّه ) حقّ التوجّه اليه ، لقوله تعالى «واتّقوا الله حقّ تقاته » وقوله «وتبيّل اليه تبتيلاً » ، واليعلّمك علوماً ما كنت تعلمها قبل ذلك بالفعل ، وان كنت تعلمها بالقوّة ، لانّه هو « الذى علّم الانسان » قوّة وفعلاً « ما لم يعلم » لا قوّة ولا

(١١٦٨) وسبب تسمية العقل الأوّل أو الرحمن أو جبرئيل أو الخليفة بالقلم ، لانّه كالفلم في افاضة العلوم والحقايق على ألواح النفوس وصفحات القلوب ، وبالتخصيص على النفس الكليّة ، التي هي 15 كاللوح بالنسبة اليه . وان حقّق عُرف أن تسميتها ( أي النفس الكليّة ) باللوح أيضاً ما كان الا لهذا ، لان "أوّل فيض يصدر منه (أي من القلم) أو ينزل من حضرته ، لا ينتقش ولا يصوّر الا فيه (أي في اللوح) 18

<sup>5</sup> بالقلم: + في ان القلم الاعلى هو مولاى وروح الارواح ، العقل الاول والرحمن Fh ( بالاصل ) | 6 والرحمن F - : M ا 7 علمه : وعلمه MF | 7 الرحمن ...: سورة ٥٥ ( الرحمن ) آية ١ العلمه ...: سورة ٣٥ ( النجم ) آية ٥ | 7 الرحمن ... سورة ٥٥ ( المزمل ) آية ١ الدورة ٣٠ ( المزمل ) آية ٨ |

وعليه ، ثمّ بعد ذلك يصل الى غيره . وبالحقيقة نسبة العقل أو الرحمن الله الله هى هذه النسبة بعينها ، لان الله أوّل فيض يصدر من الله أو ينزل ، ما ينتقش ولا يصوّر الا فيه وعليه ، وبعده (يصل) الى غيره .

(۱۱۹۹) وهذان المظهران هما الموسومان أيضاً بـ « النون والقلم وما يسطرون « لان " «النون» هو النفس الكليّة بسبب نقوش العلوم كلّها عليها تفصيلاً من القلم . و « القلم » هو العقل الاوّل بقوله العلوم كلّها اجمالاً من الله تعالى ، كالقلم مثلاً أخذه المداد ـ المجمل فيه العلوم والحروف ـ ليرقم به على الكاغد أو اللوح تفصيلاً . وقوله « وما يسطرون » عبارة عمّا يسطر هذا القلم على اللوح ، و ( ما يسطر ) اللوح ( على غيره ) اجمالاً و تفصيلاً .

12 (١١٧٠) «وما يسطرون» أى ما يكتب هذان الكاتبان، وهو على قسمين: امّا العلوم والحقايق، وهو الذي قال تعالى عنه «علّم بالقلم، علّم الانسان ما لم يعلم». وامّا حقايق الاعيان وماهيّات الوجود، أو وجود الحقايق ووجود الماهيّات المسمّاة بالكلمات الآلهيّة، كما عرفته في تعريف (الكلمات الآلهيّة) وبيان عدم تناهيها لقوله تعالى «قل: لو كان البحر مداداً لكلمات ربّى، لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّى ولو

<sup>6-5</sup> نون ... سورهٔ ۲۸ ( القلم ) آیهٔ \  $\parallel$  7 العقل اول ؛  $\pm$  فی ان العلم الآلهی، النور ، الروح الذی به خلق الله الخلایق ، هو العقل الآول  $\parallel$  11 (بقلم جدید)  $\parallel$  12 وما یسطرون : والذی یسطرون  $\parallel$  MF  $\parallel$  ما یکتب : یکتبون  $\parallel$  MF  $\parallel$  وهو : هو  $\parallel$  MF  $\parallel$  14-14 علم بالقلم... سورهٔ ۹۲ ( العلق ) آیهٔ هـ  $\parallel$  16-71 قل لوکان ... سورهٔ ۹۲ ( الکهف ) آیهٔ هـ ۱۸ ( الکهف )

جئنا بمثله مداداً » . فالاوّل محلّه القلوب أو النفوس ، أى قلوب العباد ونفوس الانسان . والثانى محلّه الوجود بأسره . والاوّل \_ أى (الذى هو) محلّ <sup>3</sup> هو) محلّ العلوم \_ موسوم باللوح . والثانى \_ أى (الذى هو) محلّ الاعيان \_ موسوم بالكتاب ، واليه أشار تعالى بقوله « والطور وكتاب مسطور في رق منشور » .

(۱۱۷۱) لان «الطور» هو العقل الاوّل لمناسبته بالطور في علوه 6 وسلامته ، لان مظهره الفلك الاطلس ، أى الاملس من النقوش ، المسمّى بالعرش وغير ذلك . و «الكتاب المسطور» هو النفس الكلّية ، كما تقدم . و «الرق المنشور» هو الوجود كلّه . ومناسبة الوجود بالرق أيضاً لسلامته و من النقوش ، من حيث اطلاقه و تجرّده وغير ذلك . والكلّ اشارة الى صدور الموجودات من هذين المظهرين المسمّيين باللوح والقلم . وههنا أسرار كثيرة ليس هذا موضعها .

(۱۱۷۲) فنرجع ونقول في الحكمة في قوله تعالى « اقرأ وربّك الاكرم الذي علّم بالقلم » ان الربوبيّة على قسمين: (الربوبيّة) الكبرى و(الربوبيّة) العنرى. فالربوبيّة الكبرى هي للحقّ تعالى وحده، الذي 15 هو رب الارباب. والربوبيّة الصغرى هي للخليفة الاعظم المسمّى بالعقل والرحمن، لاتّه (أي الرحمن) وان كان مربوباً بالنسبة الى الحقّ تعالى، فهو رب بالنسبة الى الحق تعالى، فهو رب بالنسبة الى ما دونه من المربوبات. وبهذا كان تخصيصه به 18

<sup>4-5</sup> والطور ..: سورة ٢٥ (الطور) آية ١-٣ || 6-18 لمناسبته ... من 16-1 || M\_:F والطور ..: سورة ٢٥ (الطور) آية ٢-١٤ || 18 فهو : لكنه ٢ || 18 - 16 || M\_: 18 || كنه ٢ || 18 - 18 || كنه ٢٠٤ || 18 فهو : لكنه ٢ || 18 - 18 || كنه ٢٠٤ || كن

( أى باسم الرحمن ) من دون الاسماء ( الألهيّة ) كلّها أ، لاته ليس منه اليه ( أى الى الحقّ تعالى ) معنى وصورة بهذا الا المعنى . عنى (١١٧٣) فهذه الربوبيّة ( الصغرى ) لاجل هذا اختصّت به ( أن المناب ) المناب ) المناب المناب ) المناب المناب ) المناب المناب ) المناب المناب المناب ) المناب المنا

( أى باسم الرحمن ) ، و (هى من ) بعده ( خاصة ) بالاسماء ( الآلهيّة ) دونه ، لان كلّ اسم ( الّهيّ ) أيضاً ، هو رب لمظهره وخالق له . والا لما صدق عليه تعالى أن يكون هو « رب الارباب » و « أحسن الخالقين » .

(۱۱۷٤) فتقديره أنّه تعالى يقول: توجّه الى ربّك الاكرم الاعلى الاعلى الاعلى الاعظم ، الذى هو الحقّ المطلق والجواد الكريم ، حقّ التوجّه ، ( اذ هو ) الذى « يعلّم بالقلم » \_ أى بالرب الاصغر ، أى بلسان العقل الاوّل والروح الاقدم \_ « الانسان » \_ أى كلّ واحد من أنواع الانسان \_ « ما لم يعلم » قبل ذلك فعلاً ، وان كان يعرفه قوّة ، منه تعالى أيضاً .

(١١٧٥) فالعلوم والحقايق كلّها تنزل أوّلاً من حضرة الربّ الادنى الذى الاعلى الذى هو الحقّ - جلّ جلاله - على حضرة الربّ الادنى الذى هو العقل الاوّل والانسان الحقيقيّ المسمّى بالرحمن ، اجمالاً . ومن حضرته ( تنزل العلوم والحقايق ) على النفس الكاملة ( أى الكليّة ) 18 المسمّاة بالرحيم ، تفصيلاً . ومن حضرتيهما الى ما دونهما تفصيلاً . واحمالاً .

<sup>:</sup> F أحسن الخالقين : سورة 7 (المؤمنون) آية 16 | 16 والانسان 16 او الانسان 16

(١١٧٦) والآيات الدالة على ذلك كثيرة ، والاخبار الواردة في هذا المعنى جمّة ، وقد عرفت بعضها . ومن جملتها قوله تعالى أيضاً في «حم » السجدة . «حم ، تنزيل من الرحمن الرحيم ، كتاب فصّلت آياته و قرآناً عربيّاً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراً فاعرض أكثرهم فهم لا يسمعون ، وقالوا : قلوبنا في أكنّة ممّا تدعونا اليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل انّنا عاملون ».

الذي هو الانسان الحقيقي "، لان " (الحاء » عبارة عن الحق تعالى ، و المديم » عن مظهره ، بأن "هذا الفرآن نازل من عنده بواسطة مظهريه و الخاص والعام اللذين هما « الرحمن الرحيم » . وتقديره أنّه تعالى يقسم بذانه وبمظهره الخاص أن هذا الكتاب ، أى الفرآن وما اشتمل عليه من تفاصيل العالم الكبير والصغير اللذين هما أيضاً كتابان - 12 « كتاب فصلت آياته » بعد أن اجملت ، من حضرتي " (الرحمن الرحيم » ، بلسان عربي فصيح ، أى تركيب عربي بليغ ، « لقوم » يعقلون معناه وفحواه ، « بشيراً » الى الجنّة ، أى الى عالم الحقايق والمعارف الالهية ، « نذيراً » أن الاعراض عنه وعن الداعي اليه .

(۱۱۷۸) « فأعرض أكثرهم » عنه وعن الداعى اليه وأبوا عن قبوله وادراكه ، « فهم لا يسمعون » قوله وقول نبيّه ، أى لا يقبلون ولا 18 يعقلون . « ويقولون : ان قلوبنا في أكنّة » من هذا ، أى قلوبنا في

F - 6 حم تنزيل ..: سورة ٤١ (فصلت) آية ١-٤ | 7 وبمظهره M : ولمظهره F الحياء F : الحياء M | 11 أن M : ال

حجاب غليظ «ممّا تدعونا اليه ، وفي آذاننا وقر » أي في آذان عقولنا وقلوبنا صمم ووقر مانعان عن قبوله وادراكه . والمعنى أن بيننا وبينه عجاباً وستراً لا يمكن ازالنهما . واذا آل الامر الي ذلك ، فان شئت فاجعل « بيننا » وبينه «حجاباً « آخر ، وان شئت فافعل بنا ما شئت من البلاء والعذاب « فاننا عاملون » بك ذلك .

وحاصل هذا الكلام أن أخذ هذه العلوم والحقايق موقوف على صفاء القلب ورفع الحجاب عن وجهه، والتوجّه الكلّي الى الحضرة الرحمانيّة والجناب الرحيمي ، المشار اليهما في قوله « تنزيل من الرحمن الرحيم » لانّه بدون هذا (أي الصفاء القلبي والتوجّه الكلّي) لا يمكن حصولها (أي الحقايق والعلوم)، أي تحصيلها بدون رفع الحجاب عن وجه القلب والاستعداد الكامل والتوجّه التام ، غير ممكن .

وله «ولو أنهم أقاموا التوراة والانجيل وما أنزل اليهم من ربهم لاكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم »، أى لو أنهم قاموا بالعبادة الشرعية الظاهرة ، من فوقهم ومن تحت أرجلهم »، أى لو أنهم قاموا بالعبادة الشرعية الظاهرة ، التي هي الشريعة ، واجتهدوا في الاعمال القلبيّة الباطنة ، التي هي الطريقة ، وجمعوا بينهما بحيث ما احتجبوا بأحدهما عن الآخر \_ وهذه هي الحقيقة \_ لحصل لهم « الاكل من فوقهم » الذي هو الاغذية الروحانيّة من العلوم والحقايق ، « ومن تحت أرجلهم » الذي هو المدركات الجسمانيّة من عجائب عالم المثال والكشف الصوري وغير ذلك ، وقد الجسمانيّة من عجائب عالم المثال والكشف الصوري وغير ذلك ، وقد

<sup>4</sup> فافعل: تفعل F تعمل M || 8\_9 تنزيل ..: سورة ١٤ ( فصلت ) آية ١ || 4 قافعل : تفعل F العمل M المائدة ) آية ١٧ || 17 لحصل M المعمل F يحصل المائدة ) المعمد المائدة ) المعمد المائدة ) المعمد المائدة ) المعمد ا

تقدّم بيان ذلك مرّم أخرى وأمثال ذلك كثيرة كقوله تعالى «والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا» وكقوله «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب » وكقوله «واتّقوا الله ويعلّمكم الله » 3 (الى غير ذلك من الآيات) المتقدّم ذكرها مراراً.

(١١٨١) واذا عرفت كيفيّة تحصيل العلوم الالهيّة والحقايق الربّانيّة من حضرة الله تعالى بواسطة المعلّم الحقيقيّ الذي هو الرحمن والانسان (الحقيقيّ) المسمّى بالفلم والعقل وغير ذلك، فينبغي أن تعرف كيفيّة ازالة الحجاب عن وجه قلبك، وكيفيّة تهيئته لقبول هذه العلوم، وكيفيّة الحجاب المسمّى بالختم والرين والطبع وغير ذلك، لتقدر أن وتتوجّه الى تحصيل هذه العلوم بهذا الطريق. ومن حيث أنّه معلوم أنّك ما تعرف شيئاً من هذا، فيجب علينا بيانه أيضاً، تمسّكاً بقول الله وقول نبيّه وأئمّته وكذلك تابعيهم من المشايخ الكبار.

(۱۱۸۲) أمّا قوله تعالى فيهما ، أى فى حجابهم وعمائهم وعدم استعدادهم وقابليّتهم بواسطنهما ، فكقوله «أفرأيت من اتّخذ الهه هواه وأضلّه الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة، فمن 15 يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ؟» ومعناه أنّه يقول لنبيّه: أما رأيت هذه الطائفة الذين أخذوا هواهم الههم ، أى جعلوا هواهم الههم ؟ ويطيعونه حيث أمرهم بالعصيان ومخالفة الله ورسوله وطلب الدنيا والتعلّقات الفانية 18

<sup>1-2</sup> والذين جاهدوا . : سورة ٢٥ (العنكبوت) آية ٢٩ || 2-3 ومن يتق ...: سورة ٥٠ ( الطلاق ) آية ٢٨٢ || 13 || ١٦ || 13 || ٢٨٢ || 13 || ٢٨٢ || 15 || 14 || 15 || 15 || 16 || 16 || 17 || 16 || 17 || 16 || 17 || 16 || 17 || 16 || 17 || 16 || 17 || 18 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 1

3

المانعة عن الحق . (أما رأيت ) كيف أضلّهم الله على علم ؟ أى مع أنّهم عالمون \_ عند أنفسهم وعند غيرهم من الجهلة \_ بالعلوم الظاهرة .

القرآنية ، اضلالهم عن اللطف الخاص والفضل الغير الواجب عليه ، القرآنية ، اضلالهم عن اللطف الخاص والفضل الغير الواجب عليه ، وقوله «وما أنا عليكم بحفيظ ». وجعل على سمعهم وقلبهم ، بسبب ذلك ، ختما وحجاباً بحيث لا يسمعون شيئاً من كلام الحق ، أى لا يقبلون ولا يفقهون شيئاً من معانيه . « وجعل على بصره غشاوة » أى جعل على وبصرهم الحقيقي غشاوة ، أى حجاباً غليظاً ( يحجبهم ) عن مشاهدة آيات الحق وادراك معانيها . وإذا صاروا كذلك ، وجعلهم (الله) بهذه المثابة ، « فمن يهديهم » من هذه الظلمات ويخلصهم من هذه الدركات « من بعد « فمن يهديهم » من هذه الظلمات ويخلصهم من هذه الدركات « من بعد رفع هذه الحجب يمكن أو يتيسّر بغير عنايته ومحض الطافه .

(۱۱۸٤) ومعلوم بالحقيقة أن المراد بالسمع والقلب والبصر، في المداد الموضع وغيره (في القرآن)، ليس السمع والقلب والبصر الصوري ، لان الكفار أو اليهود، الذين نزلت هذه الآية فيهم، ما كانوا بحسب الصورة ناقصين عن هذه الآلات، لان أسماعهم الصورية كانت صحيحة وكذلك القلب والعين؛ بل المراد بها القلب الحقيقي والبصر الحقيقي ، المعنى

<sup>6</sup> وما أنا ..: سورة ٦ ( الانعام ) آية ١٠٤ || 6-8 وجعل ..: سورة ٥ ( الجانية ) وما أنا ... سورة ٦ ( الانعام ) آية ١٠٤ || 6 وجعل ... سورة ١٤ ( الجانية ) آية ٢٢ || 11 ويخلصهم M : ويحفظهم F || 13 المورى: الا MF || 15 الصورى: الصوري: الصوري: الصوري: الصوري: الصوري: المحلم M || 15 المحرى: المحرم المحرم

بهما التعقّل والقبول والعيان ، أى التعقّل والقبول بحيث يكونان كالعصيان بالبصر.

(١١٨٥) ويشهد بذلك أيضاً قوله تعالى « لهم قلوب لا يفقهون 3 بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالانعام بل هم أضل » لان الحيوان ليس بمكلف ولا بمقص في الامور المخصوصة به . والانسان مكلف ومقص في امور مخصوصة به عاية التقصير ، حتى يصل الى مكان يكون أخس من الحيوان بل من الجماد، لقوله تعالى « أو أشد قسوة » .

(١١٨٦) والى مراتب الحجب القلبيّة وغلظها ورقتها أشار تعالى 9 بقوله أوّلاً «كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون» لان الرين أدنى مراتب الحجب وأرقها . وثانياً بقوله «وطبع الله على قلوبهم» والطبع أكثف الحجب وأغلظها . وثالثاً بقوله «ختم الله على قلوبهم» لان الختم نهاية مراتب الحجب التى ليست قابلة للاصلاح ، كالمرآة الخارجة عن حدّ التصقيل .

(۱۱۸۷) وقال تعالى أيضاً ، تأكيداً لهذا القول « أم على قلوبهم 15 اقفالها ». والقفل نهاية انعقاد الشيء في حفظه . وكذلك الختم . وهذا العمى هو العمى الذي لا يخلّص صاحبه (منه لا) دنيا ولا آخرة .

نعوذ بالله منه! واليه أشار \_ جل ذكره « ومن كان في هذه أعمى ، فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً ». وهذا أيضاً اشارة الى قوّة العمى الآخروي وازدياده. نعوذ بالله منه! وسبب ذلك عدم الآلة وانتفاء استعداد الرافع لهذا العمى.

أعرض عن ذكرى، فان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى، أعرض عن ذكرى، فان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى، فال : رب إلم حشر تنى أعمى وقد كنت بصيراً ؟ قال : كذلك أتتك آياتى فنسيتها وكذلك اليوم تنسى » . ومعلوم أن النسيان ما له تعلق بالعين البصرية . وكذلك الذكر ، لان الذكر والنسيان مختصان بالقلب الذي هو البصيرة ، لا البص ، لان هذا اخبار عن العدم بالملكة . وليس من الحكمة نسبة شيء الى شيء ليس من شأنه بالملكة . وليس من الحكمة نسبة شيء الى شيء ليس من شأنه اللسان ، مع أن اعراض اللسان موقوف على اعراض القلب . وعلى جميع التقادير ، ليس للعين البصرية فيهما (أي في النسيان والذكر) حضيع التقادير ، ليس للعين البصرية فيهما (أي في النسيان والذكر)

(١١٨٩) وعن هذا المعنى مع هذه الطائفة أخبر تعالى أيضاً وقال « الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكرى » وأراد به أعينهم 18 القلبيّة ، والا فالذكر ما له تعلّق بالبصر ، كما مرّ . ولتأكيد هذا

المعنى ورفع هذه الشبهة ، قال تعالى « فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التى فى الصدور » . وحيث قيد جميع هذه الحجب وهذا العمى بعدم الذكر ، الذى هو كالنور بالنسبة الى الظلمة ، 3 فلا تزال هذه الحجب وهذا العمى الذى هو كالظلمة ، الا بنور الذكر .

(١١٩٠) فحينتذ عليك بالذكر وأهل الذكر ، لقوله تعالى 6 « فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون » . والذكر هو العلوم الحقيقية الالمية ، أو القرآن ، أو المعرفة ، أو التوجه الكلّى اليه تعالى . وأهل الذكر هم الانبياء والاولياء والعلماء المحققون والعرفاء والموحدون من تابعيهم على قدم الصدق والصفاء والجد والوفاء ، الموصوفين في القرآن بالقسط والعدل والرسوخ والثبات وغير ذلك .

(۱۱۹۱) واليهم والى استقامتهم على الذكر الحقيةي أشار تعالى بقوله « رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله واقام الصلاة وايتاء الزكاة يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب والابصار» ومعناه أنّه 15 يقول: رجال ، وأي رجال! لا تغفلهم و « لا تلهيهم » المعاشرة بين الناس والمخالطة بهم لاجل الضروريّات « عن ذكر الله » وعن التوجّه القلبي وقبول الفيض منه ومشاهدته في مظاهره الآفاقيّة 18

<sup>1-2</sup> فانها لا تعمى ... سورة ٢٧ ( الحج ) آية ٤٥ || 4 تزال: تزيل MF || 4 فاسألوا ... سورة ١٨ ( النحل ) آية ٤٥ || 8 فاسألوا ... سورة ١٨ ( النحل ) آية ٤٥ || 8 أو التوجه F: أو التوحيد M || 14 رجال ... سووة ٢٤ ( النور ) آية ٣٧ || 18 ومشاهدته: والمشاهدة MF

والانفسيّة ، « واقام الصلاة » أى اقامة الصلاة الحقيقيّة التي هي التوجّه الكلّي الى « القبلة » التي هي حضرته القدسيّة ومشاهدته الجليّة فيها ، بحيث لا يغفلون عنها طرفة عين ، كما قال تعالى « الذين هم على صلاتهم دائمون »، أى على هذا التوجّه والمشاهدة هم دايمون ، يعنى لا يمنعهم (عن هذه الصلاة) الاكل والشرب والنوم واليقظة وغير ذلك ، لانها ليست محتاجة الى القيام والقعود والركوع والسجود .

9 والطيور « كلّ قد علم صلاته وتسبيحه » لان "الطيور ما لها ركوع والطيور « كلّ قد علم صلاته وتسبيحه » لان "الطيور ما لها ركوع وسجود ، ووصفها (الحقّ) بالصلاة . واليه أشار (القرآن) في موضع آخر ، فقال تعالى « الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السماوات والارض: ربّنا! ما خلقت هذا باطلاً » أي ما خلقت هذا زايلاً مضمحلاً فانياً كما يتوهم المحجوب عنها ، بل خلقتها حقّاً لانها مظاهر الحقّ ، وجعلتها دايمة أباقية "، لانها مظاهر ذاتك خلقتها وأسمائك ، وأنت باقي أبداً .

(۱۱۹۳) ومعلوم أنّ هذا الذكر، الذي هو عليه الشخص في القيام والقعود والنوم على الجنوب، لا يكون الا التوجّه الحقيقي والتهيّؤ 18 لقبول الفيض الآلهي بصفاء القلب وصقالته عن الرين والختم والطبع

<sup>3</sup> لا يغفلون: لا يغفل F لا يعقل M || 3-4 الذين هم على صلاتهم ...: سورهُ ٥٠ ( المعارج ) آيهُ ٢٩ || 9 كل قد علم ...: سورهُ ٤٢ ( النور ) آيهُ ١٤ || 11-12 الذين يذكرون ...: سورهُ ٣ ( آل عمران ) آيهُ ١٨٨ || ١٤ خلقتها M : خلقها F الجملتها M : وجعلتها M المعارب وجعلتها كالتها الله المعارب الم

( وهي الحجب ) الطارئة عليه بسبب التعلّقات الفانية والمزخرفات الدنيويّة .

(١١٩٤) وقوله تعالى بعد اقام الصلاة « وايتاء الزكاة »، أراد به الزكاة الحقيقية أيضاً ، لان (ايتاء) الزكاة الصورية ليس الاعلى الفقير . فزكاته (الحقيقية) تكون بصرف كل عضو فيما خلق له ، وهذه هي الزكاة الحسنة ، ان اتفقت ! وهذا (عين ما) قال امامنا زين العابدين \_ عليه 6 السلام \_ في تعريف الشكر الحقيقي أيضاً . فزكاة قلبه بعد زكاة جميع أعضائه بالعبادة الظاهرة والباطنة تكون بخلوه عن مشاهدة الغير وصفائه عن ظلمة التعلقات ، خوفاً من يوم « تتقلّب فيه القلوب والابصار » . و وان لا يكون على فطرته الاصلية ، فيندم صاحبه على فعله به ولا تغيد وان لا يكون على فطرته الاصلية ، فيندم صاحبه على فعله به ولا تغيد سليم » .

(١١٩٥) والى مجموع ذلك، أى الذكر وأهل الذكر والجلاء القلبي الحقيقي وثمرة الذكر وغير ذلك أشار أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في تفسير الآية المذكورة، أعنى «رجال لا تلهيهم تجارة» 15 الآية، وهو قوله « انّ الله \_ سبحانه وتعالى \_ جعل الذكر جلاء القلوب، تسمع بعد الرقدة وتبصر بعد الغشوة وتنقاد بعد المعاندة . وما برح لله \_ عزّت آلاؤه \_ في البرهة بعد البرهة وفي أزمان 18

<sup>5</sup> بصرف : صرف MF || 5-6 الزكاة الحسنة : زكاة حسن MF || 6 اتفقت : اتفق MF || 7 أيضاً : + لاغير MF || 10 وان : وانه MF || 11 يوم لا ينفع ...: سورة ٢٧ (الشعراء) آية ٨٨-٨٨

الفترات ، عباد ناجاهم في فكرهم وكلمهم في ذات عقولهم . فأصبحوا بنور اليقظة في الاسماع والابصار والافئدة ، يذكرون بأيام الله ويخوفون مقامه ، بمنزلة الادلاء في الفلوات . من أخذ القصد ، حمدوا اليه طريقه وبشروه بالنجاة . ومن أخذ يميناً وشمالاً ، دحوا اليه الطريق وحذروه من الهلكة ، فكانوا لذلك مصابيح تلك الظلمات وأدلة تلك الشمهات .

(۱۹۹۸) «وان للذكر أهلا أخذوه من الدنيا بدلاً . فلم «تشغلهم تجارة ولا بيع »عنه . يقطعون به أيام الحياة ، ويهتفون بالزواجر عن محارم الله تعالى في أسماع الغافلين ، ويأمرون بالقسط ، ويأتمرون به ، وينهون عن المنكر ويتناهون عنه . فكائما قطعوا الدنيا عن الآخرة وهم فيها ، فشاهدوا ما وراء ذلك . فكائما اطلعوا على غيوب أهل البرزخ من طول الاقامة فيه ، وحققت القيامة عليهم عذابها ، فكشفوا غطاء ذلك لاهل الدنياً ، حتى كائهم يرون ما لا يرى الناس ويسمعون ما لا يسمعون » .

15 (۱۱۹۷) الى قوله « لرأيت اعلام هدى ومصابيح دجى ً . قد حفّت ْ بهم الملائكة ، ونزلت عليهم السكينة ، وفتحت لهم أبواب السماء واعدت لهم مقاعد الكرامات » . وكلّ ذلك بسبب جلاء قلوبهم بذكر الله وأنوار تجلّيانه وفيضانه . والحمد لله على أنّ المخبر خبير . « ولا نسبك مثل خبير » .

ا فاصبحوا : فاستصبحوا MF  $\parallel S$  اليقظة : نقط F يقظة M  $\parallel S$  ويهتفون : ويتبعون M ويتقون (؟) F  $\parallel S$  وحققت F : وخصصت M  $\parallel S$  = 19 و V = 19 و

الفرق بين مشاهدة البصر والبصيرة ، والقلب والعين ، وهو أنهم يقولون الفرق بين مشاهدة البصر والبصيرة ، والقلب والعين ، وهو أنهم يقولون ان البصر وان كان من شأنه الرؤية الظاهرة ، لانه ما خلق الالاجلها ، لكن رؤيته موقوفة على نور آخر غير نوره ، لتحصل له الرؤية بواسطته ، مثل نور الشمس مثلاً ، أو نور القمر، أو نور الكواكب، أو نور النار ، وغير ذلك . فكذلك البصيرة . فهى وان كانت من شأنها ألرؤية الباطنة ، لانها أيضاً ما خلقت الالاجلها ، لكن رؤيتها أيضاً موقوفة على نور آخر غير نورها ، لتحصل لها الرؤية بواسطته ، مثل نور التجلّى مثلاً ، أو نور الالهام ، أو نور الوحي ، أو نور الكشف ، و المعبّى عنها (أي عن هذه الانوار) بنور الله . وهذا هو المعنى في قوله تعالى « نور على نور» . وفيه قال «يهدى الله لنوره من يشاء» . وقال « ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور» .

(١٩٩٩) ومعلوم أنّ المراد بالبصر العين الظاهرة الحسيّة . والمراد بالبصيرة العين الباطنة القلبيّة . فحينتُذ كما أنّ البصر اذا لم تحصل له الانوار المذكورة ، لا يتمكن من مشاهدة شيء في عالم الشهادة 15 والحسّ ، فكذلك البصيرة ؛ فانّها أيضاً اذا لم تحصل لها الانوار المذكورة ، لا تتمكن من مشاهدة شيء في عالم الغيب والعقول . فرياضة أرباب السلوك ومجاهداتهم وحبس النفس الامّارة عن مشتهياتها وترك 18

<sup>3</sup> خلق F : + الله M || 11 يهدى الله..: سورة ٢٤ (النور) آية ٣٥ || 11\_12 ومن لم يجعل ... أيضاً ، آية ٤٠ || 15 لا يتمكن : لم يتمكن MF || 15-16 الشهادة والحس F : - M || 17 والعقول M : والمعقول F || 18 وباضة M : برياضة F فرباضة M : برياضة والمعقول F ||

التعلقات الدنيوية بأسرها ، (كلّ ذلك) لاجل رفع الموانع عنها ولتحصيل تلك الانوار ، لتحصل لهم بذلك مشاهدة عالم الملكوت ومطالعة عالم اللجبروت ، وبالجملة (لتحصل لهم) مشاهدة ذات الحقّ في مظاهره الآفاقية والانفسيّة على ما ينبغي ، ليسمعوا بآذانهم الحقيقيّة منه تعالى «لقد كنت في غفلة من هذا ، فكشفنا عنك غطاءك ، فبصرك اليوم حديد » . ويشاهدوا في غفلة من هذا ، فكشفنا عنك غطاءك ، فبصرك اليوم حديد » . ويشاهدوا معنى قوله في حقّ ابراهيم \_ عليه السلام « وكذكك نرى ابراهيم ملكوت السماوات والارض وليكون من الموقنين » . ويتحقّقوا قول النبي " \_ صلّى الله عليه وآله وسلم « سترون ربّكم كما ترون القمر و لملة المدر » .

(۱۲۰۰) ولهذا أمر تعالى عباده أن يقولوا «ربّنا! اتمم لنا نورنا». وقال في جوابه لهم «قيل: ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً» ليعرفوا أنّ حصول هذا النور موقوف على عودهم ورجوعهم الى ما وراءهم، الذي هو المبدأ الحقيقي والمعاد الاصلي .

(۱۲۰۱) ولطلب هذا النور لنفسه وارشاده لغیره ، قال النبی اللهم ! اجعل لی نوراً فی قلبی،ونوراً فی سمعی ، ونوراً فی بصری، ونوراً فی فی لحمی ، ونوراً فی دمی ، ونوراً فی عظامی ، ونوراً من بین یدی ، ونوراً من خلفی ، ونوراً عن یمینی ، ونوراً عن شمالی ، ونوراً من فوفی ، ونوراً من تحتی . اللهم ! زدنی نوراً ، واعطنی نوراً ، واجعلنی نوراً ،

ر الانعام ) آیهٔ ۷۰ الله کنت ... سورهٔ ۵۰ (ق) آیهٔ ۲۱  $\parallel$  6–7 و کذلك نری ... سورهٔ ۳ ( الانعام ) آیهٔ ۷۵  $\parallel$  1 الله جوابه لهم : بنسفه جوابهم  $\parallel$  11 قیل ارجعوا ... سورهٔ ۵۷ (الحدید) آیهٔ ۱۳  $\parallel$  14 لنفسه : بنسفه  $\parallel$  14 لنفسه : بنسفه  $\parallel$  14 لنفسه : المغیره  $\parallel$  1 المغیره  $\parallel$  2 المغیره  $\parallel$  3 المغیره  $\parallel$  3 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  5 المغیره  $\parallel$  4 المغیره المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره  $\parallel$  4 المغیره المغیره  $\parallel$  4 المغیره المغیره

Ö

بحقّ حقّك ، يا أرحم الراحمين! » هذا آخر ما عندى في الاستشهاد بقول الله تعالى في هذا الباب.

(۱۲۰۲) وأمّا قول الانبياء ، فكفول نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله 3 وسلّم « ما من عبد الا ولقلبه عينان ، وهما غيب يدرك بهما الغيب . فاذا أراد الله بعبد خيراً ، فتح عيني قلبه ، فيرى ما هو غائب عن بصره » . وكقوله « انّ للقلب عينين كما للجسد ، فيرى الظاهر بالعين الظاهرة ، 6 ويرى الباطن والحقايق بعين الحقّ التي هي الباطنة » وكقوله المتقدّم ويرى الباطن وولحقايق بعين الحقّ التي هي الباطنة » وكقوله المتقدّم ذكره ، مثل قوله « العلم نور وضياء . » الى آخره ؛ ومثل قوله « العلم علمان سن » ، ومثل قوله « من أخلص الله تعالى ... » . وكقول عيسى « لا و تقولوا : العلم في السماء ... » الى آخره . وكقول الله لموسى في الحديث القدسي " « جرّد قلبك لحبّى . . . » الى آخره . وكقول داود \_ عليه السلام « الهي ! لكل ملك خزانة ... » الى آخره . فانّ مجموع 12 ذلك قد تقدّم ذكره .

(۱۲۰۳) وأمّا قول الاولياء \_ عليهم السلام \_ فكقول أمير المؤمنين المتقدّم ذكره عند تفسير «رجال لا تلهيهم تجارة ... » . وأما غيره من 15 الاقوال ، فهو قوله « قد أحيا عقله وأمات نفسه ، حتّى دَق جليله ولطف غليظه ، وبرق له لامع كثير البرق ، فأبان له الطريق وسلك به السبيل ، وتدافعته الابواب الى باب السلامة ودارا لاقامة ، وثبتت رجلاه بطمأنينة 18 بدنه في قرار الامن والراحة بما استعمل قلبه وأرضى ربّه » .

(١٢٠٤) وقوله أيضاً «عباد الله! انّ مِن أحبّ عباد الله عبداً أعانه

<sup>12</sup> خزانة M : خزينة F || 15 تفسير M :تعيين F || 16 وامات M : واناب F

الله على نفسه. فاستشعر الحزن ، وتجلبب الخوف. فزهر مصباح الهدى فى قلبه ، وأعد القرى ليومه النازل به . فقرّب على نفسه البعيد ، وهوّن اليها الشديد . نظر فأبصر ، وذكر فاستكثر ، وارتوى من عذّب فرات . سهلت له موارده ، فشرب نهلاً ، وسلك سبلاً تُجدداً . قد خلع سرابيل الشهوات . وتخلّى من الهموم الا همّاً واحداً انفرد به . فخرج من صفة العمى ومشاركة أهل الهوى . وصار من مفاتيح أبواب الهدى ومغاليق أبواب الردى . قد أبصر طريقه ، وسلك سبيله ، وعرف مناره ، وقطع غماره ، واستمسك من العرى بأوثقها ، ومن الحبال بأمتنها . فهو من وقطع غماره ، واستمسك من العرى بأوثقها ، ومن الحبال بأمتنها . فهو من

«مقامات القلوب أربعة ، وذلك ان الله عليهم \_ فكقول بعضهم «مقامات القلوب أربعة ، وذلك ان الله سمّى القلب بأسماء أربعة : 12 صدراً وقلباً وفؤاداً ولبّاً . فالصدر معدن الاسلام ، لقوله تعالى «أفمن شرح الله صدره للاسلام » . والقلب معدن الايمان ، لقوله تعالى «ولكن الله حبّب اليكم الايمان وزيّنه في قلوبكم » . والفؤاد معدن المعرفة ، 15 لقوله تعالى « ما كذب الفؤاد ما رأى » ، واللبّ معدن التوحيد ، لقوله تعالى ، ان في ذلك « لآيات لاولى الالباب » . فاللبّ وعاء التوحيد . والفؤاد وعاء المعرفة . والقلب وعاء الايمان . والصدر وعاء الاسلام .

<sup>1</sup> و تجلبب F : و تجلب M و تجليت F | 2 القرى F : القوى M | 4 نهلاً M : بهذا F | 4 سبلاً : سبيلاً M | خلع M : بهذا F | 5 و تخلى : و تجلى M | M : بهذا F | 4 سبلاً : سبيلاً الله M | خلع M | 5 و تخلى : و تجلى M | 14-13 الهموم F : اليوم M | 12-13 أفمن شرح ...: سورة ٣٥ (الزمر) آية ٣٠ | 15 ماكذب .. : سورة ٥٥ (النجم) آية ولكن الله ... سورة ٥٥ (النجم) آية ١٨٧ | 16 الآيات .. : سورة ٣ (آل عمران) آية ١٨٧

على ذاته بأسمائه الحسنى. والايمان عقد القلب بنفى جميع ما تولّفت اليه القلوب من المضارّ والمنافع (عمّا) سواه \_ عرّ وجلّ . والاسلام (هو) الاستسلام فى الامور كلّها الى الله تعالى سرّاً واعلاناً . فهذه الانوار كامنة 3 فى أسرار الموحّدين .

(١٢٠٧) « ولا تصح " المعرفة الا بالتوحيد . ولا يصح " الايمان الا بالمعرفة . ولا يصح " الاسلام الا بالايمان . فمن لا توحيد له ، لا معرفة له ؛ 6 ومن لا معرفة له ، لا ايمان له ، لا اسلام له ؛ ومن لا اسلام له ، ومن لا اسلام له ، لا ينفعه ما سواه من الافعال والاعمال والاخلاق .

(١٢٠٨) « فنور الاسلام تذكّر العواقب. ونور الايمان تنبّه الطوارق. و ونور المعرفة تذكّر السوابق. ونور التوحيد تكشّف الحقايق. فتذكّر العواقب يوجب سياسة النفوس. وانتباه الطوارق يوجب رياضة النفوس. وذكر السوابق يوجب حراسة القلوب. ومشاهدة الحقايق توجب رعاية الحقوق.

(١٢٠٩) « فبالسياسة يصل العبد الى التطهير . وبالرياضة يصل العبد

الى التصديق. وبالحراسة يصل العبد الى التحقيق. وبالرعاية يصل العبد 15 الى التوفيق. فالسياسة حفظ النفس ومعرفتها. والرياضة أدب النفس وهلاكها. والحراسة مطالعات سرّ الله في الضمائر. والرعاية مراعات حقوق المولى بالسرائر. والرعاية توجب حفظ الحدود. والرياضة توجب الرضا 18 بالموجود. والسياسة توجب الصبر عن المفقود». وهذه الخصال هي جميع ما كلّف الله تعالى عباده من العبوديّة سرّاً واعلاناً، ظاهراً

<sup>1</sup> جميع F ـ: M ما تولفت M : ما توليت F ـ 11 سياسة M : سأمة F

وباطناً .

(١٢١٠) وكقولهم أيضاً « في قلب المؤمن ثلاثة أنوار: نور المعرفة ونور العقل ونور العلم. فنور المعرفة كالشمس، ونور العقل كالقمر، ونور العلم كالكوكب. فنور المعرفة يستر الهوى، ونور العقل يستر الشهوة، ونور العلم يستر الجهل. فبنور المعرفة يُر كي الحق، وبنور العقل أيقبَل الحق، وبنور العلم يعمَل بالحق.

(۱۲۱۱) « أوّل ما يبدو في قلب العارف ، ممّن يريد الله سعادته ، نور . ثمّ يصير ذلك النور ضياءً . ثمّ يصير شعاعاً . ثمّ يصير نجوماً . ثمّ يصير قمراً . ثمّ يصير شمساً .

فيها. فاذا طهر النور في القلب بردت الدنيا في قلبه بما فيها. فاذا صار ( النور ) ضياءً ، تركها وفارقها. فاذا صار نجوماً ، واذ فارق لذّاتها ومحبوباتها . فاذا صار قمراً ، زهد في الآخرة وما فيها . واذا صار شمساً ، لا يرى الدنيا وما فيها ولا الآخرة وما فيها ، ولا يعرف الا ربّه . فيكون جسده نوراً ، وقلبه نوراً ، وكلامه نوراً ، ويكون على نور » .

(۱۲۱۳) وفیه قیل:

18

نظرت بنور الله أوّل نظرة

فغبت عن الاكوان وارتفع اللبس وما زال قلبى لائذاً بجمالكم وحضرتكم حتّى فنت فيكم النفس

<sup>4</sup>و5 يستر : F لستر M | 7 ممن : من MF | يريد M :يزيد F الله: + في F

وزيتونة الفكر الصحيح اصولها مماركة أوراقها الصدق والقدس فرومي زيتي والخيال زجاحتي 3 وعقلي مصاحي ومشكاته الحس فصار بكم ليلى نهاراً وظلمتي ضياءً ولاحت من خيامكم الشمس. 6 (١٢١٤) وفيه قيل أيضاً: قلوب العارفين طاغبون ترى ما لا يرام الناظرونا 9 والسنة بسرّ قد تنا َجي بغيب عن كرام كاتبينا واجنحة تطس بغس ريش 12 الى ملكوت رب العالمينا وترتع في رياض القدس طوراً وتشرب من كؤوس العارفينا 15

(١٢١٥) هذا آخر الفاعدة الثالثة من القواعد الاربعة، وآخر ما أردنا ايراده في هذا الباب. واذا عرفت هذا وتحققت معناه، فعليك بجلاء القلب وتطهيره من دنس الغير وتزيينه بنور المعارف والحقايق، 18 لتحصل لك مرتبة الكشف و(تنال) مقام الشهود وتصل الى حضرة المعبود المقصود، عيناً لا علماً، وحالاً لا قالاً، وذوقاً لا برهاناً، وكشفاً لا بياناً. فتكون بعد ذلك من العلماء الراسخين بالعلوم الحقيقيّة 21

الآلهيّة ، ومن الفضلاء الموحّدين بالمعارف الشهوديّة الربّانيّة . جعلنا الله منهم ومن تابعيهم ، وممّن سلك الحقّ بقدم الصدق والصواب ، وما توجّه الى غير جنابه في المرجع والمآب! والحمد لله ربّ العالمين ، والصلاة على نبيّه محمّد وآله الطاهرين!

(١٢١٦) واذ فرغنا منها (أى من القاعدة الثالثة) فلنشرع في القاعدة الرابعة ، التي هي آخر القواعد وآخر الكتاب.

## القاعدة الرابعة في بيان الاسلام والايمان والايقان

والايقان ، وبيان مراتب كلّ منها من حيث البداية والوسط والنهاية والايقان ، وبيان مراتب كلّ منها من حيث البداية والوسط والنهاية (على النحو) المتقدّم ذكره في المقدّمة وعند بيان الشريعة والطريقة والحدقيقة . وقبل الشروع في (هذه القاعدة) بطريق أرباب التحقيق وأهل الباطن ، لا بدّ من الشروع فيها بطريق أرباب المعقول وأهل الظاهر ، لا بدّ من الشروع فيها بطريق أرباب المعقول وأهل الظاهر ، لا تنهم اختلفوا في تحقيق هذه المراتب اختلافاً شديداً ، بحيث أنّهم لم يتحقّقوا معناها الى الآن ، وما اتّفقوا على شيء يوجب الاطمئنان عليه ، لا سيّما بين مرتبة الاسلام والايمان .

(١٢١٨) لأنّ الاسلام عند بعضهم خلاف الايمان، والايمان خلاف الاسلام. وعند بعضهم هما شيء واحد. وعند بعضهم الاسلام أعمّ من الايمان، وعند بعضهم بعكس ذلك. وكذلك الايمان والايقان، لأنّ عند بعضهم الايقان

 $F_-: M$  وهي هذه # MF والكتاب # G

فوق الايمان ، كما أنّ الايمان فوق الاسلام ؛ وعند بعضهم الايقان نفس الايمان ؛ وعند بعضهم بينهما عموم وخصوص من وجه ، وأمثال ذلك .

(١٢١٩) فأمّا الذي قال انّ الاسلام خلاف الايمان ، فلقوله تعالى « قالت الاعراب آمنّا ، قل : لم تؤمنوا ولكن قولوا : أسلمنا » . وأمّا الذي قال انّهما شيء واحد ، فلقوله تعالى « انّ الدين عند الله 6 الاسلام » . وأمّا الذي قال انّ الاسلام أعمّ من الايمان ، فلقوله تعالى « ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه » . وأمّا الذي قال انّ الايمان أخص منه ، فلقوله تعالى المذكور « قالت الاعراب آمنّا » و الآية .

(۱۲۲۰) و كذلك قولهم في الايمان والايقان ، لان الذي قال ان الايمان نفس الايقان ، تمسّك بقوله تعالى «وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السماوات والارض وليكون من الموقنين » ، لان عنده هذا اخبار عن ابراهيم لا غير . وأمّا الذي قال : هو (أي الايمان) غيره (أي الايقان) ، فهو أيضاً تمسّك بقوله تعالى «والذين يؤمنون بما انزل اليك وما انزل القول من قبلك وبالآخرة هم يوقنون » . والمراد أنّه تعالى يقول : انّ هذا القول أي «وبالآخرة هم يوقنون » عطف على قوله المتقدّم ، والعطف غير المعطوف عليه في الاغلب ، و «واو العطف » في الاغلب لا تكون الاللمغايرة . وأمثال المناهدة في الاغلب ، و «واو العطف » في الاغلب لا تكون الاللمغايرة . وأمثال

<sup>4-11</sup> فاما الذي ...: الايقان M = : F  $\parallel 5$  قالت الاعراب ...: سورة 93 (الحجرات) آية 11-4  $\parallel 6-7$  ان الدين ...: سورة 93 (آل عمران) آية 11-13  $\parallel 8$  ومن يبتغ...: سورة 93 أيضاً، آية 11-13 و كذلك نرى ...: سورة 11-13 و الانعام ) آية 11-13 و الذين... سورة 11-13 و الدين 11-13

ذلك من الاستدلالات.

(كلّ) ذلك من ذكر أقوالهم بعينها، أعنى ذكر أقوالهم بعينها، أعنى ذكر أقوال أرباب المعقول بألفاظهم، وتقريرهم بقولهم في الفرق بين الاسلام والايمان وتحقيقهما، وانّ الاسلام أعمّ من الايمان، أو بالعكس.

الايمان ، وهما في الحقيقة شيء واحد . أمّا كونه أعمّ في الحكم من الايمان ، وهما في الحقيقة شيء واحد . أمّا كونه أعمّ ، فلان وجود الايمان ، لقوله تعالى «قالت الاعراب آمنّا ، قل : لم تؤمنوا ولكن قولوا : أسلمنا » . (فقد ) أثبت الاسلام لهم دون الايمان . ووجود الايمان يستلزم وجود الاسلام بالاجماع ، لانّه عبارة عن التصديق بما جاء به النبي ، وأعظم ما جاء به الشهادتان . وأمّا الاسلام في الحقيقة شيئاً واحداً ، فلقوله تعالى « ان الدين عند الله الاسلام » .

(۱۲۲۳) واختلفوا في معنى الايمان وحقيقته مع اتفاقهم على أنه اسم لتصديق القلب، أو لعمل الجوارح، أو لمجموعهما. فقالت جماعة من الامامية والاشاعرة وجهم بن صفوان أنه عبارة عن التصديق بالقلب لقوله عالى: « وقلبه مطمئن بالايمان » « ولمّا يدخل الايمان في قلوبكم » 18 « كتب في قلوبهم الايمان ». والقلب محلّ الاعتقاد، وليس للعمل فيه دخل، لانه تعالى عطف العمل الصالح على الايمان، فيغايره، ولان "

<sup>8-9</sup> قالت الاعراب ..: سورهٔ ٤٩ (الحجرات) آیهٔ ۱۶ | 12-13 ان الدین ..: سورهٔ ۳ ( آل عمران ) آیهٔ ۱۰۸ | وقلبه ..: سورهٔ ۱۰۸ (النحل) آیهٔ ۱۰۸ | ولما یدخل..: سورهٔ ۵۹ (الحجرات) آیهٔ ۱۰۶ | 81 کتب ..: سورهٔ ۵۸ (المجادلة) آیهٔ ۲۲

النائم مؤمن وليس بعامل .

(١٢٢٤) وقال أبو الهذيل العلاف وعبد الجبّار وأبو على وأبو هاشم والكراميّة انّه (أيْ الايمان) عبارة عن العمل بالجوارح فقط. وقال أكثر والكراميّة انّه عبارة عن المجموع، أعنى الاقرار باللسان والتصديق بالقلب والعمل بالجوارح، وأمثال ذلك.

(١٢٢٥) ثم اختلفوا في التصديق وتعيين المصدّق به وكميّة 'اصول 6 الايمان. فقالت الاماميّة: الايمان عبارة عن التصديق بوحدانيّة الله في ذاته والعدل في أفعاله، والتصديق بنبوّة الانبياء، والتصديق بامامة الائمّة المعصومين من بعد الانبياء.

(١٢٢٦) وقيالت الاشاعرة انّه (أى الايمان) التصديق بالله ويكون النبي مادقاً، والتصديق بالاحكام التي تعلم يقيناً أنّه \_ عليه السلام \_ حكم بها، دون ما فيه الخلاف والاشتباه من المسائل الفرعيّة.

(۱۲۲۷) وقال أبو الهذيل العلاف والجبائيان: ان الايمان عبارة عن الافعال الواجبة ، أعنى العمل الصالح ، لان فعل الواجبات هو الدين لقوله تعالى: «وما المروا الاليعبدوا الله الى قوله «وذلك دين القيمة » أمروا الاليعبدوا الله الى قوله «وذلك دين القيمة » وأشار به الى جميع ما تقدم من الافعال الواجبة والدين والاسلام ، لقوله تعالى « ان الدين عند الله الاسلام » . والاسلام هو الايمان والالم يكن مقبولاً ، لقوله تعالى «ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه » .

<sup>2</sup> وابوهاشم F : وهاشم M || 6 المصدق F : الصدق M || 15 وما امروا . : سورة A ( البينة ) آية ٤ || وذلك دين القيمة : سورة A ( أيضاً ، آية ٤ || 17 ان الدين . . : سورة ٣ أيضاً ، آية ١٠ الدين . . : سورة ٣ أيضاً ، آية ٧٩ |

(١٢٢٨) وقال أكثر السلف انّه (أى الايمان) عبارة عن اقرار باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالجوارح.

والاقرار بالوعد والوعيد، والقيام بالامر بالمعروف، والنهى عن المنكر. والاقرار بالوعد والوعيد، والقيام بالامر بالمعروف، والنهى عن المنكر. وعند الشيعة ثلاثة: التصديق بوحدانية الله في ذاته والعدل في أفعاله، والتصديق بنبوّة الانبياء، والتصديق بامامة الائمة المعصومين. وعند (أهل) السنّة (اصول الايمان) اثنان: أحدهما التصديق بالله، والثاني (التصديق) بالنبيّ وبالاحكام التي يعلم يقيناً أنّه \_ عليه السلام \_ يحكم بها، دون بالاحكام التي فيها خلاف أو اشتبهاه.

(١٢٣٠) هذه هي أعظم أقوال المتكلّمين وعلماء الظاهر في هذا الباب. وهذا منقول من « شرح قواعد العقايد » للشيخ الاعظم جمال 12 الحقّ والملّة والدين ابن المطهّر ـ قدّس الله روحه العزيز .

(١٢٣١) وأمّا قولهم في الايمان والايقان والفرق بينهما ، فكانّهم لا يتنازعون فيهما كثيراً ، ويعدّون الايقان مرتبة فوق مرتبة الايمان ويسكتون 15 عنه .

(۱۲۳۲) وأمّا تعريفه (أى الايقان) فيقولون انّ اليقين هو اعتقاد جازم مطابق، بحيث لا يمكن زواله؛ أو انّه علم مطابق جازم، بحيث لا 18 يدخل فيه شكّ ولا ريب. وكلاهما حسن.

(١٢٣٣) وأمّا قول علماء الباطن وأرباب التحقيق ، فهو أنّهم قالوا انّ الدين الآلهي والوضع النبوي المسمّى بالشرع ، مشتمل على الايمان

<sup>14-15</sup> ويسكتون عنه F : ويتركون البحث عنه M | 17 او انه : وانه MF

بالله وبرسله وأئمته وملائكته وكتبه، والاحكام التي جاءت من عند الله على يدى رسله وأنبيائه. ولهذا الدين ، أو الشرع، وأهله مراتب : أوّلها الاسلام، وثانيها الايمان، وثالثها الايقان. ولكلّ واحد منها أهل، وكلّ واحد منها ينقسم الى ثلاثة أقسام، بحسب المراتب المذكورة عند بحث الشريعة والطريقة والحقيقة ، أعنى ( مرتبة أهل) البداية و(أهل) الوسط و(أهل) النهاية، لان كل واحد من هذه الطوائف 6 له اسلام وإيمان وإيقان.

الوسط؛ وكذلك اسلام أهل البداية بالضرورة يكون مغايراً لاسلام أهل الوسط؛ وكذلك اسلام أهل الوسط بالنسبة الى أهل النهاية . وبيان ذلك و هو أن الهل البداية يكفيهم من الاسلام كلمة الشهادتين والقيام بالاركان الخمسة على سبيل التقليد ، لقوله تعالى « ولا تقولوا لمن ألقى اليكم السلام : لست مؤمناً تبتغون عرض الحياة الدنيا ، فعند الله مغانم كثيرة ، كذلك كنتم من قبل ، فمن الله عليكم فتبيّنوا أن الله كان بما تعلمون خبيراً » ، ولقول النبي « امرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا الله » وقوله أيضاً « بنى الاسلام على خمس : الصلوات الخمس ، 15 وصوم شهر رمضان ، والزكاة ، والحج والجهاد ».

(١٢٣٥) وهذا (الاسلام) بالحقيقة من قبيل الاستسلام، أو (هو) الاستسلام نفسه، أعنى من الاسلام الذي لا يفيد في الآخرة. بل يكون 18 سبب السلامة في الدنيا والخلاص من القتل وأخّذ الاموال وسفك الدمّاء،

<sup>2</sup> على يدى F: ويد M || 3 - 4 اهل . . . ينقسم F: - M || 11-14 ولا تقولوا .. : سورهٔ ٤ (النساء) آيهٔ ٩٦

لما ورد في الخبر النبوي ". واليه أشار الشيخ اسماعيل الهروى - قدّس الله سرّه - في قوله المتقدّم «وعليه نصبت القبلة ، وبه وجبت الذمة وبه حقنت الدماء والاموال ، وانفصلت دار الاسلام عن دار الكفر » . وهذا الاسلام يمكن في المنافق والمشرك والفاسق وغيرهم ، لان النبي في هذا المقام لا يحكم عليهم بحسب الباطن ، لقوله « نحن نحكم بالظاهر والله أعلم بالسرائر » ولقوله تعالى المتقدّم ذكره « ولا تقولوا لمن ألقي اليكم السلام لست مؤمناً » الآية .

(١٢٣٦) وأمّا اسلام أهل الوسط، الذينهم أهل الاستدلال والبراهين، وأو أهل الانقياد والتسليم، فهو عبارة عن الدين الخالص من الاغراض الدنيويّة، خلاف (الاغراض) الآخرويّة، المنزّه عن الشرك الجليّ، المسمّى بدين الله، لقوله تعالى في الاوّل «ألا لله الدين الخالص»، ولقوله في الأانى «انّ الدين عند الله الاسلام».

(۱۲۳۷) وهذا الاسلام هو الاسلام الذي لا يشرك صاحبه أبداً ، ولا يشكّ في شيء من اصول الدين أصلاً ، ويقوم بآداب أركانه كلّها . وقوله تعالى «ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه» هو هذا الدين لا غير . و (الاسلام) الاوّل خارج عن ذلك . ومعناه أنّه تعالى يقول : كلّ من يكون على غير هذا الدين ، أو هذا الطريق ، لا يفيده اسلامه ودينه كلّ من يكون على غير هذا الدين ، أو هذا الطريق ، لا يفيده اسلامه ودينه التحقيق ، ولا قيامه بأركانه ، لانّه مشرك بالحقيقة ، غير مسلم في التحقيق ، والشرك غير مغفور ، أي غير مقبول طاعته واسلامه ودينه ، لقوله التحقيق ، والشرك غير مغفور ، أي غير مقبول طاعته واسلامه ودينه ، لقوله

M الاستدلال F الاسلام M | السلام M | الاستدلال F الاستدلال M | الزمر) آیه M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M

تعالى . « ان الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ، ومن يشرك بالله فقد افترى اثماً عظيماً » .

(١٢٣٨) وأمّا اسلام أهل النهاية ، الذين هم أهل التوحيد والكشف 3 والشهود، فهو عبارة عن الاسلام الحقيقي ، المشار اليه في باب التوحيد، المسمّى بالدين القيّم الذي كان عليه الانبياء والاولياء والكمّل من تابعيهم، لقوله تعالى «ووصّى بها ابراهيم بنيه ويعقوب يا بنيّ انّ الله اصطفى 6 لكم الدين ، فلا تموتن الا وأنتم مسلمون » لان اسلامهم كان من قبيل توحيد الذات كشفاً ، الذي هو موجب للخلاص من الشرك الخفي "، الذي هو أعظم الشرك المتقدّم ذكره ، المعبّر عنه بمشاهدة رؤية الغير مع و الحقّ ووجوده ، المشار اليه في قوله تعالى « يا صاحبي السجن! أأرباب متفرّقون خير أم الله الواحد القهار ، ما تعبدون من دونه الا أسماء سمّيتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ِ ان الحكم الالله، 12 أمر ألَّا تعبدوا الا ايّاه ، ذلك الدين القيّم ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون » أي لا يعلمون أن « الدين القيّم » الحقيقي اثبات وجود واحد ، الذي هو وجود الحقّ تعالى ونفي وجود الغير الذي هو وجود 15 الخلق مطلقاً ، المسمّى بالشرك الخفيّ الذي هو أعظم الشرك وأصعبه .

<sup>1</sup> ان الله ..: سوره ٤ (النساء) آية ١٥  $\parallel$  2 ومن يشرك بالله : + واعلم ان المفهوم من صحيح الاخبار ، المروية عن الانوار ، بعد ثبوت ان الله معروف عند كل جاهل ، وقول البارى في حق سيد الرسل : « فانهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون » ، - ان المراد بالشرك الذي لا يغفرهو اشراك غير الامام الحق مع الامام في شيء من اطواره + (بالاصل) + 4-7 ووصى بها . . : سوره + ( البقرة ) آية + 1 + 10 + 1 + 10 + 1 + 10 + 1 + 10 + 2 + 1 + 10 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 2 + 2 + 3 + 4 + 1 + 1 + 3 + 4 + 4 + 1 + 1 + 4 + 4 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 2 + 3 + 4 + 1 + 1 + 1 + 3 + 4 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 +

(۱۲۳۹) واليه أشار النبي « دبيب الشرك في أمّتي أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء » لان صاحبه لا يحس به لخفائه وجريانه في مجارى الوهم والخيال .

(١٢٤٠) والى مثل هذا الاسلام أشار مولانا وامامنا أمير المؤمنين، في قوله المذكور في «النهج» وغيره «انّى لانسبنّ الاسلام نسبة لم في نسبها أحد قبلى: الاسلام هو التسليم، والتسليم هو التصديق، والتصديق هو اليقين ، واليقين هو الاقرار ، والاقرار هو الاداء ، والاداء هو العمل الصالح».

9 الحقيقي المذكور، وشاهد الحق ووجوده على ما هو عليه من الوحدة والكمال، لا بدّ من أن يقطع النظر عن رؤية الغير مطلقاً، ويسلم له والكمال، لا بدّ من أن يقطع النظر عن رؤية الغير مطلقاً، ويسلم له 12 تسليماً تامّاً كما ينبغى، لانه لا يشاهد غيره ويشاهد نفسه فانياً زايلاً هالكاً أزلاً وأبداً، لقوله «كلّ شيء هالك الا وجهه». واذا حصل له هذا التسليم لا بد له من التصديق بسبب هذا التسليم، الذي هو التوحيد مذا الحقيقي ؛ ثمّ اليقين التام بذلك؛ ثمّ الاقرار القلبي بالمجموع؛ ثمّ القيام بأداء حق كلّ مرتبة منها، الذي هو العمل الصالح، أي الصالح له المصلح لغيره، والى هذا أشار \_ جلّ ذكره \_ في قوله « فمن كان يرجو لغيره، والى هذا أشار \_ جلّ ذكره \_ في قوله « فمن كان يرجو باللقاء وبيه ، فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً» لانه أراد باللقاء هذه المشاهدة لا غير وبالعمل الصالح هذا العمل ، كما مرّ في

<sup>6-5</sup> لم ينسبها : لن ينسبها MF  $\parallel 13$   $\parallel 15$  كل شيء . . : سورهٔ 13 ( القصص ) آيهٔ 13  $\parallel 15$  فمن كان ..: سورهٔ 13 ( الكهف ) آيهٔ 13  $\parallel 15$  لقاء ربه : 13 نديد همچو خر اندر زمين حق چريد 13 (بالاصل) 13

باب التوحيد ذكره؛ بل (أراد) هذا المجموع.

(۱۲٤٢) وأمّا الايمان، فايمان أهل البداية عبارة عن تصديق مشوب بالشكّك والشبهة والمعارضة والاشكال، كاسلامهم أيضاً. و (هذا الايمان) 3 يمكن معه الشرك، خفيّاً كان أو جليّاً، لقوله تعالى « وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون». وحيث ثبت أنّه يجتمع مع الشرك، فلا حاجة لنا الى بيان اجتماع الفسق والمعصية والظلم والقتل والبغى و غير ذلك معه ، لان كل ذلك ممكن كما أخبر الله تعالى في كتابه بقوله « يا أيّها الذين آمنوا! كتب عيلكم القصاص في القتلى » وبقوله « وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا، فاصلحوا بينهما، فان بغت احداهما و على الاخرى ... » وبقوله « الذين آمنوا ولم يلبسوا ايمانهم بظلم » وبقوله « الذين آمنوا توبوا الى الله توبة " نصوحاً عسى ربّكم أن يكفر عنكم سيئاتكم ».

(١٣٤٣) وهذا الايمان قابل للزيادة والنقصان وموجب للدخول في النار والخروج منها بعد مدّة، أحقاباً كان أو أقلّ منها، أو بقدر المعصية. ولا يقال أنّه عصى أو فسق كذا وكذا سنة ، فيكون عذابه كذا وكذا 15 سنة ، لان كلمة الكفر \_ وهى لفظة واحدة \_ يتكلّم بها صاحبها في ساعة واحدة، فيكون في النار بذلك خالداً. والاسرار الالهيّة فوق أن يقول فيها أحد: لم كانت كذا وكذا ؟ « لا يسأل عمّا يفعل وهم يسألون ». 18

ومع ذلك ، فكل من اطّلع على سرّ القدر، فهذا بالنسبة اليه في غاية السهولة . و « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ».

النبي من التوحيد والعدل والنبوّة والاهامة وغير ذلك : تصديق لا النبي من التوحيد والعدل والنبوّة والاهامة وغير ذلك : تصديق لا يشوبه شكّ ولا شبهة لقوله تعالى «ان المؤمنين الذين آمنوا بالله ورسوله ، ثمّ لم يرتابوا » ولقوله «الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم يوقنون » . وهذا الايمان قابل للزيادة لا النقصان ، بخلاف الاوّل ، لقوله تعالى «انّما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم واذا تليت عليهم آياته زادتهم ايماناً وعلى ربّهم يتوكّلون ، الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وممّا رزقناهم ينفقون ، أولئك هم الذين يقيمون حقّاً لهم درجات عند ربّهم ومغفرة ورزق كريم » .

(١٢٤٥) وأمّا ايمان أهل النهاية ، الذين هم الانبياء والاولياء والعارفون من أمّتهم وتابعيهم ، فهو عبارة عن تصديق مجموع ذلك العارفون من أمّتهم والشهود والذوق والعيان ، بحيث لا يخالجه شكّ ولا شبهة مع محبّة كاملة لموجدهم وشوق تام الى حضرته العالية ، المعبّر عنه باللقاء والوصول وغيرهما « فأى الفريقين أحق بالامن ان كنتم تعلمون ؟ عنه باللقاء والوصول وغيرهما « فأى الفريقين أحق بالامن وهم المهتدون »

<sup>2-3</sup> ذلك فضل ..: سورة ٥٧ (الحديد) آية ٢١ || 6-7 ان المؤمنين ..: سورة ٥٤ (الحديد) آية ٢١ || 6-7 ان المؤمنين ..: سورة ٤٤ (الحجرات) آية ٥٠ || 7-8 الذين يقيمون ..: ٧٧ ( النمل ) آية ٣ || 9-12 انما المؤمنون ..: سورة ٨ (الانفال) آية ٢-٤ || 17 وغيرهما : + لقوله M || 17-18 فأى الفريقين ..: سورة ٦ (الانعام) آية ٨٠-٨

الى قوله « ذلك هدى الله يهدى به من يشاء من عباده ولو اشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون ، أولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوّة ، فان يكفر بها هؤلاء ، فقد وكلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرين ، وأولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ، قل : لا أسألكم عليه اجراً ان هو الا ذكرى للعالمين » . والظلم ههنا الشرك عند البعض ، والشكّى والشبهة عند البعض الآخر ، وكلاهما مذموم .

(١٢٤٦) وهذا الايمان ليس بقابل للزيادة . وزيادة هذا الايمان يكون من قبيل الاحسان \_ الذى هو عبارة عن المشاهدة الجليّة ، لقول النبيّ « الاحسان أن تعبد الله كأنك تراه ، فان لم تكن تراه فانّه يراك »\_ و المسمّى بالحقّ اليقن الآتى بمانه .

(۱۲٤٧) والى المراتب الثلات (أى مراتب الايمان الثلاث) والى المراتب المراتب الايمان الثلاث) أشار \_ جلّ ذكره \_ بقوله «ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، ثمّ اتّقوا وآمنوا، جناح فيما طعموا اذا ما اتّقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ، ثمّ اتّقوا وآمنوا، ثمّ اتّقوا وأحسنوا، والله يحبّ المحسنين». والى نقيضها الذى هو الكفر، (أشار) كذلك بقوله تعالى «انّ الذين آمنوا ثمّ كفروا، ثمّ ازدادوا كفراً لم يكن الله ليغفرهم ولا ليهديهم سبيلاً».

(۱۲٤۸) وقد تقدّم تأويل هاتين الآيتين في باب كيفيّة التوحيد 18 مبسوطاً . وكأن المراد أنّه (أي ترتيب الايمان) واقع على ترتيب

F ولاء M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M : M :

التوحيد (في مراتبه) الثلاث، والرجوع عنه (أي عن التوحيد) هو الرق الى الكثرة، لان (المرتبة) الاولى بمثابة التوحيد الفعلى ، والثانية بمثابة التوحيد الفاتي ونقيضه (أي نقيض التوحيد) كذلك وليس ههذا موضع هذا البحث، فارجع الى موضعه .

ونقول: ان مولانا وامامنا أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ أشار أيضاً الى مراتب ايمان أهل النهاية ونقيضها بتقسيم حسن وترتيب جيّد نذكره الى مراتب ايمان أهل النهاية ونقيضها بتقسيم حسن وترتيب جيّد نذكره ههنا، ونرجع بعده الى بحث اليقين وبيان مراتبه. وهو أنّه قال «الايمان على أربع دعائم: على الصبر واليقين والعدل والجهاد. فالصبر منها على أربع شعب: على الشوق والشغف والزهد والترقب. فمن اشتاق الى أبع شعب: على الشهوات. ومن اشفق من النار، اجتنب المحرّمات. ومن زهد في الدنيا، استهان بالمصيبات. ومن ارتقب الموت سارع في الخيرات.

15 (١٢٥٠) « واليقين منها على أربع شعب : على تبصرة الفطنة ، وتأوّل الحكمة ، وموعظة العبرة ، وسنة الاوّلين . فمن تبصّ في الفطنة ، ثبتت له الحكمة . ومن ثبتت له الحكمة ، عرف العبرة . ومن عرف العبرة ، وكانّما كان في الاوّلين .

 $<sup>\|</sup> M - iF \|$  هو الرد: والرد  $| M - iF \|$  هو ونقيضها : ونقيضه  $| M - iF \|$  بتقسيم  $| M - iF \|$  هو الرد: والرد  $| E - i \|$  هم جديد  $| E - i \|$ 

(١٢٥١) «والعدل منها على أربع شعب: على غامض الفهم، وغور العلم، وزهرة الحكم، ورساخة الحلم. فمن فهم، علم غور العلم. ومن علم غور العلم، صدر من شرايع الحكم. ومن حلم، لم يفرط في الامور وعاش قفي الناس حميداً.

(۱۲۵۲) « والجهاد منها على أربع شعب: على الامر بالمعروف ، والنهى عن المنكر ، والصدق فى المواطن ، وشنآن الفاسقين . فمن أمر والمعروف ، شد ظهور المؤمنين، ومن نهى عن المنكر ، أرغم أنوف المنافقين ، ومن صدق فى المواطن ، قصى ما عليه . ومن شنأ الفاسقين وغضب لله ، غضب الله له وأرضاه يوم القيامة .

(۱۲۵۳) « والكفر على أربع دعائم: على التعمّق، والتنازع، والزيغ، والشقاق. فمن تعمّق، لم يثبت على الحقّ. ومن كثر نزاعه بالجهل، دام عماه عن الحقّ. ومن زاغ، ساءت عنده الحسنة، وحسنت عنده السيئة، وسكر سكر الضلالة. ومن شاق "، وعرت عليه طرقه، واعضل عليه أمره، وضاق مخرجه ». \_ هذا آخره.

(۱۲۵٤) وقد ورد في صفة هذا المؤمن ، الذي هو من أهل النهايات ، 15 في القرآن والاحاديث والاخبار ، ما ورد في غيره ، أعنى من وصفه بالقرب والمنزلة عند الله والتعظيم والتبجيل له يوم القيامة وغير ذلك ، ممّا يطول ذكره . ومن جملته انّ الائمّة \_ عليهم السلام \_ وصفوه بالمؤمن الممتحن الذي هو في سلك الملائكة المقرّبين م

F وعرت M: وغرب F وعرت M: F وغرب F الحكم : الحكم : الحكم : F وغرب F عليه F : F هذا آخره F = F

والانبياء المرسلين ، كفولهم « انّ أمرنا صعب مستصعب لا يحتمله الا ملك مقرّب أو نبي مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه للايمان». واليه أشار تعالى أيضاً بقوله « أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم » . وقد عرفت الفرق بين المؤمن الممتحن وغير الممتحن في المقدّمة . والغرض أنّه جليل القدر ، عظيم المنزلة ، رفيع الشأن ، ليس فوقه مرتبة الا مرتبة أهل اليقين والاحسان . جملنا الله من الواصلين الى هذا المقام ، الفائزين بدرجته !

(١٢٥٥) وسبب جميع ذلك بالحقيقة أنّه واصل (الى) مقام اليقين الذي هو أعلى مراتب نهاية الايمان وأقصى مدارج درجة الاسلام، ونسبة اليقين الى الايمان هي بعينها نسبة الايمان الى الاسلام، أعنى كما أنّ الايمان أعلى مراتب نهاية الاسلام، فكذلك اليقين هو أعلى مراتب نهاية الايمان . وليس وراء اليقين مرمي ، لا للانبياء ولا للاولياء ولا للكمّل من تابعيهم ، لانّه هو النهاية والمقصود بالذات من السلوك كلّه .

15 (١٢٥٦) ويشهد به قوله تعالى «واعبد وربّك حتّى يأتيك اليقين » ، أي فاعبده حقّ العبادة ، واعرفه حقّ المعرفة «حتّى يأتيك اليقين » ، أي فاعبده حقّ الحقيق الحقيق ، لا العيني ولا العلمي . فكأنّه تعالى أي اليقين الحقيقي الحقيق ، لا العيني ولا العلمي . فكأنّه تعالى 18 يقول : أنّ المقصود من الايجاد والامر بالعبادة \_ في قوله « وما خلقت الجنّ والانس الا ليعبدون » \_ هو حصول اليقين ومعرفة الحقيقة المشار

<sup>1</sup> كقولهم: لقولهم: لقولهم MF || 2 قلبه للايمان ... الله: - M || 3-4 أولئك... سورة ٤٩ (الحجرات) آية ٣ || 15 واعبد ... سورة ١٥ (الحجر) آية ٩٩ || 18-19 وما خلقت ... سورة ٥١ ( الذاربات ) آية ٥٦

18

اليها في قوله «كنت كنزاً مخفيّاً ، فأحببت أن أعرف ، فخلقت الخلق » ، لا غير . واليه أشار تعالى أيضاً في قوله «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنّه الحقّ » لانّه يشير فيه الى أن " 3 العلّة الغائيّة من مشاهدة الآفاق والانفس ، أعنى العالم بأسره ، هي تبيين الحقّ وتحقيقه على سبيل اليقين . ولا شكّ انّه كذلك .

(۱۲۵۷) والى شرف رتبته وكمال منزلته أشار النبي " صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ بقوله « مِن أقلّ ما أوتيتم اليقين؛ فمن أوتي حظّه منه ، لم يبال بما انتقص من صلواته وصومه » أى من صلواته النافلة وصومه المستحبّ لا غير ، لانّ «النوم على اليقين خير من الصلاة و في الشكّى! » كما قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام «النوم على اليقين خير من الصلاة في شكّى » واليه أشار النبي " \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم « نوم العالِم خير من عبادة الجاهل » أى نوم إلها للهالم بالعلم اليقين خير من عبادة الجاهل به . واليه أشار أيضاً أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في قوله تصريحاً « كم من صائم اليس له من صيامه الله الجوع والعطش ! وكم من قائم ليس له 15 من قيامه الله السهر والتعب! حبّذا نوم الاكياس وافطارهم!»

(١٢٥٨) ولهذا اليقين مراتب: أدناها علم اليقين، وأعلاها حقّ اليقين، وأوسطها عين اليقين، كما سيجيء تفصيله.

(١٢٥٩) لا يقال : انّ الانبياء والائمّة \_ عليهم السلام \_ كانوا

<sup>2−3</sup> سنريهم ..: سورة ٣١ (فعلت) آية ٥٣ | 16 الاكياس: + ويقال الكيس حقيقة عند العارفين الراسخين للعارف للانوار وأسرارهم بالمعارف النوراينة . وكذا الفهيم الفقيه والكامل والعاقل للذي معرفته بالنوارنية معرفة الله Fh (بقلم جديد)

أصحاب يقين، وما كانوا ينالون بنقص صلواتهم وصومهم، \_ لانًا نقول: هذة الصلاة ليس الصلاة المفروضة ولا الصوم المفروض، ولا الصلاة المندوبة المؤكدة اليوميّة، ولا الصوم الواجب، حتّى يلزم ذلك . بل المراد بهذه الصلاة والصوم، الصلاة الزائدة على المندوبة اليوميّة، وكذلك الصوم. ومع ذلك فأفعال الانبياء والرسل والاولياء لا تقاس بأفعال الاميّة، ولا بالعكس. ويكفى في هذا المعنى قضية موسى مع الخضر عليهما السلام. وأيضاً يمكن أنّهم كانوا لا ينالون \_ بعد وصولهم الى مقام اليقين \_ بانتقاص صلاتهم وصومهم، ولكن كانوا يقومون بأدائهما تعليماً للغير وتنبيها له، لانّهم في مقام التكميل، فيجب عليهم ما يجب على غيرهم.

(۱۲۹۰) واذا عرفت هذا، فنرجع الى بحث اليقين ونقول: اعلم النقين أيضاً على ثلاث مراتب، كالاسلام والايمان، أعنى علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين، كما أشار اليه \_ جلّ ذكره \_ في كتابه « كلا لو تعلمون علم اليقين لترون الجحيم، ثم لترونها عين اليقين، 15 ثم لتسألن يومئذ عن النعيم » و« ان هذا لهو حق اليقين ».

(۱۲۹۱) ولكن ليست هذه المراتب على ( نفس ) ترتيب مراتب الأسلام والآيمان، أعنى بحيث يكون أوّلها مخصوصاً بالعوام والثّاني 18 بالخواص والثالث بخاص الخاص، أو بأهل البداية وأهل الوسط وأهل النهاية. بل مراتبه كلّها مخصوصة بأهل النهاية، لان فيهم من هو

<sup>9</sup> فيجب: ويجب MF | 14 كلا لو تعلمون ..: سورهٔ ١٠٢ (التكاثر) آية ٥٥٨ | 15 ان هذا. . : سورهٔ ٥٠ (الواقعة) آية ٥٥ | 18 أو : إما MF

في مقام علم اليقين، ومن هو في مقام عين اليقين، ومن هو في مقام حقّ اليقين، وان كان يمكن (أن تكون) المراتب كلّها في شخص واحد كصاحب (مقام) حقّ اليقين، فانه جامع للمراتب كلّها. واحد كاللها. واحد كما اليقين أوّل مرتبة من مراتب اليقين. ثم عين اليقين، بحيث لا يكمن تحصيل عين اليقين بدون علم اليقين. وكذلك حقّ اليقين، لانه لا يمكن تحصيله بدون عين اليقين (وعلم اليقين). واليس صاحب علم اليقين الاكذلك، لانه مخصوص بمرتبة واحدة. وكذلك صاحب عين اليقين، لانه مخصوص بالمرتبين المعلومتين. وقد وكذلك صاحب عين اليقين، لانه مخصوص بالمرتبين المعلومتين. وقد حرى هذا البحث (عند الكلام) في الفرق بين أهل الشريعة والطريقة والحقيقة بعينه، في القاعدة الاولى من هذا الاصل.

(١٣٦٣) وتعريف اليقين على لسان أهل الظاهر قد مرّ ذكره. المّا تعريقه على لسان القوم واصطلاحهم، فهو أنّهم قالوا: اليقين هو العلم 12 الذي لا يتداخل صاحبَه رببُ على مطلق العرف. ولا يطلق في وصف الحقّ \_ سبحانه \_ لعدم التوقيف. فعلم اليقين هو اليقين نفسه، وكذلك عين اليقين وحقّ اليقين، فانّهما نفسهما.

(١٢٦٤) وأمّا (تعريف اليقين) بحسب التقسيم، فعلم اليقين ما كان بشرط البرهان؛ وعين اليقين ما كان بحكم البيان؛ وحقّ اليقين ما كان بنعت العيان. فعلم اليقين لارباب العقول، أعنى أرباب العقول 18

<sup>4</sup> مرتبة M: مراتب F مراتب اليقين : مراتبه MF  $\parallel$  K وليس ... اليقين M = M = M | M = M | M = M | M = M | M = M | M | M = M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M | M

المؤيدة من عند الله ، كقول الحكماء الالهيين المطّلعين على حقايق الاشياء على ما هي عليه ، المخصوصين بالخير الكثير في قوله تعالى « يؤتى الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ». و « الخير الكثير » هو العلوم والحقايق والاطّلاع على سرّ القدر ، الحاصلة من الحكمة الالهيّة المخصوصة بهم (أى بالحكماء الالهيّين) لا الحكماء من العكمة المعدين عنها.

(١٢٦٥) وعين اليقين لاصحاب العلوم، أى العلوم الحقيقيّة الارثيّة الاكهيّة المتقدّم ذكرها، التى هى علوم الانبياء والاولياء والمرسلين، الحاصلة لهم بالوحى والالهام والكشف، الواصلة الى تابعيهم بالارث، لقوله ـ عليه السلام « العلماء ورثة الانبياء ».

(١٢٦٦) وحقّ اليقين لاصحاب المعارف ، أى الانبياء والاولياء والاولياء والكمّل ، الذين حصلوا معرفة الله ومعرفة الاشياء على ما هى عليه بالكشف والمشاهدة والذوق والفناء وغير ذلك.

(١٢٦٧) والكل يرجع الى الذى أشرنا اليه، أعنى أن هذه المراتب كلها ( لليقين ) مخصوصة بأهل النهاية دون غيرهم، لان علم اليقين هو أوّل دخولهم في العلوم الحقيقيّة الالهييّة الارثيّة المتقدّم ذكرها.

18 (١٢٦٨) فعين اليقين هو أوّل دخولهم في عالم العيان ومقام المشاهدة والفناء وما شاكل ذلك (من الاحوال والمقامات) الرافعة

<sup>2</sup> عليه: عليها MF | 3 يؤتي الحكمة ... سورة ٢ (البقرة) آية ٢٧٢ || 18 فعين: وعين MF

6

للحجب كلَّها ، لقول النبيِّ \_ عليه السلام « انَّ لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة ، لو كشفها لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى المه مصره من خلقه ». ولقول أمير المؤمنين \_ عليه السلام « الحقيقة كشف سبحات 3 الجلال من غير اشارة ». وهذا اشارة الى عدم المشير بالنسبة الى المشار المه ، وبالحقيقة هو اخبار عن مقام الفناء المحض والطمس الكلّيّ.

(١٢٦٩) وحقّ اليقين هو أوّل دخولهم في البقاء الحقيقي ، الحاصل بعد الفناء الكلِّي ، المسمِّي بالفرق بعد الجمع الذي هو مقام التكميل والرجوع الى الكثرة بالله لا به ، لقوله تعالى « وما رميتَ اذ رميتَ و ولكنّ الله رمي ». ولقوله ( في الحديث القدسيّ ) « كنتُ سمعه وبصره ولسانه ویده ورجله؛ فبی یسمع وبی یبصر وبی ینطق وبی یبطش وبی يمشي » الحديث . (وهذا هو المقام) الذي هو نهاية مراتب الانسان 12 الكامل ، الذي لا يمكن (أن تكون) فوقه مرتبة ولا مقام . (وهو) المشار اليه في قوله تعالى « قاب قوسين أو أدنى "المعبّر عنه بالمقام المحمود والافق الاعلى، الوارد في اصطلاح القوم ( في طيٌّ هذا المثلُ) 15 « ليس وراء عَبّادان قرية » .

(١٢٧٠) (ومقام حقّ اليقين هو) المشار اليه في قول أمير المؤمنين ـ عليه السلام « لو كشف الغطاء ، ما ازددت ملى يقيناً » . وكذلك في قول الشيخ 18 الكامل محيى الدين بن العربي \_ قدّس الله سرّه \_ « واذا ذقت َ هذا ، فقد

<sup>2</sup> لاحرقت M : لاحترفت F السبحات M : سبحاة M : و ما رميت ... سورة ٨ ( الانفال ) آية ١٧ || 14 قاب قوسين ...: سورة ٥٣ ( النجم ) آية ٩ || 19 العربي: الاعرابي MF

ذقت الغاية التي ليس فوقها غاية في حقّ المخلوق. فلا تطمع ولا تتعب نفسك في أن ترقى أعلى من هذا الدرج، فما هو ثمّة أصلاً، وما بعده الا العدم المحض».

(١٢٧١) وكذلك قوله « ايّاكم الجمع والتفرقة ! فان الاوّل يورث الزندقة والالحاد ، والثاني (يورث) تعطيل الفاعل المطلق . وعليكم بهما ! 6 فان جامعهما موحد حقيقي ، وهو المسمّى بجمع الجمع وجامع الجميع ، وله المرتمة العلما والغاية القصوى ».

9 الا آحاد من أهل الله . فاذا رأيت من يعرف هذا \_ وأن الامر على ذلك \_ عين صفاء خلاصة خاصة الخاصة من عموم أهل الله تعالى » لان كل ذلك اشارة الى وصولهم الى نهاية المراتب وأقصى المقامات ، الذى هو مقام اليقين عموم أبد الوصول اليه !

(١٢٧٣) ومثال ذلك ، أى مثال هذه المراتب أعنى مرتبة علم اليقين وعين اليقين وحقّ اليقين مثال شخص ولد فى بيت مظلم ، وهو مكفوف العين، وما كان يقدر أن يطّلع من بيته ولا أن يشاهد جرم الشمس وأنوارها المشرقة على الآفاق . ولكن سمع بذكرها واطّلع على أوصافها وكيفيّة طلوعها وغروبها وكمال اشراقها وغير ذلك .

18 (١٢٧٤) فاذا طلع من البيت وفتح عينيه وشاهد طلوع الصبح الصادق ،

<sup>1</sup> المخلوق M : المخلوقات F  $\parallel$  ولاتتعب F : ولا يبعث M  $\parallel$  S هذا الدرج M : هذه الدرجة H H الجمع : والجمع : والجمع H H H يعرف H : تفرق H H المقامات : H المقام H H مثال H : امثال H المقام

الذى هو أعظم علامة من علامات طلوع الشمس، فهو بمثابة علم اليقين، لانه لا شكّ أحد فى أن بعد طلوع الصبح يكون طلوع الشمس، لانه يُعرَف بالحقيقة أنّ الصبح والضياء من آثار أنوار الشمس وشعاعها المشرق. واذا 3 طلعت الشمس وانتشر اشراقها على الآفاق، وشاهدها (الشخص) على هذا الوجه مع جرمها العظيم أيضاً، فهو بمثابة عين اليقين، لانّه شاهد بعينه (الآن) ما علمه بعلمه قبل ذلك.

(۱۲۷۵) واذا وصل هذا المشاهد الى جرم الشمس ، وزالت كثافته وصار نوراً محضاً ، وحصل بينه وبينها مناسبة ذاتية بحيث صارت هى هو أو هو هى ، فهو بمثابة حقّ اليقين . وقد تقدّم هذا المثال مرّة أخرى . وهذا يكون كصيرورة نور القمر ونور الكواكب فى النهار نوراً واحداً ، وهو نور الشمس . (ذلك) لانّ الكواكب والقمر ليسوا بغائبين (فى النهار)، لكن من غلبة نور الشمس لا يبقى لهم نور ولا وجود . وهذه هى الوحدة كالحقيقية عند القوم ، لا غير . والى هذه الوحدة أشار (القرآن) بقوله الحقيقية عند القوم ، لا غير . والى هذه الوحدة أشار (القرآن) بقوله وجه ربّك ذو الجلال والاكرام » « وله المثل الاعلى فى السماوات والارض » .

(۱۲۷٦) والى هذا (المقام الحقّى") أشار الامام عليه السلام فى قوله المتقدّم ذكره «قد أبصر طريقه، وسلك سبيله، وعرف مناره، وقطع 18 أعمّاره، واستمسك من المُعرى بأوثقها، ومن الحبال بأمتنها. فهو من اليقين

<sup>3</sup> والضياء: + الحاصل له كله MF | 14 كل شيء ... سورهٔ ٢٨ (القصص) آية ٨٨ | 14-15 كل من عليها ... سورهٔ ٥٥ (الرحمن) آية ٢٦-٢٧ | 15 وله المثل... سورهٔ ٣٠ (الروم) آية ٢٦

<u>.</u> ز

على مثل ضوء الشمس ». وأمثال ذلك في هذا الباب كثيرة ؛ نكتفى منها بهذا المقدار ، ونكل الامر الى الله الواحد القهار . « وتلك الامثال نضر بها للناس وما يعقلها الاالعالمون » .

المضرب، أعنى مبلغ النهاية ومضرب الكمال المعبّر عنه تارة بحق اليقين المضرب، أعنى مبلغ النهاية ومضرب الكمال المعبّر عنه تارة بحق اليقين وتارة بأحديّة الفرق بعد الجمع، فنقطع هذه القاعدة عليه، بل الاصول والقواعد كلّها، فانّه مقام شريف ومغرب جليل، لا يجوز التجاوز عنه لفوله تعالى «واعبد ربّك حتّى يأتيك اليقين». ونلتمس منه تعالى الوصول اليه والحصول بين يديه، وأن يجعلنا من الموقنين المخلصين في طريقه، الواصلين الى مقام الاستقامة والتمكين في سبيله، الوارثين علوم أنبيائه وأوليائه «الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون».

12 (١٣٧٨) واذ فرغنا من الاصول والقواعد كلّها ، بل من نفس الكتاب والمقصود بالذات في هذا الباب ، فلنشرع في الخاتمة المشتملة على الوصيّة ، ونقطع الكتاب عليها كما شرطنا ، ونستمدّ من الله تعالى التوفيق 15 والعون ، ونتّكل عليه في جميع ذلك ، فانّه وليّ الاجابة والتحقيق ، وما توفيقي الا بالله ، عليه توكّلت واليه أنيب » .

<sup>2-3</sup> وتلك الامثال ..: سورة ٢٩ (العنكبوت) آية ٢٤ || 8 واعبد ..: سورة ٥٠ (الحجر) آية ٩٩ || 11 الذين يرثون ..: سورة ٣٣ (المؤمنون) آية ١٠ || 16 وما توفيقي ..: سورة ١١ (هود) آية ٩٠

## الخاتمة في الوصية

(١٢٧٩) اعلم أن هذه الخاتمة مشتملة على وصيّة ، وهي متضمّنة لوصايا متعدّدة .

(١٢٨٠) منها أنّه لا ينبغي لاحد أن يشرع في مطالعة هذا الكتاب

بقوّة عقله ورأيه والمقدّمات القياسيّة العقليّة ، فانّه لا يفهم منه شيئًا أصلاً ، ويقع بواسطته في الكفر والضلال ، ويصل بسببه الى مرتبة الاهواء والاضلال ، ويكون ممّن خسر الدنيا والآخرة ، نازلاً في حقّه « خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المبين » .

وبدون ممن حسر الديا والاحرة ، فارد في حمه "حسر الديا والاحرة ذلك هو الخسران المبين " .

(۱۲۸۱) وهذا الكتاب ليس أعظم من كتاب الله ، وقد ورد فيه و يضل به كثيراً ويهدى به كثيراً وما يضل به الا الفاسقين " . وسبب ذلك لان " كلمات هؤلاء القوم صادرة من مشرب الولاية ومنبع الذوق ومعدن الشهود ، وادراكها موقوف على افتتاح عين البصيرة بكحل عناية الله ونور الشهود ، لقوله تعالى « قل : هذه سبيلى أدعو الى الله على بصيرة أنا ومن اتبعنى " لا على الفكر والدراية بمعاونة العقل وادراكاته . ولهذا لا يحصل منها ( أى من كلمات القوم ) شيء الالاهلها ، لقولهم « لا يحمل عطاياهم الا منها ( أى من كلمات القوم ) شيء الالاهلها ، لقولهم « لا يحمل عطاياهم الا

<sup>7-8</sup> خسرالدنیا ..: سورهٔ ۲۲ (الحج) آیهٔ ۱۱ || 10 یضل به : سورهٔ ۲ ( البقرة ) آیهٔ ۲۶ || 11 لان : ان F ،-M || 13-14 قلهذه ..: سورهٔ ۱۲ (یوسف) آیهٔ ۱۰۸

12

مطاياهم».

الولاية ، وادراكها موقوف على افتتاح البصيرة ، فهى مغلقة محتملة لوجوه كثيرة ، كما ورد في ( شأن ) القرآن أنه «حمّال ذو وجوه ي » . وورد أيضاً « أن للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه أبطن الى سبعة أبطن وسبعين بطناً». ولهذا كانوا دائماً مبادرين الى النصيحة فيها ، كقول بعضهم لبعض مريديه المتقدّم ذكره « ألا ، لا يلعبن بك اختلاف العبارات ! فانه « اذا أبعثر ما في القبور » وحضر البشر في عرصة الله يوم القيامة ، فلعل من كل ألف تسعمائة وتسعا وتسعين يبعثون من أجداثهم وهم فتركى بأسهم العبارات ، وعليهم دماؤها وجراحها . غفلوا عن المعانى فضيعوا المبانى » .

(۱۲۸۳) فحينئذ كلّ من أراد الحظ من مطالعة هذا الكتاب والذوق من مشاهدته ، فينبغى أن يتوجّه اليه امّا بالتوجّه التام وصفاء الباطن وخلوص الاعتقاد والتسليم الكامل والتصديق الخالص ، أو بمعاونة شخص عارف كامل محقّق ، واصل (الى) مقام الاستقامة والتمكين ، أعنى مر تبة التكميل ، ليوصله الى حقايقه ودقايقه ، لان «لكلّ مكان مقال ، ولكلّ مقال رجال » . واليه أشار \_ جل ذكره « فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون » . وأهل

<sup>6</sup> مبادرين : بادرين MF | 7 لا يلعبن F : لا يلعب MF | 7-8 اذا بعش ...: سورة ١٠٠ (العاديات) آية ٩ || بعش F : بعثه M || 9 يبعثون F : ينبعثون M || 9 قتلي F : قبلي M || بأسهم F :بانهم M || 10 ذبحي : ذبائح MF || 17 فاسألوا ... سورة ١٦ ( النحل ) آية ٥٤

الذكر هم هؤلاء القوم بعد الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كما عرفت في القاعدة الثالثة من هذا الاصل.

(١٧٨٤) ومنها أن هذا الكتاب مشتمل على أعظم أقوال الصوفية و والشيعة ، ومعارضاتهم ومجادلاتهم ، وأقوال علماء الظاهر أيضاً استشهاداً ، وأقوال الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ كذلك . وكان الغرض من ذلك أن يصير الشيعة صوفية والصوفية شيعة ! ومعلوم أن هذا أمر صعب وشغل خطير ، 6 لان كل واحد منهما في (حير ) ضيق لا يمكن اخراجه الا بألف حبل من حبال البراهين العقلية والاستشهادات النقلية ، منضمة اليها الاستدلالات الكشفية والدلائل الذوقية ، لقوله تعالى « وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها ، و وان يروا سبيل الرشد لا يتحذوه سبيلا » . فحينئذ لا ينبغي أن يشنع أحد على صاحبه بأنه قد أكثر من نقل كلام الغير فيه ، لان في كل نقل حكمة بالغة ونكتة دقيقة لا يعرفها الا أهلها .

(١٢٨٥) وأيضاً لو لم يسمع الشيعة كلام الصوفيّة بالفاظهم المعيّنة، لما اطمأنّت قلوبهم ؛ وكذلك الصوفيّة ، لانّهم (أى الصوفيّة) يريدون أيضاً أن يسمعوا كلام الشيعة بعباراتهم المعيّنة. وبعد ذلك ، لو لم ينضمّ الى هذه الاقوال قول الله وقول الانبياء والائمّة والعارفين من عباده ، لما اطمأن قلب أحد منهم ومن غيرهم ، لقوله تعالى « وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبّت به فؤادك ».

<sup>6</sup> يصير M : ينصر F || صوفية ... شيعة M : \_ 1 || 9\_10 وان يروا ..: سورهٔ ٧ (الاعراف) آيهٔ ١٤٣ || 10سبيلاً : + وان يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلاً F || 11 اكثر : كثر MF || 14 لما اطمأنت قلوبهم : لم تطمئن قلبه MF || 16 لما اطمأن : لم يطمئن قلبه MF || 16 لما اطمأن : لم يطمئن MF || 18 وكلا نقص ... سورهٔ ١١ (هود) آيهٔ ١٢١

والسلام!

(۱۲۸٦) ومنها أنه لا ينبغى أن يحكم أحد بتكرار فيه لفظاً أو معنى ، فانه لو تحقق ، لعرف أنه ليس تكراراً ، بل فيه حكمة وسر ونكنة ورمز . ويتو هم أيضاً بعض الجهال هذا المعنى في الفرآن الكريم لتكرار بعض الآيات فيه ، كقوله « فبأى آلاء ربّكما تكذبان » و كقوله « متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ؟ » وأمثال ذلك . وليس ( هو في الحقيقة ) كذلك ، لان الفرآن لا يمكن فيه تكرار لفظ ولا كلمة ولا آية أصلاً ، لانه على صورة الوجود كله ، وليس فيه تكرار (لا) صورة و (لا) معنى ، لان الصورة التي وجدت لا يمكن مثلها أبداً وأزلاً ، وكذلك المعنى . وهذا البحث وجدت لا يمكن مثلها أبداً وأزلاً ، وكذلك المعنى . وهذا البحث مفروغ منه :

وفي كلّ شيء له آية الله على أنّه واحد

وهذا يعلم من تقسير « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ».

12 (۱۲۸۷) ومع ذلك فحيث نحن \_ في مجموع هذا الكتاب \_ في (صدد) اثبات مطلوب واحد الذي هو التوحيد ، فلو تكرّر لفظ أو تكرّر معنى ، فلا يكون فيه عيب ، لانه بالحقيقة لا يكون تكراراً بل يكون مشابهاً ، أو يكون سهواً ، أو يكون فيه معنى آخر . ومثاله اننى ذكرتُ كلام على " \_ عليه السلام \_ وهو قوله « اول الدين ... » في موضع لاجل اثبات الصفات ، وفي موضع لاجل تحقيق التوحيد ، وفي موضع لاجل نفي الصفات . ومعلوم أن " هذا ( كلّه ) ليس بتكرار ، والاعتماد في ذلك على أهله لا غير .

<sup>4</sup> فبأى ..: سورة ٥٠ ( الرحمن ) آية ١٥ || 4-5 متى هذا الوعد ..: سورة ٢١ ( الانبياء ) آية ٣٩ || 11 يعلم M : تعليم F || ليس كمثله ..: سورة ٤٢ (الشورى ) آية ٩

(١٢٨٨) ومنها أنه اذا وجد أحد في تركيبه وألفاظه عجمة أو لكنة (فيمكنه أن) يقوم باصلاحه ان كان من أهله ، ولا ينسب صاحبه الى الجهل بمعناه ، فان هذه الطائفة لا تعتبر بلاغة الالفاظ وجزالة التركيب (غرضاً وأصيلاً) ، بل غرضهم ايصال المعنى (المقصود) الى المستحقين ، خالصاً مخلصاً لله تعالى ، لا اظهاراً لفضيلة ولا اشتهاراً بالفصاحة والبلاغة ، كما تقدم في باب النوحيد . فعلى أي وجه اتفق وعلى أي لسان ظهر ، فهو جيد .

عباراتنا شتّی وحسنك واحد وكلّ الى ذاك الجمال يشير

لاته لا يختلف باختلافه « ومن آياته خلق السماوات والارض واختلاف و ألسنتكم وألوانكم، ان في ذلك لآيات للعالمين ».

(۱۲۸۹) فان لا يختلف (أى قول الله) باختلاف الا لسنة حقيقة وان اختلف مجازاً ، حيث ظهر بالعبرانيّة والسريانيّة والعربيّة وغير ذلك - «ولو الانتلاف من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً » فكذلك قول هؤلاء القوم ، فانّه لا يختلف باختلاف العبارات وشتيت الالسنة ، عربيّة كانت أو عجميّة ، هنديّة كانت أو روميّة . فاذن لا ينبغى (لهم) أن يذمّوه (أى كلام المصنّف) بركاكة الالفاظ وضعف التركيب ، فانّه (أى المصنّف) مقرّ بذلك وهو في قدم العذر «والعذر عند كرام الناس مقبول».

<sup>1</sup> اذا وجد: لو وجد MF || 5 والبلاغة: + والمعنى المقصود MF || 5-6 كما تقدم: لما تقدم MF || 9-6 كما تقدم: لما تقدم MF || 9-10 ومن آيانه ... سورة ٣٠ (الروم) آية ٢١ || 10 للعالمين: + كقول الله مثلاً MF || 11 فان: فانه MF || 12-13 ولو كان ... سورة ٤ (النساء) آية ٨٤

9

(١٢٩٠) وأيضاً لو لم يكن طالبو هذا الكتاب مستأنسين بالعربيّة ، آلفَين بها ، لما كتب ( المصنّف ) المعنى المقصود بالعربيّة ، فهو ما أظهره الا 3 بلسان أراده ( منه ) طالبوه لانسهم به وسرعة تعقلهم له ، لقوله تعالى « وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه » ولقوله « ولو جعلناه قرآناً أعجميّاً لقالوا لولا فصَّلت آياته أأعجميُّ وعربيُّ ، قل: هو للذين آمنوا هدى وشفاء». ولهذا كم من كتب ورسائل كتبتها بالفارسيّة حيث كان طالبوها أعجام 6 والتمسوا ذلك ، مثل « جامع الحقايق » و « رسالة التنزيه » و « أمثلة التوحيد » وغمر ذلك.

(١٢٩١) ومنها أن لا يتوهم من الصوفيّة ، اذا سمع بذكرهم قبل الاطّلاع على أصولهم وقواعدهم ، الصوفيّة الذين هم في هذا الزمان ، لاتّهم ليسوا في الحقيقة بصوفيّة ، كعلماء هذا الزمان أيضاً ليسوا بعالمين حقيقة "، بل اذا خطر بحاطره أو سمع من غيره أو طالع من الكتب أحوالهم، يتصوّر منهم أقدمهم وأعلمهم وأعظمهم ، مثل سلمان الفارسي و ُاويس القرني وأهل الصفّة، الذين ورد فيهم « ولا تطرد الذين يدعون ربّهم بالغداة والعشى 15 يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء ، فتطردهم فتكون من الظالمين. » وكذلك المقداد وأبو ذرّ وعمّار وأمثالهم ، وبعدهم كميل بن زياد النخعيُّ وأبو يزيد البسطامي والجنيد

<sup>12-1</sup> مستأنسين ..: اذا خطر M -: F الفين : مألوفين F (ابراهیم) المالیوه :  $\| \mathbf{F} \| + \| \mathbf{F} \|$  ارادة  $\| \mathbf{F} \| \| + \| \mathbf{F} \|$  اراده : ارادوه  $\| \mathbf{F} \| \| + \| \mathbf{F} \|$ آیهٔ ؛ | 4 ولو جعلناه ..: سورهٔ ۱ ٤ (فصلت) آیهٔ ٤٤ || 6 کتب : کتاب F || 6 اعجام : عجما F | 12 | 8 (صفحة ١٥) بخاطره... في الفروع على M\_ : F ولا تطرد ..: سورهٔ ٦ ( الانعام ) آ بهٔ ٥٦

البغدادى ، الذين كانوا تلامذة للائمة المعصومين \_ عليهم السلام \_ و(كانوا) مريديهم ومودعي أسرارهم ، كما عرفته في الفصل الاوّل .

(١٢٩٢) وكذلك من الشيعة ،أعنى لا ينبغى أن يتوهم أيضاً من الشيعة الشيعة الشيعة المختلفة من الفرق الباطلة عند الشيعة أيضاً ، المتقدّم ذكرهم، مثل الاسماعيليّة والغلاة والزيديّة وغير ذلك ، فانّهم ليسوا بشيعة حقيقة ً؛ بل ينبغى أن يتصوّر من الشيعة طائفة مخصوصة ، أعنى الذين تقدّم 6 ذكرهم وثبتت حقيّتهم ، الموسومين بالاننى عشريّة ، الاماميّة ، المثبتة اصولهم وقواعدهم فى الاصول على النص والعصمة ، واسنادهم ورواياتهم فى الفروع على النقل الصحيح من النبي والائمة عليهم السلام للنهم فى التحقيق هم والمقوم الذين ورد فى حقهم «فسوف يأتى الله بقوم يحبّهم ويحبّونه أذلة على المؤمنين أعزّة على الكافرين ، يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة المؤمنين أعزّة على الكافرين ، يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة الأثم "الآية .

(١٢٩٣) وشرف الطائفتين المذكورتين (أى الشيعة الاماميّة والصوفيّة) ومنزلتهما ، بل حقيقتهما ، (هو) بأنّهما حاملا أسرار الانبياء والاولياء عليهم السلام ـ ظاهراً وباطناً ، لانّ الانبياء والاولياء كانوا جامعين لجميع 15 الاسرار الالهيّة ظاهراً وباطناً . فالشيعة قاموا بحمل أحكامهم وأسرارهم بحسب الظاهر والشريعة ، والصوفيّة قاموا بحمل أسرارهم وحقايقهم بحسب الباطن والحقيقة ، وان كانت الصوقية بالحقيقة أيضاً هي الشيعة ، كما عرفته عند بحث المؤمن الممتحن وغير الممتحن .

<sup>9</sup>\_4 (صفحة ٦١٦) النقل الصحيح .. : والطريقة F : ـ 10 | M - 12 فسوف يأتي .. : سورة ه (المائدة) آية ٥٩

(١٢٩٤) وهذا بالحقيقة من ترتيب الوجود وكمال الشريعة الالهيّة واقتضاء المراتب المذكورة ، «ذلك تقدير العزيز العليم » « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » . وقد عرفت بعض هذا البحث أيضاً عند بحث الشريعة والطريقة والحقيقة ، فارجع اليه .

(١٢٩٥) ومنها أنه (ينبغي أن) لايحكم باعتقاد صاحبه (أي صاحب هذا الكتاب أو هذا المقام) الا على الوجه الذي تقرّر في هذا الكتاب من أوَّله الى آخره، لكن بعد تأمَّله وتحقَّقه على ما ينبغي ، أعنى لا ينبغي أن يُعرَف الا جامعاً بين أسرار الانبياء والاولياء عليهم السلام \_ بحسب الظاهر والباطن ، المعبّر عنهما بالشريعة والطريقة والحقيقة ، والجمع بينهما (أي بين الظاهر والباطن) بالحقيقة ، الذي هو أكمل المقامات وأعظم المراتب، المشار اليه مراراً، بحيث لا يُعَدُّ من الشيعة 12 الصرفة ولا (من) الصوفيَّة المحضة ، بل متَّصفاً بالمقام المحمَّديُّ الذي هو الجامع بين المقامين ، لقوله \_ عليه السلام « قبلتي ما بين المشرق والمغرب » المعبّر عنه بالدين القيّم في قوله تعالى « ذلك الدين القيّم 15 ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون "لان عير ذلك يكون ظنّاً في حقّه، و « انَّ بعض الظنَّ اثم » و« انَّ الظنَّ لا يغنى من الحقِّ شيئًا ». ولذلك أقول فيه ما قد قال أكمل الخلق وأعظمهم ، وهو قوله تعالى

<sup>2</sup> ذلك تقدير ..: سوره 7 ( الانعام ) آيه 7 ، وديكر  $\parallel 2$  = 8 ان في ذلك ..: سوره 7 (ق) آيه 7  $\parallel 4$  = 17 والحقيقة ... قوله تعالى 7 = 18  $\parallel 11$  يعد : يعده 7  $\parallel 4$  = 15 ذلك الدين ... سوره 7 ( يوسف ) آيه 18  $\parallel 16$  ان بعض ... سوره 18 ( يونس ) آيه 18 18 19 وسوره 18 وسوره 18 ( النجم ) آيه 18 19 19 ان الظن ... سوره 18 ( يونس ) آيه 18 19 وسوره 18 ( النجم ) آيه 18

«وان هذا صراطی مستقیماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرّق بکم عن سبیله ، ذلکم وصّاکم به لعلکم تتّقون » . و « الحمد لله الذی هدانا لهذا ، وما کنّا لنهتدی لو لا أن هدانا الله » . « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » .

(١٢٩٦) وأقول أيضاً في آخر الكناب ما قد قلتُ في أوّله ، لان النهايات هي الرجوع الى البدايات ، وأقطع الكتاب عليه ، وهو 6 هذا :

لقد كنتُ قبل اليوم أنكر صاحبى
اذا لم يكن قلبى الى دينه دان ولفد صار قلبى قابلاً كلَّ صورة فمرعى لغزلان وديراً لرهبان وبيتاً لاوثان وكعبة طائف والواح توراة ومصحف قرآن والواح توراة ومصحف قرآن ركائبه أرسلتُ دينى وايمانى . 15 هذا آخر الوجه وآخر الكتاب والحمد لله رب العالمين والحمد لله رب العالمين

M=1.7 وإن هذا ... العالمين M=1.7 M=1.2 وإن هذا ... سورة M=1.3 والانعام) آية M=1.3 والحمد لله ... سورة M=1.3 (الاعراف ) آية M=1.3 والحمد لله ... سورة M=1.3 (الحديد) آية M=1.3 القد كنت ... رجوع شود بصفحة M=1.3 كتاب حاضر (شعرمحيي الدين بن العربي)

رسالة نقد النقود فى معرفة الوجود تصنيف سيّد حيدر آملي

#### بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين

رسالة نقد النقود في معرفة الوجود لاضعف عباد الله وأحوجهم الى غفرانه حيدر بن على بن حيدر العلوى الحسيني الآملي \_ أصلح الله حاله.

#### (خطبة الكتاب)

(۱) الحمد لله الذي تنزّه عن الكثرة وعن اعتباراتها ، وتلبّس بالمظاهر ، وتقدّس عن مقتضياتها ، حتّى صدق عليه « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» ، وخرج عن أن يكون له في الوجود شبيه ولا نظير . وصلّى الله على السبب الاعظم لظهور صور المخلوقات ، والممدّ الاعلى لاشعّة أنواره من مشكاة الموجودات ، وعلى آله الموصوفين بأشرف الخصال والفعال ، المنصوصين لخلافته من أزل الآزال .

12 (Y) أمّّا بعد: فلمّا فرغت من « رسالة الوجود » وما اشتملت عليه من اثبات اطلاقه وبداهته ووجوبه ووحدته وظهوره و كثرته ، ومن المعارضة بين المتكلّمين والحكماء الموحّدين ، والاستشهاد بكلّ واحد منهم ، بعد 15 الاستشهاد بكلام الله تعالى و كلام أنبيائه وأوليائه ـ عليهم السلام ـ و (لمّا

<sup>7-8</sup> ليس ..: سورة 7 ( الشورى ) آية 9 || 12 و ما اشتملت عليه : واشتمل عليه |F| || 31 و من المعارضة : وعند المعارضة |

فرغت أيضاً) من توابعها ولوازمها من الامثال المضروبة والنكات المطلوبة ، التمس بعض اخوانى الذى كان عندى أعز من انسان العين فى العين ، أن أنتخب منها انتخاباً مختصراً مفيداً ، قليلاً فى الحجم ، كثيراً فى المعنى ، لاتها (أى رسالة الوجود) كانت مشتملة على مقدّمة وثلاثة أركان : المقدمة ، فى بحث الشريعة والطريقة والحقيقة ؛ والركن الاوّل ، فى بحث الوجود واطلاقه وبداهته ؛ والركن الثانى ، فى بحث وجوبه ووحدته ؛ والركن الثانى ، فى بحث وجوبه ووحدته ؛ والركن الثالث ، فى بحث طهوره وكثرته . وكان ذلك كثيراً لان كل واحد من الاركان كان مشتملاً على أبحاث كثيرة ، وكذلك واحد من الاركان كان مشتملاً على أبحاث كثيرة ، وكذلك

(٣) فانتخبت من الركن الاوّل لبّه وخلاصته ، وكذلك من الركن النانى والثالث. وما اعترضت للمقدّمة بشيء أصلاً . وجعلت (هذا البحث) رسالة برأسها ، وبني تنها على ثلاثة اصول : الاصل الاوّل ، في بحث الوجود 12 واطلاقه وبداهته ؛ والاصل الثاني ، في وجوبه ووحدته ؛ والاصل الثالث ، في ظهوره وكثرته . أعنى (أن هذه الرسالة) ربّب تنها على ترتيب (الرسالة) الاولى ، بلا تغيير ولا تبديل ، وسمّيتها بنقل النقود في معرفة الوجود ، وجعلتها تحفة لارباب الاستعداد الكامل والذكاء التام والفطنة الفطريّة 15 الحقيقيّة ، لا لكل أحد من الجاحدين ، المبعدين عن الحق وأهله . نعوذ بالله منهم ومن أمثالهم !

(٤) « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو 18

<sup>11</sup> وجعلت : وجعلته F | 14 ترتيب : ترتيبها F | 13 بلا تغيير : بلا تغير F | 14 المبعدين : المبعودين F | 18 ان في ذلك ... سورة ٥٠ (ق) آية ٥٣ ا

3

6

شهيد ». \_ « ان في ذلك الآيات الأولى النهى ». \_ « ان في ذلك «الآيات الأولى الألباب ».

علم التصوّف علم ليس يعرفه الله الله الله أخو: فطنة بالحق معروف وليس يبصره من ليس يشهده

وكيف يبص ضوء الشمس مكفوف؟

وسألت الله في اتمامها العون والتوفيق ، وفي اتّقانها الكشف والتحقيق . \_ « وما توفيقي الله عليه توكلت واليه أنيب » . واذا تحقّق هذا ، فلنشرع في الاصول . وهي هذه :

<sup>1</sup> ان في ذلك ..: سوره ٢٠ (طه) آية ٥٦ | 1 ـ 2 لآيات ... سوره ٣ ( آل عمران ) آية ١٨٠ | وما توفيقي ..: سوره ١١ (هود) آية ٩٠

# الاصل الاوّل

### في بحث الوجود واطلاقه وبداهته

- (٥) اعلم أن هذا الاصل مشتمل على بحث الوجود واطلاقه وبداهته 3 من طريق الموحدين من أرباب النصوف، عقلاً ونقلاً وكشفاً. لكن قبل الشروع فيه، لا بدّ من تقديم كلمات متعلّقة به على سبيل الخطاب،
- وهي هذه:
- (٦) اعلم أنه ما شكّ أحد، من أهل العلم والعقل ولا من أرباب الشكف والشهود، في الوجود مطلقاً، وان عجزوا عن تعريفه وتحقيقه والنعبير عنه، لان كلّ من شكّ فيه شكّ في وجوده، ومحال أن وشكّ أحد في الوجود بشكّ أحد في الوجود

مطلقاً .

- (٧) ومن وضوح الوجود ، ذهب الاكثرون الى أنّه بديهي 12 غني عن التعريف ، كقول بعضهم مثلاً : «وجود كلّ شخص ضروري له». أعنى كلّ شخص يعرف ضرورةً أنّه موجود لا معدوم ؛ واذا
- كان وجوده ضروريّاً ، كان مطلق الوجود ضروريّاً لانّه جزؤه ، وضروريّة 15

(٨) و كقولهم أيضاً: « الوجود لا يمكن تعريفه بحسب الحقيقة لانه بديهي التصوّر ، والبديهي ممتنع تعريفه لامتناع تحصيل الحاصل . فالوجود ، من حيث هو وجود ، غني عن التعريف » . وأكثر البديهيّات هذا شأنها ، أعنى أنها ليست بقابلة للتعريف ولا للتعبير ، كالذوقيّات مثلاً فانّها كذلك ، كالوقاع وأكل الحلاوة وما شاكل ذلك ، لانّها ليست بقابلة للتعبير والتعريف حقيقة .

(٩) ولهذا ما عرّفوه (أى الوجود) بشيء يوجب الاطمئنان أو يحصل منه الايقان ، كقولهم: «الوجود ما يصير به الشيء فاعلاً أو منفعلاً ». وكقولهم: «الوجود ما يتحقّق به الشيء في الخارج ». وكقولهم: «الوجود هو الكون في «الوجود هو الكون في الخارج ».

12 (١٠) ولعجزهم أيضاً عن معرفته ، وعدم اطلاعهم على حقيقته ، 
ذهب بعضهم الى أنه (اى الوجود) بديهى ؛ وبعضهم الى أنه اعتبارى ؛ 
وبعضهم (الى) أنه حقيقى ؛ وبعضهم (الى) أنه كلّى ؛ وبعضهم الى أنه 
وبعضهم (الى) أنه خارجى ؛ وبعضهم (الى) أنه حسّى ؛ وبعضهم (الى) أنه حسّى ، وبعضهم (الى) أنه ضرورى ، وأمثال ذلك .

(١١) وهذه الوجوه (جميعاً) عند التحقيق ليست من كلّ الوجوه عند التحقيق ليست من كلّ الوجوه الله حميّن الأمر) يحتاج الى مميّن الله من كلّ الوجوه باطلاً ، لكن (الامر) يحتاج الى مميّن محقّق ، يتميّز به الحقّ ويبرز من بينها . وما حصلت هذه المرتبة الشريفة

 $<sup>\</sup>mathbf{F}$  - انها لیست : لیس $\mathbf{F}$  بقابلہ : بقابل  $\mathbf{F}$  الوجود :  $\mathbf{F}$  الوجود :  $\mathbf{F}$  به :  $\mathbf{F}$  - ا

6

العليا ، وهذه السعادة الجليلة العظمي ، بعد الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ الا للموحّدين المحقّقين من أهل الله وخاصّته ، والكاملين المكمّلين من أرباب التوحيد وخلاصته ، لانّهم ما شرعوا في تحقيق هذا الامر العظيم ، و وطلب ِ هذا الشغل الخطير ، بعقولهم الضعيفة وأفكارهم الركيكة ، بمعاونة ترتيب المقدّمات والنتيجة ، حتّى يحصل الهم الحرمان من مطلوبهم ، ويزيدهم العمى والتحيّر في مقصودهم .

(١٢) بل توجّه الموحّدون المحقّقون الى جناب الحقّ \_ جلَّ جلاله \_ حقّ التوجّه، لقوله تعالى : « اتّقوا الله حقّ تقاته ولا تموتنّ الا وأنتم مسلمون ». وسلكوا سبيله حقّ السلوك ، لفوله تعالى « والذين 9 جاهدوا فينا لنهديتهم سبلنا » . والتمسوا منه تعالى الكشف التام في تحقيقه، والوضوح الكامل في تعيينه، حتَّى أعطاهم (الحقّ تعالى) ما أعطاهم، وعلَّمهم ما علَّمهم، لقوله في الأوَّل « هذا عطاؤنا فأمننُ 12 أو أمسك منير حساب » ولقوله « فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد». ولقوله في الثاني « واتّقوا الله ويعلّمكم الله» ، وقوله « الذي علَّمُ بالقلم علَّم الانسان ما لم يعلم». وبذلك عرفه الموحَّدون المحقَّةون 15 على ما عرفوه، وشاهدوه على ما شاهدوه.

(١٣) ونحن الآن، بعون الله وحسن توفيقه، في صدد اظهار مطلوبهم

<sup>7</sup> توجه: توجهوا F || الموحدون المحققون: ــ F || 8-9 اتقوا ..: سورة ٣ (آلءمران) آية ٩٧ ||9-10 والذين ..: سورة ٢٩ ( العنكبوت ) آية ٦٩ || 12-13 هذا عطاؤنا ..: سورهٔ ٣٨ (ص) آية ٣٨ || 13ــ14 فكشفنا ..: سورهٔ ٥٠ (ق) آية ٢١ || 14 وإنقوا ..: سورة y ( المفرة ) آية y x y | وقوله : ولقوله F | 14–15 الذي علم ..: سورهٔ ۹ م ( العلق ) آية ٤\_ه | 15 وبذلك عرفه : وعرفوه بذلك F | الموحدون المحققون: \_ F

على ما عرفوه ، وفي معرض كشف القناع عن وجه محبوبهم على ما شاهدوه . ونرجو منه تعالى أن يوفقنا في ذلك ، انه ولي الاجابة والتوفيق، وهو المستعان ، وعليه التكلان. واذا تقرّر هذا ، فلنشرع في المقصود ونبدأ ببحث الوجود .

(١٤) اعلم أن أصولهم الكلّية وقواعدهم الجامعة في هذا الباب بالاتفاق، هي أوّلاً أن الوجود، من حيث هو وجود – أعنى الوجود الصرف المحض والذات البحت الخالص المسمّى بالوجود المطلق – هو الحقّ – جلّ جلاله – لا غيره، وليس لغيره وجود أصلاً. و وثانياً ، أن هذا الوجود ( على هذا المعنى المحدّد ) موجود في الخارج. والدليل عليه هو أن الوجود المطلق نقيض العدم المطلق، باتفاق جميع العقلاء وأهل الكشف؛ والعدم المطلق عبارة عن امتناع باتفاق جميع العقلاء وأهل الكشف؛ والعدم المطلق عبارة عن امتناع لكن هو هو . فما كان وجوداً ، بل كان عدماً صرفاً ولاشيئاً مخصاً ، لكان هو هو . فيلزم أن يكون الوجود المطلق موجوداً في الخارج، وهذا خلف . فيلزم أن يكون الوجود المطلق موجوداً في الخارج،

(١٥) وان قيل : ان النقيض لا يلزم أن يكون من جميع الوجوه نقيضاً ، بل يكفى كونه فى وجه واحد أو أكثر ، وهذا الوجه الواحد هو الوجود الذهنى نقيض العدم المطلق ، \_ أجيب عنه بأن الوجود ، من حيث هو وجود ، أعمّ من

<sup>2</sup> تعالى : \_ F || 4 || 4 الوجود : + ونقول F || 6 اولاً : \_ F || 9 وثانياً : \_ F || 15 || 4 || F || 15 || 5 || 6 || F || 15 || F || 15 || 15 || 16 || F || 17 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19

أن يكون ذهنيّاً أو خارجيّاً ، لان "المطلق شامل لهما ، لانّهما اعتباران من اعتباراته ، ونوعان من أنواعه ، كالكلّى والعام وغير ذلك ، لانّهما كذلك ، لانّه \_ أعنى الوجود المطلق \_ من حيث هو ، عين الوجود الذهنى " 3 والخارجي " والكلّى والجزئي والعام والخاص .

(١٦) والذى قلنا نحن أيضاً فيما سبق: انه خارجي ، ـ هو في الحقيقة من ضيق العبارة؛ وكان هذا رفعاً لتو هم الوجود الذهني ، وتفهيماً للسامع وتنبيهاً له والا فالوجود ، من حيث هو وجود ، منبئ عن مجموع هذه القيود والاعتبارات وليس معنى الاطلاق عند التحقيق الا هذا ، أى قطع النظر عن جميع الاعتبارات ، عقلية كانت أم وجودية .

(۱۷) وأيضاً ، لو كان الوجود المطلق ذهنيّاً ، لما كان نقيضاً للعدم المطلق ، بل كان نقيضاً للعدم الذهنيّ فقط . وكيف يجوز 12 اطلاق الوجود الحقيقيّ ، الذي هو عند الاكثرين بديهيّ التصوّر ، ضروريّ الحصول في الخارج ، على الوجود الذهنيّ معارضة وجدلاً ؟ مع أنّ الوجود ، من حيث هو هو ، سابق على الاذهان كلّها ، بل مع أنّ الوجود الا به ، فضلاً عن أن لا يكون له صورة الا فيها . ليس للذهن وجود الحقّ عن أمثال هذه التصوّرات ! «ذلك ظنّ الذين كفروا من النار» .

(١٨) وأيضاً ، الذي قيل في تعريف الوجود ، يقوم بدفع هذه الشبهة وازالة هذا التوهم ، وهو قول أرباب النظر وأهل المعقول : « الوجود ما يتحقّق به الشيء في الخارج » . ومعلوم أن الوجود الذهني ، على أي وجه كان ، ليس له صلاحيّة أن يتحقّق به الشيء في الخارج ، بل هو في نفسه محتاج الى شيء يوجده في الخارج وفساد هذا النظر في غاية الوضوح .

(۱۹) وقد سنح لنا ههنا، بعناية الله وحسن توفيقه ، برهان حسن لطيف ، لا يمكن فرار الخصم منه . وهو هذا : اعلم أن علماء والاسلام بأجمعهم المفقوا على أن الله تعالى « كان ولم يكن معه شيء »، أي كان هو ولم يكن شيء موجود في الخارج غيره ، كما ورد في الحديث أيضاً «كان الله ولم يكن معه شيء». والمفقوا أيضاً على أن وجود الواجب خاص ، وهو نفس ماهيته . والمفقوا على أن الوجود المطلق نقيض العدم المطلق . فقبل وجود الموجودات كلّها ، الوجود المطلق الذي هو نقيض العدم المطلق ، يجب أن يكون موجوداً في الخارج ، لان وجود الخاص بدون العام محال ، لائه ما كان هناك ذهن ، بزعم الخصم ، حتى يكون الوجود ذهنياً ؛ ولا يجوز أن يكون هو كنقيضه الذي هو العدم المطلق ، أعني لا يكون له وجود له في الذهن ولا في الخارج .

(٢٠) وأيضاً ، لو لم يكن الوجود موجوداً لم يثبت قولهم : « الوجود

 $<sup>\|</sup> F - \| F \|$  الوجود : تعريفه  $\| F \|$  ذهن : ذهنا  $\| F \|$  الوجود :  $\| F - \| F \|$  الذي ... المطلق :  $\| F - \| F \|$  19 الوجود :  $\| F - \| F \|$  17 الذي ... المطلق :  $\| F - \| F \|$ 

والعدم لا يجتمعان ولا يرتفعان ».

(۲۱) وان قيل: هذا بالنسبة الى الوجودات الخاصة وعدمها، ما أحيب عنه بأن عدم الوجودات الخاصة ضرورة يكون تحت العدم المطلق، كما عرفته. واذا كان كذلك، فلا يكون هذا الا بالنسبة الى الوجود المطلق وعدمه لا غير . فحينتذ ، يصدق عليهما أنهما لا يجتمعان ولا يرتفعان . واذا ثبت أن العدم المطلق والوجود المطلق لا يجتمعان ولا يرتفعان ، ثبت أن الوجود المطلق كان موجوداً قبل وجود الواجب الذى هو وجوده الخاص .

(٢٢) ويلزم من هذا أحد الامور الثلاثة: امّا جواز تقدّم وجود آخر على وجود الواجب؛ أو تسمية الواجب بالمطلق؛ أو ارتفاع اسم الخاص عن وجوده والاوّل محال بالانفاق ، لانه لا يجوز تقدّم شيء على علّة الاشياء وموجدها والثالث محال أيضاً ، لانهم جعلوا وجوده 12 تعالى خاصاً ، ومنعوا قول من قال بأن له تعالى وجوداً بين العام والخاص ؛ والحق في طرفهم . فما بقى الا الامر الثانى ، وهو تسميته بالوجود المطلق ، كما هو مذهب أهل الله من الانبياء والاولياء عليهم 15 السلام . فثبت أن الوجود المطلق المسمّى بالحق ، موجود في الخارج ، وليس لغيره وجود أصلاً ، وهو المطلوب . والبرهان على اطلاقه ، من حيث المجادلة والمعارضة مع المتكلّمين ، قد جاء في الرسالة المذكورة كثيراً 18

<sup>4</sup> هذا: \_ F أبت: فثبت: فثبت F | 13 تعالى: \_ F | وجوداً: وجود F | المام والخاص: عام وخاص: F | 14 الامر: \_ F | 17 وجود: وجوداً F | 14 الامر: \_ F | 17 وجود: وجوداً F | 18 كثيراً: + بل ولصدقه (؟) احسن من الآخر F

( التي هي الاصل لهذا المختصر ) . فارجع اليه ( هناك ) ، لأن هذا الموضع لا يحتمل مجموعه .

و الاسماء، لا نعت له ولا اسم وهو تعالى من حيث هو ، مقدّس عن المحقّقين، الاعظم كمال الحقّ والملة والدين عبد الرزاق الكاشى \_ قدّس الله سرّه ولا عن أوّل شرحه للفصوص، وهو أنّه قال: «حقيقة الحقّ المسمّاة بالذات الاحديّة ليست غير الوجود البحت من حيث هو وجود، لا بشرط اللا تعيّن، ولا بشرط التعيّن. وهو تعالى من حيث هو ، مقدّس عن النعوت والاسماء، لا نعت له ولا اسم، ولا اعتبار للكثرة فيه بوجه من الوجوه. وليس هو بجوهر ولا عرض، فانّ الجوهر له ماهيّة غير الوجود، وهو ما يمتاز بها عن غيره من الموجودات. والعرض كذلك، وهو (أى العرض) مع ذلك محتاج الى موضوع بحلّ فيه».

(٢٤) «وما عدا الواجب فهو امّا جوهر أو عرض. فالوجود، من حيث هو وجود، ليس ممّا عدا الواجب. وكلّ ما هو وجود مقيّد فهو به حيث هو وجود. بل هو باعتبار الحقيقة غيره باعتبار التعيّن. فلاشيء غيره بحسب الحقيقة. واذا كان كذلك، فوحدته عين ذاته، اذ ما عدا الوجود \_ من حيث هو وجود \_ عدم صرف. والوجود لا يحتاج، في امتيازه عن العدم، الى تعيّن، لعدم اشتراكهما في شيء، اذ العدم لا شيء محض؛ ولا يقبل العدم، والا لكان، بعد القبول، وجوداً معدوماً، كما لا يقبل العدم الصرف الوجود كذلك. ولو قبل أحدهما نقيضه لكان، من حيث هو بالفعل، نقيضه، الوجود كذلك. ولو قبل أحدهما نقيضه لكان، من حيث هو بالفعل، نقيضه،

F = : ||F|| = 11 ||F|| = 10

وهو منحال ».

(٢٥) «ولاقتضاء القابليّة (كان) التعدّد فيه (أعنى في الوجود)؛ ولا تعدّد في حقيقة الوجود، من حيث هو وجود، بل القابل لهما (أى للعدم والوجود) الاعيان الثابتة في العالم العقليّ، التي تظهر بالوجود وتخفى بالعدم».

(٢٦) « و كلّ شيء موجود بالوجود فعينه غير وجوده . والوجود بذاته موجود ، فوجوده عينه ، والالكان له ماهيّة غير الوجود ، فلم يكن وجود أوّلاً ؛ فاذا وجد ، لكان للوجود وجود قبل الوجود، وهذا محال . فالوجود بذاته واجب أن يوجد بعينه ، لا بوجود غيره . وهو المقوّم لكلّ شيء سواه ، و لانه موجود بالوجود ، والا لكان لا شيئاً محضاً . فهو الغني بذاته عن كلّ شيء ، والكلّ مفتقر اليه ، فهو الاحد الصمد القيّوم : أو لم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد ؟ » .

(۲۷) والحقّ أنّ هذا الكلام وان كان برهاناً على مطلوب واحد الذى هو الاطلاق، لكنّه بالحقيقة هو برهان على جميع المطالب التى نحن بصددها: من الاطلاق والبداهة والوجوب والوحدة والظهور والكثرة وغير 15 ذلك.

(٢٨) هذا ، وقد ذكر الشيخ العارف شرف الدين القيصرى ـ رحمة الله عليه ـ في أوَّل شرحه للفصوص أيضاً فصلاً مفرداً ، مشيراً الى مجموع 18 هذا المعنى ؛ نذكر بعض ذلك ههنا ، ونرجع بعده الى الغرض الذي نحن فيه . وهو هذا : « اعلم أن الوجود ، من حيث هو هو ، غير الوجود الخارجي

<sup>4</sup> التي: ـ F الله 17 الله 17 أولم يكف ... سورة ٤١ (فصلت) آية ٥٣ الله 17 هذا :ـ F

والذهني "، اذ كل منهما نوع من أنواعه . فهو من حيث هو ، أي لا بشرط شيء ، غير مقيد بالاطلاق والتقييد ، ولا هو كلّي ولا جزئي "، ولا عام ولا خاص "، ولا واحد بالوحدة الزائدة على ذاته ، ولا كثير . بل تلزمه هذه الاشياء بحسب مراتبه ومقاماته ، المنبّه عليها بقوله تعالى « رفيع الدرجات » . فيصير الوجود مطلفاً ومقيداً وكليّاً وجزئيّاً وعامّاً وخاصاً وواحداً وكثيراً ، من غير حصول التغيّر في ذاته وحقيقته » .

(۲۹) «وهو ليس بجوهر ، لانّه موجود في الخارج لا في موضوع ، أو ماهيّة لو وجدت لكانت لا في موضوع . والوجود ليس كذلك ، والا يبكون كالجواهر المتعيّنة المحتاجة الى الوجود الزائد ولوازمه . وهو ليس بعرض ، لانّه عبارة عمّا هو موجود في موضوع ، أو ماهيّة لو وجدت لكانت في موضوع . والوجود ليس موجوداً ، بمعنى أنّ له وجوداً زائداً ، فضلاً عن في موضوع . والوجود ليس موجوداً ، بمعنى أنّ له وجوداً زائداً ، فضلاً عن نيكون موجوداً في موضوع . بل موجوديّته بعينه وذاته ، لا بأمر آخر بغاير ، عقلاً أو خارجاً » .

(۳۰) « وأيضاً ، لو كان الوجود عرضاً لكان قائماً بموضوع موجود الله بالذات ، فيلزم تقدّم الشيء على نفسه ؛ ويلزم أيضاً أن يكون وجودهما زائداً عليهما ، والوجود لا يمكن أن يكون زائداً على نفسه ، ولانه (أى الوجود) مأخوذ في تعريفهما (أى في تعريف الجوهر والعرض) ، لكونه 18 أعمّ منهما ، فهو غيرهما (اى غير الجوهر والعرض) ».

(٣١) « وليس الوجود أمراً اعتباريّاً ، كما يقول الظالمون ، لتحقّقه

<sup>3</sup> تلزمه : يلزمه F له تعالى : F له تعالى : F له تعالى : F الدرجات : سوره • ٤ (المؤمن) آيه • ١ الوجود : F له F الوجود : F المؤمن F الوجود : F المؤمن : F المؤمن : F المؤمن : F الوجود : F الوجود : F المؤمن : F

فى ذاته مع عدم المعتبرين ايّاه ، فضلاً عن اعتباراتهم ـ سواء أكانت عقولاً أو نفوساً أو غيرهما ، كما قال ـ عليه السلام «كان الله ولم يكن معه شيء » . وكون الحقيقة بشرط الشيء أمراً اعتباريّاً ، لا يوجب أن يكون لا بشرط الشيء كذلك . فليس الوجود صفة عقليّة وجوديّة ، كالوجوب والامكان للواجب والممكن ».

(٣٧) « وهو أعمّ الاشياء باعتبار عمومه وانبساطه على الماهيّات، وحتى يعرض مفهوم العدم المطلق والمضاف في الذهن عند تصوّرهما لذلك، بحكم العقل بالامتياز بينهما وامتناع أحدهما وامكان الآخر، اذ كلّ ما هو ممكن وجوده ممكن عدمه، وغير ذلك من الاحكام. وهو أظهر الاشياء تحقّقاً وأتيّة ، حتّى قيل فيه أنّه بديهي ". وهو أخفى من جميع الاشياء ماهيّة وحقيقة ، فصدق فيه ما قال أعلم الخلق به في دعائه: «ما عرفناك حق معرفتك ».

(٣٣) « ولا يتحقّق شيء في العقل ولا في الخارج الا به ، فهو المحيط بذاته بجميعها ، وقوام الاشياء به ، لانّ الوجود اذا لم يكن لم يكن شيء لا في العقل ولا في الخارج ؛ فهو مقوّمها ، بل هو عينها ، اذ هو الذي تتجلّى في مراتبه ويظهر بصورها وحقائقها في العلم والعين ، فيسمّى بالماهيّة والاعمان ».

(٣٤) « فلا واسطة بينه وبين العدم ، كما لا واسطة بين الموجود 18 والمعدوم مطلقاً . والماهيّة الحقيقيّة واسطة بين وجودها الخاصّ وعدمه .

F الوجود: F  $\|$  10 تحققاً : تحقيقاً F  $\|$  وأنية : وانه F  $\|$  وهو : و F  $\|$  14 اذا لم : لولم F  $\|$  16 يتجلى : يتحل F  $\|$  18 بينه : مابينه F وعدمه : وعدمه F

3

والماهيّة المطلقة الاعتباريّة لا تحقّق لها في نفس الامر . والكلام فيما له تحقّق فيه ، ولا ضدّ له ، ولا مثل ، لانّهما موجودان متخالفان ، أو متساويان . فخالف الوجود جميع الحقائق ، لوجود أضدادها وتحقّق أمثالها ، فصدق فيه « ليس كمثله شيء » .

(٣٥) « وبالوجود يتحقق الضدّان ويتفوّم المثلان، بل هو الذي يظهر بصورة الضدّين وغيرهما، ويلزم منه الجمع بين النقيضين، اذ كلّ منهما يستلزم سلب الآخر. واختلاف الجهتين اتما هو باعتبار العقل، وأمّا في الوجود فتتّحد الجهات كلّها، فانّ الظهور والبطون وجميع الصفات الوجوديّة المتقابلة مستهلكة في عين الوجود، فلا مغايرة الا في اعتبار العقل. والصفات السلبيّة، مع كونها عائدة الى العدم أيضاً، راجعة الى الوجود من وجه. فكلّ من الجهات المتغايرة، من حيث وجودها العقليّ، الوجود من وجه فكلّ من الجهات المتغايرة، من حيث وجودها العقليّ، اذ لولا وجودهما فيه لما اجتمعان في عين الوجود، يجتمعان أيضاً في العقل، الذي هو نوع من أنواع الوجود المطلق، لا ينافي اجتماعهما في خارجاً وعقلاً، بلساطته. فلا جنس له ولا فصل له، فلا حدّ له».

(٣٦) الى قوله: «وليست الاشياء عبارة عن الكون ولا عن الحصول التحقّق والثبوت انْ أريد بها المصدر، لانّ كلّاً منها عرض حينتُذ

ا والماهية : و F  $\parallel$  F الوجود : - F  $\parallel$  F ليس ..: سورة ٤٢ (الشورى) آية  $\mathbb{F}$  و وبالوجود : و  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  فقد  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  و وبالوجود : و  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  فقد منه : مقدمات شرح الفصوص لداود القيصرى ، مخطوط آيا صوفيًا ، ٢٧/١٨٩٨ ب حد له : مقدمات شرح  $\mathbb{F}$  الفسياء :  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  منها  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  منها : منهما  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$  منها  $\mathbb{F}$   $\mathbb{F}$ 

ضرورة . وان أريد بها ما يراد بلفظ الوجود فلا نزاع ، كما أراد أهل الله بالكون وجود العالم . وحينئذ لا يكون شيء منها جوهراً ولاعرضاً ، كما مرّ ؛ كما لا يكون شيء منها معلوماً بحسب حقيقته ، وان كان معلوماً و بحسب أنّتته » .

(٣٧) «والتعريف اللفظى لا بد أن يكون بالاشهر ليفيد العلم ؛ والوجود أشهر من غيره ضرورة . والوجود العام ، المنبسط على الاعيان فى 6 العلم (الالهي )، ظلّ من ظلاله لتقيده بعمومه . وكذلك الوجود الذهني والوجود الخارجي (هما) ظلان لذلك الظلّ ، لتضاعف التقيد . واليه الاشارة فى قوله تعالى « ألم تر الى ربّك كيف مد الظلّ ولو شاء ولجعله ساكناً ».

(۳۸) «فهو الواجب الوجود الحقّ سبحانه وتعالى \_ الثابت بذاته ، المثبت لغيره ، الموصوف بالاسماء الآلهيّة ، المنعوت بالنعوت الربّانيّة ، المدعوّ بلسان الانبياء والاولياء ، الهادى خلقه الى ذاته ، الداعية مظاهر ، بأنبيائه الى عين جمعه ومرتبة الوهيّته . أخبر بلسانهم أنّه بهويّته مع كلّ حيّ . ونبّه أيضاً أنّه عين الاشياء بقوله «هو 15 كلّ شيء وبحقيقته مع كلّ حيّ . ونبّه أيضاً أنّه عين الاشياء بقوله «هو 15 الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم » . هذا آخره . هذا آخره . (۳۹) والحق أنّه كلام حسن ، مشبع في هذا الباب . وغرضنا من نقل كلام الاصحاب ، الذي هو مذموم عند البعض ، ليس تكثير السواد 18

F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F = F =

ولا تسوید البیاض، ولا الاشتهار بکثرة التصنیف وجودته، کعلماء الظاهر وأرباب القشور. بل (غرضنا بالاحرى) اثبات مطلوبنا على أى وجه اتفق. وأیضاً، لان کلامنا و کلامهم کلام واحد ومعنی واحد، لا مغایرة بینهما، فکأنه صدر عن شخص واحد، کما قیل: « الفقراء کنفس واحدة ». وما کان طریق أهل الله وخاصّته دائماً الا کذلك. وسبب ذلك أن مطلوبهم واحد، و کلهم متّفقون علی اثباته وحقیقته. فکأنهم شخص واحد، فی معرض دعوی واحدة ؛ فعلی أی وجه یمکن اثباتها، یجتهدون فیه و متظاهرون به.

9 (٤٠) ومثّل في ذلك الغزالي في كتابه الموسوم باحياء العلوم، وقال: «مثل أهل الله كمثل جماعة محبوسة في بئر، وعلى رأس البئر حجر كبير لا يمكن دفعه ولا منعه الا بالاتفاق. فان قام أحد منهم بمنع دلك الحجر ودفعه عنهم وتخليصهم عن كمد (١) البئر، يقوم الكلّ بموافقته، ويعضدونه ويساعدونه، ويجتهدون في خلاص أنفسهم عن البئر». ومثل أهل الظاهر وعلماء الفشور بعكس ذلك، كما هو معلوم من طريقتهم في ما عداوة كلّ واحد منهم مع الآخر وبغضه له، وغير ذلك من المخالفات والمعادات الصادرة منهم، المنقّر ذكرها. « ولله المثل الاعلى».

(٤١) واذا تحقّق هذا ، وثبت أنّ الوجود المطلق موجود في الخارج ، 18 وليس لغيره وجود أصلاً ، وثبت أنّ هذا الوجود المطلق هو الحقّ تعالى \_ جلّ ذكره \_ فاعلم أنّ مرادهم بالوجود ، من حيث هو الوجود ، الوجود

ا الاشتهار: اشتهاراً F F صدر: صار F F واحدة: واحد F F اثباتها: اثباته F اثباته F البئر: البير F F البير F F وتخلصهم F F المنفر: F والله حدا F والله حد

الصرف والذات البحت الخالص ، كما مرّ ، أى (الوجود) بلا اعتبارشيء معه أصلاً ، أعنى تصوّره من حيث هو هو ، لا بشرط الشيء ، ولا بشرط اللاشيء ، أيْ مجرّداً عن جميع النسب والاضافات والقيود 3 والاعتبارات .

(٤٢) ومعلوم أنّ كلّ شيء له اعتباران : اعتبار الذات ، من حيث هي هي ؛ واعتبارها من حيث الصفات ، أيْ وصفها بصفة من ، أيّة صفة 6 كانت . فهذا هو اعتبار الذات فقط ، أعنى اعتبار الذات بقطع النظر عن جميع الاعتبارات والاضافات المخصوصة بالحضرة الاحديّة . وأنّ مرادهم بالمطلق هو الذات المطلقة المنزّهة عن جميع هذه الاعتبارات .

(٤٣) وليس اطلاق لفظ المطلق على الوجود الصرف ، الا من هذه الحيثية ، لا من جهة المكلى الحيثية ، لا من جهة المطلق الذي هو بازاء المقيد ، ولا من جهة الكالى الذي هو بازاء الجزئي ، ولا من جهة العام الذي هو بازاء الخاص ، 12 لائه (أي الوجود الصرف) من حيث هو ، غنى عن اطلاق شيء عليه ، أسما كان أو صفة ، سلبا كان أو ثبوتا ، اطلاقا كان أو تقييداً ، عاماً كان أو خاصاً ، لان كل واحد منها ـ أي من هذه الامور المتقابلة \_ يقتضي سلب الآخر ، أو يقتضي التقيد والتعين فيه . وهو \_ أعنى الوجود المطلق المحض \_ منزه عن الكل ، حتى عن الاطلاق وعدم الاطلاق ، لان الاطلاق المعض ـ منزه عن الكل ، حتى عن الاطلاق قيد بعدم الاطلاق ، وكذلك 18 التعين واللا تعين ، وغير ذلك من الصفات ، كالوجوب والقدم والعلم والقدرة

<sup>10</sup> على : عليه  $\mathbf{F}$  | الوجود الصرف :  $\mathbf{F}$  | 11 | الحيثية : اى من حيث هو وجود منزه عن جميع الاعتبارات والاضافات || 15 اى ... المتفابلة :  $\mathbf{F}$  || 17 - 16 ||  $\mathbf{F}$  | 15 المحض :  $\mathbf{F}$  || 17 حتى عن : حتى  $\mathbf{F}$ 

وأمثالها .

(٤٤) وعن هذا التنزيه النزيه والتقديس الشريف أخبر مولانا وامامنا، أمير المؤمنين، على "بن أبى طالب \_ عليه السلام \_ فى قوله: «أوّل الدين معرفته . وكمال معرفته التصديق به توحيده . وكمال توحيده الاخلاص له . وكمال الاخلاص له نفى الصفات توحيده . لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف ، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير المفة . فمن وصف الله \_ سبحان وتعالى \_ فقد قرنه . ومن قرنه فقد ثنّاه . ومن ثنّاه فقد جزّأه . ومن جزّأه . ومن حدّه فقد عدّه . ومن قال : فيم؟ فقد ضمّنه . ومن قال : فيم؟ فقد ضمّنه . ومن قال : فيم؟ فقد ضمّنه . ومن قال : علام ؟ فقد أخلى منه . كائن ، لا عن حدث . موجود ، لا عن عدم . مع كلّ شيء ، لا بمقارنة . وغير كلّ شيء ، لا بمزاولة » . ولهذا الكلام مع كلّ شيء ، لا بمقارنة . وغير كلّ شيء ، لا بمزاولة » . ولهذا الكلام من طويل وبسط عظيم قد أشرئا اليه في الرسالة .

(50) والغرض أن كلّ ذلك اشارة الى اطلاقه وتجرّده وتنزّهه وتقدّسه عن الكثرة الوجوديّة والاعتباريّة ، لان قوله \_ عليه السلام:

15 « وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه » اشارة الى الوجود المطلق المحض ، والذات البحت الخالص ، الذى لا يمكن وصفه بشىء أصلاً ، ولا يكون قابلاً للإشارة أبداً ، كما أشار اليه \_ عليه السلام \_ فى ولا يكون قابلاً للإشارة أبداً ، كما أشار اليه \_ عليه السلام \_ فى المارة ، المحقيقة كشف سبحات الجلال من غير الشارة » الى آخره .

(٤٦) وعن هذا التنزيه أيضاً أخبر أيضاً \_ جلّ جلاله \_ في قوله

<sup>8</sup> جزأه: احراء F | 14 ، 17 عليه السلام: \_ 8

« فان "الله لغنى عن العالمين » بخلاف قوله في الحديث القدسى «كنت كنزاً مخفياً ، فأحببت أن أعرف ، فخلقت الخلق » أو قوله في الفرآن الكريم « وما خلقت الجن والانس الا ليبعدون » لان هذا لا يدل على 3 الاستغناء التام ، كما هو معلوم لاهله . وفيه أسرار جليلة أشرنا اليها في الرسالة ( المذكورة التي هي أصل لهذا البحث ) فارجع اليها . « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو 6 شهيد » .

(٤٧) هذه عبارة . وبعبارة اخرى ، اعلم أن الحق تعالى من حيث الاطلاق والوجود والوحدة والذات ، منزه عن جميع الاعتبارات والاضافات ، وعلية (كانت) أو عقلية (كانت) أو وهمية ، ذهنية (كانت) أو خارجية ، سلبية (كانت) أو ثبوتية ، كالاطلاق والتقييد والتعريف والتعيين والاسم والصفة والحد والرسم والجنس والفصل والنوع والخاصة ، وغير ذلك من الاعتبارات . وكذلك 12 هو تعالى منزه عن جميع المراتب الوجودية والكونية والذهنية ، من الكلّى والجزئي والعام والعاص والجاس والجوم والجوهر والعرض والعقل والنفس والافلاك والاجرام والعناص والمواليد .

(٤٨) وعند التحقيق الواجب والممكن والقديم والحادث والهاعل والقابل والعلّة والمعلول وجميع ما ذكرناه، كلّ ذلك نوع من أنواع مظاهره تعالى وقسم من أقسَام مجاليه في مراتب كمالاته وخصوصيّاته، 18

لان كلّ واحد من الواجب والممكن قسم من أقسام الوجود المطلق الذى هو المقسّم للكلّ، والمقسّم بالضرورة يكون غير القسيم ، بل في الحقيقة تردّد ورتب واضافة هذه الاشياء اليه تعالى واضافته اليها ، (هو) من هذه الحيثيّة لا من (الحيثيّة) الاولى . أعنى أن نسبة الحق بالاضافات والمراتب هي من حيث الظهور لا من حيث البطون، ومن حيث الكثرة لا من حيث الوحدة ، ومن حيث التقييد لا من حيث الاطلاق ، ومن حيث اللاماكن لا من حيث الحدة ومن حيث الدات ، ومن حيث البطون والوحدة والوجود ، لانه تعالى من هذه الحيثيّات ، أي من حيث البطون والوحدة والاطلاق والذات والوجود ، منزّه عن أمثال ذلك كما مرّ تقريره . وان كان من حيث الثاني أنفي كلّ واحدة منها ، كما سيجيء بيانه في باب الظهور .

12 (٤٩) ونظراً الى هذا المقام قال المحقّق: "ان الحقّ، من حيث اطلاقه الذاتي ، لا يصح أن يحكم عليه بحكم، أو يعرّف بوصف، أو تضاف اليه نسبة مّا ، من وحدة أو وجوب أو مبدأيّة أو اقتضاء ايجاد أو صدور أثر أو تعلّق علمه بنفسه أو غيره ، لان كلّ ذلك يقتضى التعيّن والتقيّد ». ولا ريب أن تعقّل كلّ تعيّن يقتضى سبق اللا تعيّن عليه . فكل ما ذكرناه ينافي الاطلاق ، بل يصوّر اطلاق الحقّ بشرط فيه أن يتعقّل ، معنى أنّه وصف سلبي ، لا بمعنى أنّه اطلاق ضدّه التقييد ، بل هو اطلاق عن الوحدة والكثرة المعلومتين ، وعن الحص أيضاً في الاطلاق والتقسد ،

 $<sup>\</sup>mathbf{F}$  في الحقيقة :  $\mathbf{F}$  |  $\mathbf{F}$  اعنى ... هي :  $\mathbf{F}$  |  $\mathbf{F}$  واحدة : واحد  $\mathbf{F}$  اللاتميين : لاتمين : لاتمين : لاتمين : لاتمين اللاتمين : لاتمين تأثير

وفى الجمع بين كلّ ذلك ، أو التنزّه عنه . فيصح فى حقّه تعالى كلّ ذلك حال تنزهه عن الجميع . فنسبة كلّ ذلك اليه وغيره وسلبه عنه ، على السواء: ليس أحد الامرين بأولى من الآخر ، لان هذه الامور مرتبة من مراتبه وحضرة من حضراته فى مجالى الالوهيّة والربوبيّة والكونيّة والذهنيّة والخارجيّة وغير ذلك . وهو تعالى من حيث اطلاقه الذاتى منزّه عنها ، وكذلك عن الصفات كلّها ، حتى الوجوب والقدم والعلم والقدرة التى هى أعظم صفاته وأجلّ أسمائه ، كما أشرنا اليه .

(٠٠) لانّه تعالى بنفسه ومن حيث اطلاقه الذاتي "، لا يحتاج الى صفة يوصف بها، فانّه غنى "عنها. بل نحن محتاجون اليه دلالة على و معرفته وارشاداً الى سبيله، لانّا لولم نتصور الممكن، لم يحتج الله تعالى الى اسم الواجب؛ ولولم نتصور المحدث، لم يحتج الله تعالى الى اسم القديم. وكذلك العلم والقدرة، لانّهما صادقان عليه باعتبار المعلوم والمقدور، وأعنى لولم يكن المقدور، ما كان الله محتاجاً الى اسم القادر؛ ولولم يكن المعلوم ما كان محتاجاً الى اسم القادر؛ ولولم يكن المعلوم ما كان محتاجاً الى اسم العالم؛ وهلمجرا الى ما لا نهاية له من أسمائه وصفاته، لان أسماءه وصفاته لا نهاية لها عند التحقيق، 15 وكذلك مظاهره. وهذا البحث مفروغ منه عند المحققين الموحدين وتابعيهم، وكذلك عند الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ وكذلك عند الانبياء والاولياء \_ عليهم السلام \_ وكذلك عند

(١٥) ويشهد بذلك ، أى بأن جميع صفاته تعالى هي عين ذاته ، وانه ليس لها وجود الا في الاعتبار العقلى ، قول مولانا وامامنا محمّد بن على الباقر ـ عليه السلام « هل سمّى عالماً وقادراً الا أنّه وهب العلم للعلماء والقدرة للقادرين ؟ وكلّ ما ميّزتموه في أوهامكم في أدّق معانيكم ، فهو مخلوق مصنوع مثلكم ، مردود مصروف اليكم ، والبارى تعالى واهب الحياة ومقدّر الموت . ولعلّ النمل الصغار يتو هم أن لله تعالى زبانيتين كما لها ، فانها تتصوّر أن عدمهما نقصان لمن لا يكونان له . هكذا حال العقلاء فيما يصفون الله تعالى به : سبحان ربّك رب العزة عمّا يصفون » .

(٥٢) وذكر أيضاً المولى الاعظم كمال الدين هيثم البحراني \_ 12 رحمة الله عليه \_ في شرحه الكبير لنهج البلاغة ، في أوّل خطبة منه : «وغرضهم وغرضنا أن اطلاق الصفات على الله تعالى ليس للتحقيق والتعيين ، بل للتعليم والتفهيم ، أو للتنبيه والتعظيم ، أو للعلميّة والدلالة عليه ، أو بلوصفه تعالى بالطرف الاشرف من طرفي النقيض : كالعلم والجهل ، والعجز

رحمة الله عليه \_ في «رسالة العلم» جواباً لبعض الفضلاء.

<sup>1</sup> تعالى هي : \_ F | وإنه : \_ F | 2\_E قول ... السلام : « ونعم ما قال عالم من أهل بيت البنوة » رسالة العلم للعلامة الطوسي ، مخطوط راغب پاشا ، رقم ١٤٦١/ ٢٦٦ ألف ، آخر الصفحة || 6 زبانيتين : قرنا النملة أو العقرب || 7 تتصور : بتصور F || عدمهما : عدمهما F || 8 سبحان ... يصفون : « فيما احسب واليه المفزع » رسالة العلم للطوسي ، مخطوط راغب پاشا ، رقم ٢٦٦/١٤٦١ ب || 10 لبعض الفضلاء : هو الشيخ كمال الدين هيثم البحراني وسؤال الشيخ البحراني وجواب العلامة الطوسي محفوظان في مجموع راغب پاشا ، رقم ١٤٦١/ ٢٥٠ ب \_ F ألف || 13 وغرضهم : وعرضهم F || وغرضه F || F 15 تعالى : \_ F

3

والقدرة ، والموت والحياة ، والوجود والعدم ، كما ذكر خواجه ( نصير الدين الطوسى ) أيضاً في « رسالة العلم » في موضعين ، الاوّل في مسألة الارادة وهو قوله :

- (٥٣) « لما كان دأب العقلاء أن يصفوا باريهم بما هو أشرف طرفى وللنقيض ، وحسبوا أن كل ما يوجد بارادة يكون أشرف ممّا يصدر عنه من غير ارادة ، وصفوه تعالى بالارادة ؛ وهي أخص من العلم ومرتبة 6 عليه ، لان كل ما لا يعلم لا يمكن أن يُراد ، وقد يُعلم ما لا براد ».
- (36) والموضع الثانى فى مسألة الحياة ، وهو قوله : «المستند فى اثبات الحياة هو الذى ذكرناه فى باب الارادة ، وهو أن العقلاء قصدوا وصفه تعالى بالطرف الاشرف من طرفى النقيض . ولمّا وصفوه بالعلم والقدرة ، ووجدوا كلّ من لا حياة له ممتنع الاتّصاف بهما ، وصفوه بالحياة ، لا سيما وهى أشرف من الموت عندهم » . وذكر العلامة الطوسى بعد ذلك كلّه النقل المذكور (فيما تقدم) عن الامام \_ عليه السلام \_ الى آخره .

<sup>2</sup> موضعين : الموضعين F | 4 cأب : clp F | 5 يكون : \_ في مخطوط راغب پاشا ١٤٦١ || يصدر : + الفعل ، في مخطوط راغب پاشا المتقدم || 6 ارادة : اردته ( مخطوط راغب پاشا المتقدم) || 7-8 ما لا براد : رسالة العلم للعلامة الطوسی ، مخطوط راغب پاشا المتقدم) || 9 والموضع الثانی : والثانی F || مخطوط راغب پاشا المتقدم || 12 حياة : حيوة F || 10 في باب الارادة : \_ في مخطوط راغب پاشا المتقدم || 12 حياة : حيوة F || 13 لا سيما F || وهي : وهو F || الموت : + الذي هو ضدها ( مخطوط راغب پاشا المتقدم) || عندهم : رسالة العلم للطوسی مخطوط راغب پاشا المتقدم) || عندهم : رسالة العلم للطوسی مخطوط راغب پاشا ۱۳۹۸/۱۶۹۱ ،

(٥٥) ولا شكّ أن هذا نظر دقيق ومعنى لطيف ، ولكن في التحقيق ليس هذا كلّه الا من خوف الكثرة القادحة في اطلاق الوجود وحدته ، والاحتراز من نسبة شيء لا يليق بحضرته . ولذلك ذهب الاشاعرة الى أن صفاته تعالى زائدة على ذاته ، وكذلك وجوده تعالى والمعتزلة (ذهبت) الى أنها نفس ذاته في الخارج وزائدة عليها في العقل . و(ذهب) الهماميّة الى أنها نفس ذاته في الخارج والعقل . و(ذهب) البعض الآخر (وهم الماتريدية والاشاعرة المتأخّروية) الى أنها لا هي غيره تعالى ، ولا هي عينه ، وغير ذلك من (وجوه) و الاختلاف .

(٦٥) والحق أنّه موضع خوف ( يعنى خطر ) ومحلّ احتراز خصوصاً بالنسبة الى المحجوبين عن الحقّ ، المبعدين عن جنابه . 12 وبالحقيقة ما زلّ قد م الحكماء المعظمين من المتقدّمين والمتأخّرين ، ولا العلماء الاسلاميّين ، الا في هذا الموضع ، أعنى موضع الفرق بين الذات والصفات ، والاطلاق والتقييد ، والوحدة والكثرة ، والماهيّة والوجود ، وغير ذلك من الاعتبارات . «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا نهتدى لولا أن هدانا الله » . « يهدى الله لنوره من يشاء » « والله ذو الفضل العظيم » .

<sup>2</sup> اطلاق الوجود : اطلاقه F || 8 لا هي : F || 8 لا هي : F || 8 المبعدين : المبعدين : المبعدين : المبعدين || 15 – 16 الحمد لله ... سوره Y (الأعراف) الله Y || 16 || 16 || 16 || 16 || 17 || 18 || 18 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 || 19 ||

3

(٥٧) واذ فرغنا من بحث الاطلاق والبداهة (في قضية الوجود) بقدر هذا المقام، فلنشرع في بحث الوجوب والوحدة، بعون الله وحسن توفيقه. وهو (ما يلي) هذا.

#### الاصل الثاني

# فى بحث الوجود ووجوبه ووحدته

- (٥٨) اعلم أن هذا الاصل مشتمل على بحث الوجود ووجوبه ووحدته على سبيل الخطاب ، مخروجاً بالبرهان .
- (٩٥) والحق أنه اذا ثبت اطلاق (الوجود) وبداهته على الوجه المذكور (سابقاً)، فلسنا محتاجين اليه (في هذا الموطن) لاستغنائنا عنه (فيما تقدّم)، أي (نحن في الحقيقة في غنية) عن بحث الوجوب والوحدة (في قضية الوجود)، لانه من اطلاقه وبداهته ثبت وجوبه ووحدته الزاماً وتضمّناً، بل تطبيقاً، لانه اذا تقرّر أنه لا واسطة بين الوجود والعدم،
- وتقرّر أنّه (أيْ الوجود المطلق) نقيض العدم المطلق، وتقرّر أن العدم مفهوم واحد، و(من جهة اخرى) مفهوم واحد، فقد تقرّر (ضرورة) أن الوجود واحد. و(من جهة اخرى) 12 اذا تقرّر أن الوجود، من حيث هو ، ليس بقابل للعدم لذاته، ثبت أنّه واجب الوجود لذاته . لكن رعاية للترتيب المذكور والشرط المعلوم في
- 15 (٦٠) فنقول: الوجود، من حيث هو وجود، ليس بقابل للعدم لذاته، وكُلُّ ما ليس بقابل للعدم لذاته فهو واجب الوجود لذاته، فيجب أن

الفهرس، شرعنا فيه. أعاننا الله مفضله و كرمه.

9

مكون الوجود واجماً لذاته . أمّا (بمان الدعوى) الاولى (على سميل الخطاب) \_ وهو قولنا: الوجود، من حيث هو وجود، ليس بقابل للعدم لذاته \_ فلاته قد تقرّر في تعريف الواجب، عند الخصم ، أنّه هو الذي 3 يجب له الوجود لذاته ويمتنع عليه العدم لذاته. والوجود كذلك، فيكون واحب الوجود لذاته ولا يكون قابلاً للعدم لذاته وأمّا (سان الدءوى ) الثانية \_ وهو قولنا : أن كل ما ليس بقابل للعدم لذاته فهو 6 واجب الوجود لذاته \_ فبحكم التعريف أيضاً بأن "كلّ ما ليس بقابل للعدم لذاته فهو واجب الوجود لذاته. فثبت حقيقة ً أنّ الوجود واجب لذاته، و ممتنع العدم لذاته. و(هذا) هو المطلوب.

(٦١) أمّا بمان الصغرى (على سبيل البرهان) فلانّه لو كان الوجود قابلاً للعدم للزم اتَّصاف الشيء بنقيضه ، واتَّصاف الشيء بنقيضه محال ، فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم. وانْ قيل: انَّ اتصاف الشيء و1 بنقيضه يكون محالاً على تقدير أن يكون القابل مع المقبول شرطاً فيه، فأمّاً اذا لم يكن الشرط موجوداً فلم يكن المشروط موجوداً، فلا يازم المحال، لانّه يجوز أن يكون العدم مزيلاً للوجود على سبيل 15 الطريان، لا على سبيل المعيّة ، كما في سائر الموجودات، \_ اجيب عنه بأن العدم ليس بشيء في الخارج حتّى يكون له الطريان على الوجود، وفي الامكان ( في هذه الحالة ) تصوّره ؛ وانْ أمكن (هذا التصوّر ف) 18 لا يكون ( ذلك ) الا بالنسبة الى وجود الممكن وعدمه الخاصّ ( فحسب ) ؛ وليس هناك طريان أيضاً عند التحقيق ، لانّه ازالة وجود

<sup>1</sup> الاولى: الاول F | 3 أنه: ان الواجب F | 6 الثانية: الثاني 1 | 8،7 الوجود: \_ F

الممكن عن ماهيّته عبارة عن عدمه مجازاً ، والا لا يمكن ازالة وجود شيء عن شيء أصلاً ، لانّه كلّ ما وجد في الخارج صار واجباً بالغير ، ما دام الغير باقياً . وهذا الغير ، الذي هو الحقّ تعالى ، باقي دائماً ؛ فتكون الموجودات باقية دائمة . ومع ذلك ، ليس للوجود ماهيّة حتّى يزول عنها بواسطة العدم وطريان عليه ، لانّه لو كان للوجود ماهيّة للزم منها محالات كثيرة ، أقلها الدّور والتسلسل ؛ والدّور والتسلسل باطلان بالاتّفاق ، فلا يكون للوجود ماهيّة غيره أصلاً .

(٦٢) فالوجود المطلق لا يمكن اعدامه على سبيل الطريان، واذا لم يكن (اعدامه) على سبيل الطريان فبطريق المعيّة أولى (أي واذا لم يكن (اعدامه). (وذلك) لاقتضاء المفاسد المعلومة: من اتصاف الشيء بنقيضه، وغير ذلك من المحالات. ويلزم منه أيضاً انقلاب الحقائق، أي انقلاب حقيقة الوجود بحقيقة العدم؛ وانقلاب الحقائق محال بالاتّفاق أيضاً، فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم. ومعلوم أيضاً أن اعدام الشيء الموجود مطلقاً محال، كما أن "ايجاد الشيء المعدوم مطلقاً محال، كما أن "ايجاد الشيء المعدوم فيكون واجباً بالذات. وهذا هو المطلوب.

(٦٣) وأمّا بيان الكبرى ، فمسلّم عند الخصم ، غير محتاج الى البَيان 18 والبرهان ، كما تقرّر بأن ّ كلّ من ليس بقابل للعدم لذاته ، فهو واجب .

(٦٤) دليل آخر : لو كان الوجود ( المطلق ) قابلاً للعدم ، على فقابليّته لا تخلو من وجوم ثلاثة . امّا أن يكون قابلاً له من ذاته،

أو من غيره الذى هو الممكن عند البعض، أو من ثالث غيرهما، أعنى لا من ذاته ولا من غيره . فأمّا الامر الثالث ، فمعلوم أنّه ليس بموجود ، لان الشيء امّا أن يكون موجوداً أو معدوماً وكما تقرّر ، اذ لا واسطة بينهما . فان كان ( الشيء ) موجوداً ، ووجوده من ذاته ، فهو واجب ؛ وان كان ( وجوده ) من غيره ، فهو ممكن . فلا يكون هناك (اذن) أمر ثالث . فالحكم بالامر الثالث يكون مستحيلاً ... 6 وأمّا (قابليّة الوجود المطلق للعدم من ) الغير ، فقد تقرّر أيضاً أن غير الوجود ليس بموجود حقيقة حتّى يعدمه (أى يعدم الوجود) ، لان غير الوجود المطلق عدم صرف ولا شيء محض .

(٦٥) وان قيل: الممكن الموجود موجود ، وهو غيره (أى كون الممكن موجوداً هو غير كونه ممكناً)، \_ أجيب عنه بأنه لا يمكن اعدام الوجود المطلق بالممكن ، لانه الممكن لا يقدر على اعدام الوجود الواجب لذاته ، الذى وجوده منه ، لان الممكن قسم من أقسام الوجود المطلق ، وقائم به من حيث اضافته اليه ، فكيف يقدر على اعدامه ؟ وهذا ظاهر .

(٦٦) وأمّا (قابليّة الوجود المطلق للعدم من ) ذاته (وهو الوجه الاول ، أو الاحتمال الاول ، من الوجوه الثلاثة المتقدّمة) فيلزم أن يكون الوجود معدوماً دائماً ، لان " الاقتضاء الذاتي "لا ينفك عن الذات ، وهذا المحال ؛ فمحال أن يكون الوجود قابلاً للعدم من ذاته . واذا لم يكن (الوجود المطلق ) قابلاً للعدم لا من غيره ولا من ذاته ولا من أمر

<sup>6</sup> أمر ثالث: أمراً ثالثاً F | الثالث: الثلث F | 16 ذاته: الذات 6

ثالث غيرها ، فيكون واجباً بالضرورة . (واذن) فيكون الوجود المطلق واجباً لذاته بالضرورة ، وممتنع العدم لذاته كذلك. هذا هو المطلوب من هذا البحث كله.

(٦٧) واذا عرفت هذا بهذا الوجه، فلنشرع فيه بوجوه ا خر من قول أصحابنا، وهو قولهم: « الوجود واجب لذاته، اذ لو كان ممكناً قول أصحابنا، وهو قولهم: « الوجود واجب لذاته، اذ لو كان ممكناً كان له علّة موجودة، فيلزم تقدّم الشيء على نفسه. لا يقال: الممكن في وجوده يحتاج الى علّة موجودة، وهو (أى الممكن) غير موجود عندنا لكونه اعتباريّاً، \_ لانّا نقول: لا نسلّم أنّ الاعتباري لا يحتاج الى علّة، فانّه لا يتحقّق في العقل الا باعتبار المعتبر؛ فهو أيضاً (أيْ اعتبار المعتبر) علّة . وأيضاً ، المعتبر لا يتحقّق في الخارج الا بالوجود، اذ عند زوال الوجود عنه مطلقاً لا يكون الخارج الا بالوجود، اذ عند زوال الوجود عنه مطلقاً لا يكون في الوجود أمراً) اعتباريّاً ، لكان جميع ما في الوجود أيضاً اعتباريّاً ، لكان جميع ما اعتباريّاً ، اذ الماهيّات منفكّة عن الوجود، (هي) امور اعتباريّاً ، اذ الماهيّات منفكّة عن الوجود، (هي) امور

15 (٦٨) « وتعقّل الشيء نفسه لا يخرجه عن كونه أمراً حقيقيّاً ، ولان طبيعة الوجود ، من حيث هي هي ، حاصلة للوجود الخاص الواجب، وهو في الخارج ، فيلزم أن تكون تلك الطبيعة موجودة فيه ، لكن لا بوجود زائد عليها . وحينئذ لو كانت ( تلك الطبيعة ) ممكنة ، لكانت محتاجة الى علّة ضرورة ً : وهذا تُخلف .

<sup>5</sup> قول أصحابنا : القائل هو داود القيصرى والنص برمته ثابت في « مقدماته على شرح الفصوص» ، انظر مخطوط آيا صوفيا ٣٢/١٨٩٨ ألف\_٣٤ ألف | 14 وهذا : وهو F

(٦٩) «دليل آخر: الوجود ليس بجوهر ولا عرض؛ وكلّ ما هو ممكن فهو أيضاً امّا جوهر أو عرض؛ فينتج أنّ الوجود ليس بممكن، فتعيّن أن يكون واجباً. وأيضاً لا حقيقة له زائدة على نفسه، والا يكون الوجود كباقى الموجودات في تحقّقها بالوجود، ويتسلسل الامر؛ وكلّ ما هو كذلك فهو واجب الوجود بذاته ، لاستحالة انفكاك الشيء عن نفسه.

(٧٠) «فان قلت: الوجوب نسبة تعرض للشيء نظراً الى الوجود المخارجي "؛ فما لا وجود له في الخارج زائداً على نفسه ، لا يكون متّصفاً بالوجوب، \_ قلت: الوجوب عارض للشيء الذي هو غير الوجود، باعتبار و وجوده؛ أمّا اذا كان ذلك الشيء عين الوجود، فوجوبه بالنظر الى ذاته لا غير ، لانّ الوجوب يستدعى التغاير مطلقاً لا بالحقيقة ، كما أنّ العلم يقتضى التغاير بين العالم والمعلوم، تارة " بالاعتبار وهو عند تصوّر الشيء 12 نفسه، وتارة " بالحقيقة وهو عند تصوّر غيره.

(۷۱) «وأيضاً ، كلّ ما هو غير الوجود يحتاج اليه (أى الى الوجود) من حيث وجوده ؛ وتحقّقه (أى تحقّق الوجود) فى الوجود من ألوجود من هو وجود ، لا يحتاج الى شىء ، فهو غنى فى وجوده عن غيره ؛ وكلّ ما هو غنى فى وجوده عن غيره فهو واجب ؛ فالوجود واجب بذاته .

(٧٢) « فان قلت : الوجود ، من حيث هو هو ، كلَّى طبيعي ً ؛ وكلُّ ما

<sup>1</sup> دليل: و دليل F فينتج: ينتج | 4 تحققها: تحققه F الامر: -1 | الامر: -1 | 12 التعابر: التعابر: التعابر

هو كلّى طبيعى لا يوجد الا في ضمن فرد من أفراده ؛ فلا يكون الوجود، من حيث هو ، واجباً لاحتياجه في تحقّقه الى ما هو فرد منه ، \_ قلت : ان أردتم بالكبرى البطائع الممكنة الوجود ، فمسلّم ؛ ولكن هذا لا ينتج المقصود ، لانّ الممكنات من شأنها أن توجد وتعدم ، وطبيعة الوجود لا تقبل ذلك . \_ وان أردتم ما هو أعمّ منه ، فالكبرى ممنوعة ؛ بل لا نسلّم أن الكلّى الطبيعي ، في تحقّقه ، متوقف على وجود ما يعرض عليه ، منوعاً كان أو واجباً ، اذ لو كان كذلك للزم الدور ، سواء أكان العارض منوعاً أومشخصاً ، لان العارض لا يتحقّق الا بمعروضه ؛ فلو توقف معروضه عليه ، منوعاً ، للزم الدور .

(٧٣) « والحقّ أن كلّ كلّى طبيعي ، في ظهور مشخّصاته في عالم الشهادة ، يحتاج الى تعيّنات مشخّصة له ، فائضة عليه من موجده ؛ وفي ظهوره 12 في عالم المعاني منوّعاً ، يحتاج (الكلّي الطبيعي ) الى تعيّنات كلّية منوّعة ، لا في تحقّقه في نفسه .

(٧٤) « وأيضاً ، كلّ ما تنوّع أو تشخّص هو متأخّر عن الطبيعة الجنسيّة والنوعيّة بالذات . والمتأخّر لا يكون علّة لتحقّق المتقدّم ، بل الامر بالعكس أولى . والجاعل للطبيعة طبيعة ، هو أولى منها بأن يجعل تلك الطبيعة نوعاً أو شخصاً ، وذلك بضم ما يعرض عليها من المنوّع تلك الطبيعة نوعاً أو شخصاً ، وذلك بضم ما يعرض عليها من المنوّع المنحّص . وجميع التعيّنات الوجوديّة راجعة الى غير الوجود . فلا يلزم احتياج حقيقة ، في كونها ، الى غيرها . وفي الحقيقة ليس في الوجود

غير الوجود .

(٧٥) « لا يقال : ان الوجود الممكن قابل للعدم \_ لانًا نقول : وجود الممكن عبارة عن حصوله في الخارج وظهوره فيه ؛ وهو ( أي ْ و هذا الظهور الخارجي للممكن ) من أعراض الوجود الحقيقي الراجع اليه بوجه مّا ، عند اسقاط الاضافة ، لا عينه . وفي الحقيقة ، الممكن أيضاً لا ينعدم، بل يختفي ويدخل في الباطن الذي ظهر منه، والمحجوب ع يزعم أنَّه ينعدم. وتوَّهم انعدام وجود الممكن انَّما نشأ من فرض الافراد للوجود كالافراد الخارجة التي للانسان مثلاً . وليس الامر كذلك ( بالنسبة الر الوحود في مظاهره الخارجيّة). فإن الوجود حقيقة واحدة لا تكتّر و فيها ، وأفرادها موجودة باعتبار إضافتها الى الماهيّات ، والاضافيّ أمر اعتباري "؛ ليس لها أفراد موجودة لتنعدم وتزول، بل الزائل اضافتها اليها (أي اضافة ماهيّات المكنات الى الحقيقة الوجوديّة الواحدة). فلا يلزم 12 من زوالها انعدام الوجود نفسه وزواله ، ليلزم انقلاب حقيقة الوحود محقيقة العدم، أذ زوال الوجود بالأصالة هو العدم ضرورةً ، وبطلانه ظاهر ». 15

(٧٦) ولاهل الله وخاصّته أيضاً قاعدة مطّردة في بحث الوجوب والامكان والامتناع نذكرها ههنا توضيحاً لهذا البحث. وبعدها، 18

F غير : غيره F الوجود : F F ما : F F فرض : مرض F الامر : F الامر : F F الس : فليس F الامر : F فلا يلزم : ولا تفسى : ولا يلزم : و

نشرع في بحث الوحدة وما يتعلّق بها، ان شاء الله تعالى . وهي قولهم :

الوجوب والامكان والامتناع ، من حيث أنّها نسب عفليّة صرفة ، لا تحقّق لها في الاعيان تحقّق الاعراض في معروضاتها الخارجيّة ، ولا وجود لها الا في الاذهان ، لانّها أحوال تابعة للذوات العينيّة الثابتة في الحضرة العلميّة ، امّا بالنظر الى وجوداتها الخارجيّة كالامكان للممكنات والامتناع للممتنعات ، وامّا بالنظر الى عين تلك الذات كالوجوب للوجود من حيث هو هو ، فانّه واجب بذاته وليس وجوبه بالنظر الى الوجود و الزائد الخارجيّة .

(٧٨) « فالوجوب هو ضرورة اقتضاء الذات عينها وتحققها في الخارج. والامكان والامتناع هو ضرورة اقتضاء الذات عداً ما الوجود الخارجي . والامكان هما عدم اقتضاء الذات الوجود والعدم (على السواء). فالامكان والامتناع هما صفتان سلبيتان من حيث عدم اقتضاء الموصوف بهما الوجود الخارجي . والوجوب هو صفة ثبوتية .

15 (٧٩) « لا يقال: ان الممتنعات لا ذات لها ، \_ لانًا بيّنًا أنّها قسمان: قسم فرضه العقل ولا ذات له؛ وقسم، أمور ثابتة ، بل هي أسماء المهيّة . وقد تقرّر في بيان « الاعيان » أن الوجوب يحيط بجميع المرجودات الخارجيّة والعلميّة ، لانّها ما لم يجب وجودها لم توجد لا في الخارج ولا في العقل . فانقسم الوجوب الى الوجوب بالذات

 $<sup>\|</sup> F_- : \|$  هما : \_  $\| F_- : \|$  هو : \_  $\| F_- : \|$  هما : \_  $\| F_- : \|$ 

و( الوجوب) بالغير .

(٨٠) «واعلم أن هذا الانقسام (الى الوجوب بالذات والوجوب بالغير) انّما هو من حيث الامتياز بالربوبيّة والعبوديّة . وأمّا من وحيث الوحدة الصرفة فلا وجوب بالغير ، بل بالذات فقط . وكلّ ما هو واجب بالغير هو ممكن بالذات . فقد أحاطها الامكان أيضاً (أعنى أحاط الامكان الذات ) . وسبب اتّصافها (أى الذات) بالامكان هو الامتياز ( بين الذات الواجبة التي هي مقتضي الربوبيّة ، والذات الممكنة التي هي مقتضي الربوبيّة ، والذات الممكنة التي هي مقتضي العبوديّة ) . ولولاه لكان الوجود على وجوبه الذاتي ، كما كان في الازل » . هذا آخره . والحمد لله وحده .

(۸۱) واذا ثبت بهذه الدلائل والوجوه أن الوجود ، من حيث هو وجود ، واجب لذاته وممتنع العدم لذاته ، فلنشرع في بحث الوحدة وبيانها ، بعون الله وحسن توفيقه . وهو ( ما يلي ) هذا .

(۸۲) اعلم أن الوجود من حيث هو وجود. أعنى الوجود المطلق، وجود واحد حقيقي لا كثرة فيه بوجه من الوجوه. أى أنه لا يجوز أن يكون الوجود أكثر من واحد ، لانه لو كان كذلك وأى لو كان الوجود أكثر من واحد ، لانه لو كان كذلك وأى لو كان الوجود أكثر من واحد ـ للزم دخولها (أعنى الكثرة) تحت المطلق، أى كان كلّ واحد منها (يعنى من أفرادها) مضافاً إلى المطلق بدخوله تحته، لتخصيص كلّ واحد منها بقيد من القيود. وإذا كان كذلك

<sup>5</sup> هو : فهو F || 16 الوجود : ـ F || 18 كان : كانت F || 1978 واحّدَ : واحدة F || 18 مضافاً : مضافة F

لم يتحقّق اطلاقه \_ والتقدير أنّه مطلق \_ وهذا محال . فمحال ( اذن ) أن يكون الوجود ، من حيث هو وجود ، أكثر من واحد .

(۸۳) وان قیل: لم لا یجوز أن یکون هناك وجودان مطلقان ، موجودان فی الخارج ، كلّ واحد منهما واجب لذاته ، بعكس نقیضه الذی هو العدم المطلق ؟ \_ أجیب: بأنّه لو كان كذلك ، لكان كلّ واحد منهما متمیّزاً عن الآخر بتمیّزیمّا ، والا لا یمكن تصوّرهما ، ولا الحكم بالاثنینیّة بینهما . واذا كان كذلك ، اشترك كلّ واحد منهما مع الآخر فی صفة الوجود والوجوب ؛ فلزم تركیب كلّ واحد منهما من جزئی التمییز والاشتراك ، فما كانا مطلقین \_ والفرض أنهما كذلك \_ وهذا محال . فمحال أن یكون الوجود أكثر من واحد . وهذا هو المطلوب .

(١٤) وبوجه آخر: وهو أنّه قد تقرّر عند أهل التحقيق، أن "بين الوجود والعدم ليس ( َنمّت ) واسطة أصلا "، لان الشيء امّا أن يكون موجوداً أو معدوماً. واذا لم يكن بينهما واسطة ، فالوجود في الخارج بالحقيقة لا يكون الا واحداً ؛ كما أن تقيضه ، الذي هو العدم ، ليس الا واحداً . وقد عرفت في غير هذا الموضع أنّه ليس فرق بين الوجود والعدم وبين الموجود والمعدوم » ، ما أراد به الا والمعدوم » ؛ و كلّ من قال من هذه الطائفة : « المعدوم » ، ما أراد به الا « الوجود » . وهذا بديهي ظاهر . \_ واذا كان كذلك ، فلا يكون الوجود الا واحداً لائه نقيض العدم ، والعدم واحد ، فيكون الوجود واحداً ، كما مرّ مراراً .

<sup>2</sup> الوجود .. وجود : \_ F | 7 | اشترك : لاشترك F

(٨٥) وذكر بعض الفضلاء هذا بتعبير آخر أحسن منه ، وهو قوله : «النفى أمر واحد لا تعدّد فيه ، اذ العدمان لا تمايز بينهما ، لان التميّز عبارة عن ثبوت صفة لشىء ليست ثابتة للاخر ؛ وثبوت الصفة يستدعى وثبوت الموصوف ؛ والعدم ليس بثابت ، فلا يكون متميّزاً ، فلا يكون متعدّداً ، فهو أمر واحد ؛ وهو نقيض الوجود ، فيجب أن يكون الوجود واحداً ، لاته لو تعدّد لم تنحص القسمة فى قولنا : الشىء امّا موجود أو معدوم » .

(٨٦) وذكر بعض العلماء أيضاً هذا البحث بعينه بعبارة أخرى وهي قوله: «حقيقة الواجب أمر واحد ثبوتي "، لانه مدلول دليل واحد ، وهو امتناع العدم . فلو فرض فيه أكثر من ذات واحدة ، لاشتركا في حقيقة الواجب وامتازا بأمر آخر ، فيلزم تركيب كل واحد منهما ممما به الاشتراك ومما به الامتياز ؛ وكل مركب ممكن ، كما عرفت ، فلا يكونان واجبين . هذا أخلف . فحينئذ ، لا يوجد من حقيقة الواجب الاول الا ذات واحدة » . وأمثال ذلك (أي أقوال العماء في هذا الميدان) كثيرة .

(۸۷) والحقّ أنّه اذا ثبت أنّه تعالى واجب الوجود لذاته وممتنع العدم لذاته ، وأنّه نقيض العدم المطلق ، وليس فى الخارج غيره ، ما كنّا محتاجين فى اثبات وحدته الى زيادة بسط وكثرة مقال ؛ والا فكلّ ما قيل فى وحدة الواجب من دليل التمانع وغيره ، يصدق حمله عليه . والله أعلم بالصواب ، واليه المرجع والمآب .

<sup>10</sup> فيه : منه F || 16 تعالى : \_ F || 18 فكل : F || ما قيل : ما قال F

(۸۸) هذا آخر ما أردنا ايراده من بحث الوجوب والوحدة. واذ فرغنا منه ، فلنشرع في بحث الظهور والكثرة ونقطع (يعني نختم) هذه الرسالة عليه ، ان شاء الله.

4 الله : + تعالى 4

## الاصل الثالث في بحث الوجود وظهوره وكثرته

(۸۹) اعلم أن هذا الوجود أو الحق تعالى الذى ثبت اطلاقه وبداهته ووجوبه ووحدته ، نقلاً وعقلاً وكشفاً له ظهور وكثرة في صور المظاهر والمجالى ، اعتباراً وحقيقة ، اجمالاً وتفصيلاً ، وان كان لا كثرة له ، لا اعتباراً ولا حقيقة ، لا اجمالاً ولا تفصيلاً ، لائه تعالى من حيث ذاته ، منزه عن جميع ذلك ، مستغن عمّا عداه وان كان ، من حيث صفاته وأسماؤه وكمالاته وخصوصيّاته ، عين كلّ واحد منها ، غير مستغن عنها . ونحن نبيّن هذا المعنى في وجوه ثلاثة : الاوّل والثانى من قولنا على الوجه الذى سنح لنا من جانب الحقّ المطلق حبل جلاله \_ الواحد منهما اجمالاً والآخر تفصيلاً ؛ والثالث من قول بعض أصحابنا ، وهو المولى الاعظم كمال الحقّ والملّة والدين عبد الرّزاق الكاشى \_ قدّس الله سرّه \_ تفصيلاً ، ونقطع ( يعنى نختم) والدين عبد الرّزاق الكاشى \_ قدّس الله سرّه \_ تفصيلاً ، ونقطع ( يعنى نختم)

 $F_{-}:$  نبين :  $F_{-}:$  مستفن : مستفن : مستعى  $F_{-}:$  وأسمائه  $F_{-}:$  نبين :  $F_{-}:$ 

## الوجه الاوّل

## من مباحث ظهور الوجود وكثرته اجمالاً

و (٩٠) أمّا الوجه الاوّل فهو قولنا اجمالاً: اعلم أنّه تعالى عالم بذاته من حيث ذاته أزلاً وأبداً ؛ وذاته من حيث ذاته جامعة لجميع الكمالات بالذات أزلاً وأبداً ؛ فيكون \_ جلّ شأنه \_ عالماً بجميع كمالاته الذاتيّة أزلاً وأبداً . ومن جملة كمالاته تعالى احاطته بالمعلومات الغير المتناهية ، الممكنة وغير الممكنة ؛ وبأن بعض هذه المعلومات ، الذي هو الممكن طالب للوجود الخارجي بلسان الحال ، وبعضهم غير طالب له ، أعنى الممتنع ؛ وبأن ذاته تعالى بذاته قابلة للظهور بصور هذه المعلومات وحقائقها ، فيجب ظهوره بصور هذه المعلومات وحقائقها على ما اقتضت ذاته وصارت قابلة لها .

12 أصلاً ، بل هو عدم صرف ولا شيء محض . والعدم الصرف واللاشيء المحض أصلاً ، بل هو عدم صرف ولا شيء محض . والعدم الصرف واللاشيء المحض ليس له قابليّة الوجود ولا استعداد المظهريّة ، فلا يصلح أن يكون مظهراً ولا موجوداً في الخارج . فيجب أن يكون الحقّ تعالى هو بنفسه ظاهراً ومظهراً بحكم اسمى « الظاهر والباطن » ، أعنى يكون تعالى ظاهراً من وجه ، باطناً من وجه ؛ أى يكون ظاهراً من حيث الذات والوجود ، مظهراً من حيث الاسماء والصفات . وليس لغيره تعالى ذلك ، مع أن « الغير »

F=1 الوجه الاول ... اجمالاً : F=1  $\parallel$  E فهو : وهو F=1  $\equiv$  E=1 المائة : E=1  $\equiv$  E=1 المائع : E=1  $\equiv$  E=1 المحق تعالى : E=1  $\equiv$  E=1  $\equiv$  E=1 المحق تعالى : E=1  $\equiv$   $\equiv$  E=1 المحق تعالى : E=1 المحق تع

ما له وجود أصلاً ، كما تقرّر . وهذا من غاية كماله ـ سبحانه ـ وعلق شأنه .

(۹۲) واليه أشار العارفون في قولهم: « كلّ ظاهر في مظهر يغاير و المظهر من وجه أو وجوه الا الحقّ، قان له أن يكون عين الظاهر وعين المظهر». واليه أشار أيضاً الامام \_ عليه السلام \_ في قوله: « كلّ ظاهر غيره غير باطن ، وكلّ باطن غيره غير ظاهر ». واليه أشار أيضاً: 6 « لا يجنّه البطون عن الظهور ، ولا يقطعه الظهور عن البطون . قرب ، فنأى . وعلا ، فدنا . وظهر ، فبطن . وبطن ، فعلن . ودان ولم يدن » .

(٩٣) واذا كان الحقّ كذلك، فيكون تعالى هو الظاهر والمظهر، ويكون واجباً وممكناً، وقديماً وحادثاً، ومطلقاً ومقيّداً، وأوّلاً وآخراً، وظاهراً وباطناً. أعنى لا يكون الحقّ (بهذا الاعتبار) منزّهاً من جميع 12 الوجوه، ولا مقيّداً من جميع الوجوه، بل يكون منزّهاً من وجه، وغير منزّه من وجه آخر. أعنى أنّه تعالى منزّه من حيث الوجوب والقدم والاطلاق والبطون، غير منزّه من حيث الامكان والحدوث والتقييد والظهور. ويكون 15 (القرآن) صادقاً في قوله «هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم». وكذلك في قوله «أو لم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد؟ ألا انّهم في مرية من لقاء ربّهم ألا انّه بكل شيء محيط».

<sup>1</sup> سبحانه: ـ F || 10 الحق: ـ F || فيكون: اعنى يكون F || تعالى: ـ F || 10 الحق: ـ F || فيكون: فيكون: فيكون F || 12 الحق: ـ F || 14 || F || 14 || F || 14 || F || 15 || مو الاول... سورهٔ ۱۷ (الحديد) آيهٔ ۳ || 18 أولم يكف...: سورهٔ ۱۷ (فصلت) آيهٔ ۳ - ۶۰ || 18 ||

9

(٩٤) ويكون العارف أيضاً صادقاً في قوله: «ليس في الوجود سوى الله تعالى وأسمائه وصفاته وأفعاله ، فالكلّ هو به وفيه ومنه واليه » والى المرتبتين المذكورتين (أى مرتبتي الاطلاق والتقييد) أشار الشيخ الاعظم (ابن العربي) \_ قدّس الله سرّه \_ في فصوصه نظماً وهو قوله:

فالكلّ مفتقر ما الكلّ مستغنى

هذا هو الحقّ قد قلناه لا نكني

فان ذكرت غنيّاً لا افتقار له

فقد علمت الذي من قولنا نعني

فالكلّ بالكلّ مربوط فليس له

عنه انفصال . \_ خذوا ما قلته عنّي

12 (٥٥) وكذلك عن الاوّل ، أعنى عن الغناء المطلق ، أخبر الله بقوله «فانّ الله غنى عن العالمين ». وعن الثانى ، أعنى عن الافتقار المطلق (أخبر الله بقوله) «وأقرضوا الله قرضاً حسناً ». وكذلك «وما خلقت ُ الجنّ (أخبر الله بقوله) «وكذلك «كنت كنزاً مخفيّاً فأحببت ُ ان أعرف، وخلقت الخلق ».

(٩٦) وعن هذا المقام قال بعض العارفين : « ليس بيني وبين ربّي فرق الا أُنّي تقدّمتُ بالعبوديّة » يعني : ليس فرق بين الحقّ والمظاهر الا أُنّه مقدّم

<sup>2</sup> وفيه: وبه F فصوصه: فصوص الحكم ، آخر الفص الاول ، فص حكمة الهية في كلمة آدمية  $\| 6$  مستغنى : مستغنى (ط. عفيفى للفصوص)  $\| 6$  من قولنا : بقولنا (ط. عفيفى)  $\| 6$  فان الله ... سوره  $\| 6$  (آل عمران) آية  $\| 7$  اله  $\| 6$  واقرضوا ... سوره  $\| 7$  (الحديد) آية  $\| 7$  اله  $\| 7$  وما خلقت ... سوره  $\| 7$  (الذاريات) آية  $\| 7$  هي وكذلك : أى في الحديث القدسي

عليها بالذات ، وهي متأخّرة عنه بالاعتبار . والا هي هو ، أو بالعكس . وقال بعضهم : «أنا أقلّ من ربّي بشيئين » يعنى بالفقر الذاتي والامكان الذاتي ، اللذين هما من شرط القابليّة ، كما أنّ الغني الذاتي والوجوب الذاتي هما من شرط الفاعليّة .

(٩٧) ويشهد بمجموع ذلك أيضاً قوله تعالى « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » لانه أيضاً بيان التنزيه في عين التشبيه ، وبيان التشبيه وفي عين النفتى في عين الفقر ، وبيان الفقر في عين الغنى؛ أو بيان الاطلاق في عين التقييد ، وبيان التقييد في عين الاطلاق ، الذي ليس كمال معرفته تعالى الا فيهما ، أي في الجمع بين المرتبتين وكما تقدّم مراراً .

(۹۸) واليه (أى الى مقام الجمع بين التنزيه والتشبيه) أشار العارفون نظماً ونشراً. أمّّا النشر فقولهم: «ايّاك والجمع والتفرقة! فانّ الاوّل يورث الزندقة والالحاد، والثانى (يورث) تعطيل الفاعل المطلق. وعليك بهما! فانّ جامعهما موحّد حقيقى "، وهو المسمّى بجمع الجمع وجامع الجميع. وله المرتبة العليا والغاية القصوى ». وأمّّا النظم فقولهم أيضاً:

فان قلتَ بالتنزيه كنتَ مقيّداً

وان قلت بالتشبيه كنت محدّداً

<sup>8</sup> اللذين : اللذان 1 اا هما : 1 1 و 1 1 و 1 1 اللذان 1 اللذان 1 اللذين : التشبيه : بيان ذلك قوله « ليس كمثله شيء » الذي هو نص في التنزيه ، أدرج فيه حرف « الكاف » التي هي مفيدة للتشبيه والتمثيل 1 1 وبيان ... التنزيه : بيان ذلك قوله « وهو السميع البصير » الذي هو نص في التشبيه ، أدرج فيه «هو» ضمير الفصل ، الدال على الذات المنزهة والمفيد للحصر

6

وان قلت بالامرين كنت مسدّداً
وكنت اماماً في المعارف سيّداً
فمن قال بالاشفاع كان مشركاً

ومن قال بالافراد كان موحِّداً

فايّاك والتشبيه ان كنت ثانياً

وايَّاك والتَّفزيه ان كنت مفرداً

فما أنت هو بل أنت هو وتراه في

عين الامور مسرّحاً ومقيّداً

و (٩٩) فنرجع ونقول: وسبب ذلك كلّه أنّ الالوهيّة والربوبيّة لا يمكن ولا يتصوّر الا بوجود المألوه والمربوب. واليه أشاروا أيضاً بقولهم: « انّ للربوبيّة سرّاً، لو ظهر لبطلت الربوبيّة ». ومعناه: أنّ الربوبيّة موقوفة على المربوب، الذي هو (كناية عن) المظاهر الالهيّة مطلقاً. أعنى أنّ الفاعليّة موقوفة على القابليّة، لان الفاعل ما لم يكن له قابل لم يكن له أي أثر ولا فعل. فلو ظهر هذا السرّ، أي لو بطل وارتفع ، لبطلت الربوبيّة. وابطال المظاهر وازالتها عن الوجود مستحيل ممتنع ، لانها شؤون ذاتيّة وخصوصيّات الهيّة. فابطال الربوبيّة وازالتها يكون مستحيلاً ممتنعاً. فيكون كلّ واحد منهما، أي من الربّ والمربوب، والظاهر والمظاهر، ولا شكّ مربوطاً بالآخر. وهذا هو المطلوب من هذا البحث، وقد مرّ ذكره. ولا شكّ

<sup>8</sup> ومقيداً: انظرفصوص الحكم للشيخ الحاتمى ، الفص الثالث ، فص حكمة سبوحية فى كلمة نوحية  $\|01-11$  ان للربوبية... الربوبية: القائل هوسهل بن عبدالله التسترى، انظر الفتوحات  $\|01-11$  ان للربوبية... الربوبية ، القائل هوسهل بن عبدالله المتسترى، انظر الفتوحات في  $\|01-11$  ان للربوبية ، و فصوص الحكم ، الفص رقم  $\|01-11\|$  و النص في كتاب «الاملاء في الكلات الاحياء » برواية مختلفة (ص $\|01-11\|$  ط . القاهرة بدون تاريخ)

ان هذا نظر شريف وسرّ لطيف.

(۱۰۰) وكان الشيخ الاعظم ( ابن العربي ) ـ قدَّس سرَّه ـ قد أَشار الى هذا المعنى في فصوصه ايضا بقوله :

فلو لاه lik كان الذي لما و لولانا فانّا أعبد حقّاً الله مو لانا وان وانّا عينه فاعلمْ ما قلت ا نسا نا اذا 6 أعطاك برهانا فلا تحجب بانسان فقد تكن بالله فكن حقّاً وكن خلقاً , حمانا تكن أروْحاً و َغذّ خلقه منه و ر بحانا 9 فأعطانا فسنا فاعطيناه ما سدو فصار الامن مقسوماً و اتّانا » ماتاه

(۱۰۱) وبالحقيقة عن هذا السرّ ، أخبر (الحقّ) بنفسه في قوله 12 (بالحديث القدسي) المذكور: «كنت كنزاً مخفيّاً فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق» لان معناه هو انه يقول: كنت ذاتاً أو وجوداً باطناً مجرّداً مخفيّاً ، بلا مألوه ولا مربوب ، كما قال أمير المؤمنين ـ عليه السلام - 15 «رب اذ لا مربوب ، وخالق اذ لا مخلوق ، وقادر اذ لا مقدور » . « فأحببت أن أعرف » أى أردت أن أكون ظاهراً ، بمقتضى ذاتى وكمالاتى ، في مظاهر أسمائي وصفاتي ، حتى لا يكون كمال في الوجود الالى . « فخلقت الخلق » أى ظهرت بصورهم وتعيّناتهم ، بل بأعيانهم وماهيّاتهم ، وليس في الوجود الا أنا وأسمائي وصفاتي وكمالاتى . وليس من هذا في ذاتى نقص ،

<sup>2-8</sup> | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1

| ولا في وحدتي قدح ، بل هذا عين كمالي ومحض عظمتي وجلالي ، كما               |   |
|---------------------------------------------------------------------------|---|
| أخبر تكم عنه وهو قولى « العظمة ازارى والكبرياء ردائي » لان " « الازار »   |   |
| و « الرداء » كناية عن مظاهري الروحانيّة والجسمانيّة في مدارج أسمائي       | 3 |
| وصفاتي، كما أشرت اليه أيضاً في كتابي بـ «المشكاة» و « المصباح»            |   |
| و « الزجاجة » . وأشار اليه نبيي " _ عليه السلام _ بالحجاب في قوله : « انّ | 6 |
| لله تعالى سبعين ألف حجاب من نور وظلمة ، لو كشفها لاحرقت سبحات             | 6 |
| وجهه ما انتهى اليه بصره من خلقه ». وأشار اليه وليي " عليه السلام _        |   |
| بالهياكل في قوله: « الحقيقة نور يشرق من صبح الازل فيلوح على هياكل         | 9 |
| التوحيد آثاره ». وكذلك كلّ ما ورد في هذا الباب من الآيات                  | 9 |
| والاخبار .                                                                |   |

(۱۰۲) وعن هذا أخبر بعض عبادى، موافقاً لفولى وقول نبيي ّ ووليي ّ:

جمالك في كل الحقائق سائر وليس له الا جلالك ساتر تجليت للاكوان خلف ستورها فنمّت عليه الستائر

لان « الستائر » هي المظاهر . \_ وكذلك في قولهم:

ظهرت فلا تخفى على أحد الا على أكمه لا يعرف القمرا لكن مطنت مما أظهرت محتجماً

فكيف يعرف من بالعرف مستترا ؟

21

15

18

6

وكذلك في قولهم:

مظاهر الحقّ لا تعدّ

والحقّ فينا فلا تحدُّوا

ان° أبطن العبد كان رب"

أو 'اظهر الرب ٌ كان عبد

وأمثال ذلك كثيرة في هذا الباب.

(١٠٣) والغرض انّه ليس في الوجود الاهو ومظاهره المسمّاة بالخلق والعالم وغير ذلك، وان كان له في كلّ مظهر حكم دون غيره بحسب الاسماء والصفات والكمالات، كما تقرّر في الاصل المستخرجة منه وهذه الرسالة، وفي الاصلن المذكورين فيها أيضاً. وفيه قيل:

وما حكمه في موطن دون موطن

ولكنّه بالحقّ في الخلق سافر 12

(في الخلق) من هذا الكلام تقدّم زماني ولا تأخّر ، ولا تقدّم آخر (في الخلق) من هذا الكلام تقدّم زماني ولا تأخّر ، ولا تقدّم آخر من التقدّمات العقليّة ، لانه ليس بينه وبين مظاهره الا التقدّم الذاني فقط ، وما زال كذلك ولا يزول . أعنى : كان الحق وما كان معه شيء غيره ، ويكون ولا يكون معه شيء غيره ، كما أخبر عنه العارف به وبوجوده على ما ينبغي بقوله : «كان الله ولم يكن معه شيء» . وأخبر عارف آخر : « و(هو) الآن كما كان » ، لان المظاهر ليست بالحقيقة عيره حتى يصدق عليها أنها منه ، لانها ظهرت عن تنزّله تعالى غيره حتى يصدق عليها أنها منه ، لانها ظهرت عن تنزّله تعالى

فى مراتب أسمائه وصفاته وكمالاته وخصوصيّاته . والا ، فهى بنفسها ليست بشيء.

وصفاته وكمالاته وخصوصيّاته. ولا يكون المظاهر والخلق والعالم الاأمراً وصفاته وكمالاته وخصوصيّاته. ولا يكون المظاهر والخلق والعالم الاأمراً اعتباريّاً ووجوداً مجازيّاً، في محلّ الفناء وصدد الهلاك، أزلاً وأبداً. ولهذا قال سبحانه «كلّ شيء هالك الا وجهه» أي كلّ شيء مضاف اليه من الموجودات الممكنة على سبيل المجاز، «هالك » أزلاً وأبداً، «الا وجهه» الذي هو عبارة عن ذاته ووجوده، فانّه باقر أزلاً وأبداً، كما قيل: والباقي باقر في الازل والفاني فان لم يزل». وكذلك قوله تعالى «كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام».

(١٠٦) لاتك اذا نظرت الى حقيقة الوجود التى يقع عليها ضمير «الهاء» ( في الآية المذكورة المتقدّمة ) وجدت أن كلّ موجود بالنسبة اليها فان بنفسه أزلا وأبدا ، كوجود الاعداد بالنسبة الى الواحد مثلا ، أو الاعراض الى الجوهر ، أو الصورة الى الهيولي . وعن هذا السرّ قال الشيخ الاعظم ـ قدّس سرّه: « ان العالم غيب لم يظهر قط . والحق تعالى هو الظاهر ، ما غاب قط . والناس في هذه المسألة على عكس الصواب ، فيقولون: ان العالم ظاهر والحق تعالى غيب . فهم ، بهذا الاعتبار ،

من مقتضى هذا الشرك ، كلّهم عبيد للسوى . وقد عافى الله بعض عبيده عن هذا الداء . والحمد لله ».

(۱۰۷) لان الاعداد، مع كثرتها وعدم تناهيها بحسب الجزئيّات، ليس الظاهر فيها بالحقيقة الا الواحد التكرّر بحسب مراتبه، وان كان بحسب الاعتبار ليس الظاهر الا الاعداد. وكذلك الاعراض والجوهر، والصور والهيولي، والامواج والبحور أيضاً بالنسبة الى كلّ واحد منها. وفيه قيل:

البحر بحر على ما كان من قدم ان الحوادث أمواج وأنهار لا يحجبنّك أشكال يشاكلها

عمّن تشكّل فيها فهي أستار

(۱۰۸) ولا أشكّ أنّه ما يخفى ، مع هذا المثال ، على أحد حقيقة وجود الموجودات وكيفيّتها ، أعنى نسبتها الى الوجود المطلق الحقّ تعالى ونسبته اليها ، لان مثال البحر والامواج مثال معقول في صورة محسوسة ، لا يشكّ فيها أحد . وعن هذا النظر ورد في اصطلاحاتهم في تعريف « العالم» وتحققه ، كما قالوا : العالم هو الظلّ الثاني ، وليس (هو) الا وجود الحق الظاهر بصور الممكنات كلّها . فلظهوره تعالى بتعيّناتها (أي صور الممكنات) سمّى باسم «السوى» و « الغير » ، باعتبار اضافته الى الممكنات،

15

18

اذ لا وجود للمكن الا بمجرّد هذه النسبة ، والا فالوجود هو عين الحقّ ، والممكنات ثابتة على عدمها في علم الحقّ ، وهي شؤونه الذاتيّة . فالعالم وروحه . وهذه التعيّنات ، في الوجود مورة الحقّ والحقّ هو هويّة العالم وروحه . وهذه التعيّنات ، في الوجود الواحد ، أحكام اسمه تعالى « الظاهر » الذي هو مجلى الاسم « الباطن » .

6 (۱۰۹) وبالجملة ، لا زال (الوجود الحقّ) ظاهراً باطناً ، أوّلاً آخراً ، واحداً كثيراً ، خالفاً مخلوقاً ، عبداً ربّاً . وليس يمنع ظاهريّته باطنيّته ، ولا أوّليّته آخريّته ، ولا وحدته كثرته ، ولا خالقيّته مخلوقيّته ، ولا ربوبيّته مربوبيّته « هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم » .

فالحق خلق بهذا الوجه فاعتبروا

وليس خلقاً بذاك الوجه فاتَّذكروا

من يدر ما قلت ُ لم تخذل بصيرته

وليس يدريه الا من له بصر

جمّع وفرّق فان العين واحدة

وهي الكثيرة لا تبقى ولا تذر

(١١٠) ولا شكَّك أنَّ اظهار مثل هذه الاسرار خلاف الادب والشرع .

فأمّا مع أهله فترك مذا الادب أدب! كما قيل:

وآداب أرباب العقول لذى الهوى

كآداب أهل السكر عند ذوى العقل

وقيل :

« ومن منح الجهّال علماً أضاعه

ومن منع المستوجبين فقد ظلم

ومع ذلك ، فان حالى كحال من قال : سقونى وقالوا لا تغنّ ولو سقوا

لا أرجع عن هذا القول ما دامت الحياة باقية والآذان واعية . والله الحمد والمنة . ومع ذلك ، فـ « تلك شقشقة هدرت ثمّ قرّت » .

3 (١١٢) واذ بلغ الكلام هذا المبلغ، فلنشرع في تنزيهه تعالى من النقائص المنسوبة الى المظاهر، لان الجهّال يتو همون أن أمثال هؤلاء القوم بسبب قولهم: «ليس في الوجود سوى الله»، ما فرّقوا بينه وبين مظاهره، مثل ابليس وفرعون وآدم وموسى، أو من الموجودات الخسيسة والحشرات المؤذبة والحيّات والعقارب وغير ذلك. جلّ شأنهم عن أمثال ذلك!

9 بيانه . والظاهر لا يظهر في مظهره الا من حيث هو مظهره ومقتضى بيانه . والظاهر لا يظهر في مظهره الا من حيث هو مظهره ومقتضى قابليّته ، لاته (أي الظاهر) ليس له الظهور بصورته فقط . واذا كان كذلك ، ولا تنسب نقائص المظهر الى الظاهر فيه أصلاً ، بل (تنسب بالاحرى) الى نفسه (اى نفس المظهر) . ولهذا قال تعالى «وآتاكم من كلّ ما سألتموه أي « وآتاكم من كلّ ما سألتموه أي « وآتاكم من كلّ ما سألتموه أي « وآتاكم من كلّ ما سألتموه » بلسان استعداد كم وقابليّتكم . وقال وماهيّاتهم وقابليّاتهم .

(١١٤) ومثال ذلك مثال البحر (والامواج). فأنّ البحر مثلاً ، قبل الامواج ، كان عالماً بوجود جميع الامواج الصادرة منه ، وبأوضاعها وأشكالها وماهيّاتها وحقائقها . فاذا ظهر البحر بصورة موج من الامواج ، على ما

<sup>1</sup> لا أرجع: ما ارجع F | 3 و اذ: واذا F | 10 لا يظهر : ما يظهر F | 15 لا أرجع نما يظهر F | 15 فلا تنسب: فلاينسب F | 14 و آتاكم ...: سورة ١٤ (ابراهيم) آية ٣٧ | 15 فلله الحجة ...: سورة ٦ ( الانعام ) آية ٥٠٠

هو عليه من الطول والعرض، فلا يكون له (أى للموج) حجّة عليه (أى على البحر) بظهوره فى صورته، بكثرة الطول أو قلّة العرض، أو غير ذلك من الاوضاع والاشكال. وقس على هذا جميع الموجودات بالنسبة الى الله تعالى، 3 فانّه لا يخرج عن هذا الاصل شىء منها.

(١١٥) ومع ذلك، فليس هناك نقص في نفس الامرحتّى تشكل عليك الحقيقة ، لانّ النقص والكمال أمران اضافيّان ليس لهما وجود في الخارج ، ولا بالنسبة الى الممكن . أمّا الواجب ، فقد ثبت أنّ لا بالنسبة الى الواجب ، فقد ثبت أنّ الاعتبار . وأمّا الممكن ، فاذا لم يكن له وجود في الخارج \_ وان كان فلا ويكون (هذا الوجود الخارجيّ في الحقيقة) الا اعتباريّاً \_ فأى كمال ونقص ( يمكن أن ) ينسبا اليه ؟ فنقص ابليس لا يكون الإ بالنسبة الى آدم وكماله . وكذلك فرعون وموسى . والا ، فابليس وفرعون في نفسهما كاملان ، 12 لانّ موسى وآدم وان كانا ( من ) مظاهر أسماء الله اللطفيّة ، ففرعون وابليس كانا (من) مظاهر أسماء الله القهريّة . والوجود لا يخلو منهما ، لانّه لابدّ في نظام الوجود من اللطف والقهر ، والرحمة والنقمة .

(١١٦) وبالحقيقة ، الجنّة والنار عبارة عنهما (أَىْ عن اللطف والقهر) بل هما ـ أَىْ اللطف والقهر \_ من كمال الوجود الاضافى ، وما قام الوجود فى الظاهر الا بهما . وبالحقيقة هما المسمّيان بـ « اليدان » فى قوله تعالى 18

<sup>5</sup> فليس: ليس F || 8 عليه: على F || تعالى: \_ F || 9–10 فلا يكون: كل يكون: المسبا: ينسب F || 4 يكون: ما يكون F || 12 || 4 يكون: ما يكون F || 14 || 5 فابليس F || 14 في نظام: من نظام F || 18 المسميان: المسمان F || تعالى: F

« بل يداه مبسوطتان » . ومعناه أنّ الفهر واللطف ، والجلال والجمال ، وما شاكل من الاسماء المتقابلة « مبسوطان » في العالم ، مركوزان في جبلته جبلته . وقوله تعالى في حقّ آدم « خلقت بيدى » أى « ركبت في جبلته قوّة القهر واللطف ، والجلال والجمال ، ليتمكّن بهما من اصلاحه واصلاح غيره ، وغير ذلك من الفوائد الراجعة عليه . وفيه بحث عميق وسرّ دقيق ليس هذا موضعه ، وهو لا يخفي على أهله .

الشبهات الواردة في هذا المقام. وهي أن تعرف أنّه ليس في الوجود الشبهات الواردة في هذا المقام. وهي أن تعرف أنّه ليس في الوجود و نقص أصلاً ، لانّك اذا نظرت الى المجموع ، من حيث هو مجموع ، وجدت كلّ موجود منه واجباً وجوده غير زائد في نفس الامر ، كنسبة بدنك بعينه الى كمالك المعيّن ، من حيث الظاهر والباطن ( معاً ) ، لانّك ( في هذه الحالة ) لا تجد فيك شيئاً زائداً أصلاً وحقيقة ؛ وتجد (في مقابل ذلك ) النقص والكمال منسوبين الى بعض أعضائك وجوارحك لا اليك . لانّك اذا رجعت الى نفسك عرفت أنّ اعوجاج أصابعك واسوداد اليك . لانّك اذا رجعت الى نفسك عرفت أنّ اعوجاج أصابعك واسوداد معوّجة لم يحصل منها القبض والبسط وغير ذلك من الفوائد الحاصلة منها . وكذلك العين ، لو لم تكن سوداء لم تحصل منها الرؤية

( ( ١١٨) و ( أنت أذا نظرت إلى المجموع من حيث هو مُجموع ) تحقّقت

<sup>1</sup> بل يداه ..: أسوره ٥ ( المائدة ) آية ٦٩ | 2 مبسوطان : مبسوطنان ؟ الله منسوبين : مركوزان : مركوزان : مركوزان : مركوزان : مركوزان : قلمت ..: سوره ٣٨ (ص) آية ٧٥ | 13 منسوبين : منسوبين F منسوبان F | 15 هو : وهو F | ويلديك : وأيديك :

<sup>©</sup> 6

9

أيضاً أنّك الفاعل والقابل والقائل والسامع ، وليس فيك غيرك لا فاعل ولا قابل. وعرفت بالتحقيق أنّ النبي لله عليه وآله عن مثل هذه المعرفة أخبر بقوله: « من عرف نفسه فقد عرف ربّه »، لانّه من عرف نفسه بهذه المثابة ، لا شكّ أنّه يعرف ربّه كذلك ، ولقوله تعالى الشاهد به «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حق يتبيّن لهم أنّه الحق " الآية . وفيه قيل :

شهدت نفسك فينا وهي واحدة كثيرة أوصاف وأسمائي ونحن فيك شهدنا بعد كثرتها

عيناً بها اتّحد المرئيِّ والرائي

(١١٩) وهذا هو مقام مشاهدة العبد نفسه مع كثرتها ، في مرآة الحقّ ،

واحدة ؛ وكذلك (مقام) مشاهدة الحق نفسه ، في مرآة العبد، مع 12 وحدتها ، كثيرة . وهو \_ أعنى هذا المقام الخاص \_ أعلى مراتب العارف وأجلها . وكيف لا (يكون كذلك) وهو مقام الجمع الحقيقي ومرتبة الوصول الكلّي ، الذي ليس فوقه مقام ولا مرتبة ؟ لانه لو لم يكن كذلك ، 15 لما قال (الحق في الحديث القدسي ) : « كنت سمعه وبصره ولسانه ويده ورجله » . ولما قال (الله في القرآن) «وما رميت اذ رميت ولكن الله رمي » . ولما قال النبي \_ عليه السلام : « من رآني فقد رأى الحق » . 18 ولما قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ بالنسبة اليه : «أنا وجه الله . أنا

<sup>4-13 ||</sup> F - عنريهم ..: سورهٔ ٤١ ( فصلت ) آيهٔ ٥٣ || 11 هو : - 1 || 14-13 || 5 وهو ... وأجلها : الذي هو أعلى مراتب العارف وأجلها F || 19،18،17،16 لما قال : ما قال F || 19،18،17،16 لما قال : ما قال F || 18،17،16 لما قال الما قال F || 19،18،17،16 لما قال E || 19،18،17 لما قال E || 19،18 لما قال

يد الله . أنا جنب الله . أنا الاوّل . أنا الآخر . أنا الظاهر . أنا الباطن " الى آخر الخطبة . و( لما قال أمير المؤمنين أيضاً) بالنسبة الى غيره : « ان لله تعالى شراباً لاوليائه . اذا شربوا سكروا . واذا سكروا طربوا واذا طلبوا . واذا طلبوا . واذا خلصوا . واذا خلصوا . واذا طلبوا . واذا وجدوا . واذا وصلوا اتصلوا . واذا المارف بالله غيره أنضاً :

أأنت أم أنا هذا العين في العين

حاشای حاشای من اثبات اثنین .

ولما قال الآخر:

أنا من أهوى و من أهوى أنا

12 الى غير ذلك من الاشارات المشيرة الى هذا المعنى نظماً ونشراً.

(١٢٠) ولهذا صاركل واحد منهما مرآة للآخر، كما شهد به أيضاً قول النبي " \_ صلى الله عليه وآله: « المؤمن مرآة المؤمن » لان من جملة أسمائه على الحسنى « المؤمن » لقوله ( في القرآن الكريم ) « المؤمن المهيمن العزيز الحيّار المتكبّر سبحان الله عمّا بشركون ».

(١٢١) فحينتُذ كما لا ينسب الضرر والاذية الحاصلان من يديك 18 وعينيك \_ مع أنّك الفاءل بالحقيقة \_ الااليهما، فكذلك لا ينسب الكمال والنقص \_ مع أنّ الله فاعل بالحقيقة \_ الاالى المحلّ الخاصّ الصادر منه

<sup>10.6</sup> ولما قال : وما قال F || 15-16 المؤمن ... سورة ٥ (الحشر) آية ٢٣ || 15 الحاصلان : الحاصلان : الحاصلان : الحاصلان الحاصلان الحاصلات المديك : ايديك المديك المديك

الفعل. أعنى أنّك اذا ضربت أحداً أو رأيته، فضربك ورؤيتك على الاطلاق وان كانا منسوبين اليك، لكن، من حيث المحلّ ، فعل الضرب والرؤية لا ينسب الا الى اليد والعين. وكذلك (الحكم) فى الكلّ. وهذا 3 فى غاية الدّقة.

(۱۲۲) فعلى هذا التقدير، فعل ابليس وفرعون لا ينسب الا اليهما. وكذلك في الجميع، كما قال تعالى «كلّ نفس بما كسبت رهينة "، وقال 6 (أيضاً) «قل كلّ يعمل على شاكلته ». والخير والشرّ يكونان نسبيّين اضافيّين لا حقيقيّين، كما مرّ، «ولله المثل الاعلى في السماوات والارض».

(۱۲۳) هذا وجه. ووجه آخر: وهو أنّ الوجود ، بالاتّفاق ، خير محض ، كما أنّ العدم ، بالاتّفاق ، شرّ محض . وقد ثبت أنّه ليس في الوجود غير الحق تعالى ووجوده المسمّى بالذات . وثبت أنّه كامل بالذات . فحيننّذ 12 لا يتصوّر في الوجود نقص ولا كمال أصلاً . جلّ جنابه تعالى عن أمثال هذا التصوّر .

(١٢٤) وأمّا تغاير المظاهر واضافة نقصها اليها، فهو أنّ الله تعالى ما 15 جعل معلومه مجمولاً ثمّ صار به عالماً ، بل كان عالماً بمعلوماته أزلاً وأبداً ، لان العلم ما له تأثير في المعلوم . فاذا أراد الحق الظهور بصورهم وتعيّناتهم ، من حيث استدعاؤهم بلسان الحال ، فينبغي أن يظهر فيها على 18

<sup>2</sup> منسوبین : منسوباً  $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$  لا ینسب : لا ینسب :  $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$  کل نفس ... سورهٔ  $\mathbf{F}$  (المدثر) آیهٔ  $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$  المدثر) آیهٔ  $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$  الفحل) المدین اضافیان  $\mathbf{F}$   $\parallel$   $\mathbf{F}$ 

ما هي عليه ، لان "المعلوم لا يطلب من الوجود الخارجي ، بلسان الحال ، الا على ما هو عليه من النقص والكمال . أعنى : ماهية فرعون مثلاً حين عدمها ، ما طلبت منه تعالى الوجود الخارجي " (بلسان حالها ) الا على الوجه التي هي عليه ( في شيئية ثبوتها ) . وكذلك ابليس . وقس عليه آدم وموسى وغيرهما ، حتى التملة والبقة . ففرعنة فرعون تكون من اقتضاء ذاته الفرعونية ، لا من غيره . وكذلك الباقي من المظاهر ، ناقصاً كان أو كاملاً . وهذا سر غريب وبحث دقيق . وهو قطرة من بحر القدر ، المنهي الظهاره مع غير أهله . وفيه قيل :

لا يكمل الباطن في طوره فاته بعض ظهوراته فأعطه منك مقداره حتّى توفى حق اثباته

(١٢٥) ومثال ذلك أن تفرض مرايا كثيرة ، مختلفة الاوضاع والاشكال ،

من التثليت والتربيع والتسديس والتثمين ، والطول والعرض والاستدارة والاستطالة وغير ذلك ؛ (ويكون) في مقابلها وجه واحد أو شخص واحد فان هذا الوجه الواحد أو الشخص الواحد يظهر في كل مرآة من هذه المرايا على وضع تلك المرآة ، بلا تفاوت و(لا) نقصان . فتربيع هذا الوجه الغير المربع وغير ذلك من الاشكال ، لا يكون الا من هذه المرايا ، لان الوجه في نفس الامر منزه عن تلك الاشكال . فكذلك (شأن) الحق ومظاهره .

F يطلب : ما يطلب : ما يطلب F التي : الذي F F و لا يكمل : لا يمكن F الباطن : الباطن : الباطل F فقر بيع : فقر بيعة F وقلك الامثال ... سورة F والعنكبوت F والعنك والعنكبوت F والعنك

باب التوحيد كثيراً . «وتلك الامثال نضر بها للناس وما يعقلها الا العالمون » .

وفيه قيل أيضاً :

وما الوجه الا واحد غير أنّه

اذا أنت عدّدت المرايا تعدداً . 3

(۱۲۹) واذا تحقّق هذا كلّه، فلا ينبغى أن ينسب النقص والكمال الا الى المظاهر والمجالى، كما قلناه، لان ذاته تعالى مستغنية عن أمثال ذلك. وأيضاً الفقر والاحتياج، اللذان تقدّم ذكرهما، يكونان نقصاً اذا كانا بالنسبة الى الغير، فأمّا اذا كانا بالنسبة الى (الشيء) نفسه، فلا يكونان نقصاً (ألبتة). وقد ثبت أنّه ليس في الوجود غيره تعالى؛ وثبت أن مظاهره ليست مغايرة له؛ فلا يكون احتياجه وفقره الا لذاته، فلا وكونان نقصاً، لان احتياج الشيء الى نفسه ليس بنقص له.

(۱۲۷) وههذا بحث كثير . وأنت تعرف انه ليس الغرض، في هذا المقام ، هذا البحث بعينه ، بل أنه نثبت أنه ليس في الوجود سوى الله تعالى 12 وأسمائه وصفاته وأفعاله ومظاهره ومجاليه ؛ وأن الكله هو به ومنه واليه ؛ وأنه الظاهر والمظهر والفاعل والقابل والمحبّ والمحبوب . وقد ثبت ذلك (كله) . والحمد لله رب العالمين والصلاة على محمّد وآله أجمعين .

(١٢٨) واذ قد فرغنا من الوجه الأوّل فلنشرع في الوجه الثاني، بعون الله وحسن توفيقه. « وما توفيقي الا بالله عليه توكّلتُ واليه أنيبُ ».

## الوجه الثاني من مباحث ظهور الوجود وكثرته اجمالاً وتفصيلاً

3 (١٢٩) وأمّا الوجه الثانى فهو قولنا فيه أيضاً اجمالاً وتفصيلاً . اعلم أن هذا الوجود أو الحق تعالى هو فاعل مطلق ، لا بد له من قابل مطلق مثله يتصرّف فيه ، لان الفاعل ما لم يكن له قابل لم يصدر عنه فعل ، وقد ثبت أن غيره تعالى عدم محض ، فلا يصلح للقابليّة . فينبغى أن يكون (الحق ) هو الفاعل والقابل ، أعنى (أن) يكون فاعلاً من وجه ، قابلاً من وجه .

(۱۳۰) ولهذا قلنا (سابقاً): القوابل والحقائق مطلقاً ليست بجعل الجاعل. أعنى (أن ) الحقائق الممكنة والماهيّات المعدومة والاعيان الثابتة المسمّاة بالمظاهر الآلهيّة، ليست بجعل الجاعل، لانها راجعة الى حقيقة الحق وشؤونه الذاتيّة؛ وحقيقة الحق ليست بجعل الجاعل، وشؤونه الذاتيّة كذلك. لان «الجعل» لا يصدق الاعلى الوجود الخارجي ، والحقائق والاعيان والماهيّات ما كانت موجودة في الخارج أزلاً ، أن لو كانت لكان ايجادها تحصيل الحاصل. فكانت معدومة الاثر ، موجودة العين. أعنى :كانت موجودة في العلم ، معدومة في الخارج . فلا تكون ، من حيث هي هي ، مجعولة ؛ فلا يصدق عليها أنها مخلوقه في الخارج والعلم ، وكلّ ما لا يصدق عليه أنه مخلوق في العلم والعين يكون خالقاً بالضرورة ، لانه لا واسطة بينهما . والخالق في الحقيقة ليس الا واحداً ، فنبت أن الفاعل والقابل واحد .

 $<sup>6 \</sup>parallel F = 1$  الوجه . . . تفصيلاً :  $-1 \parallel F$  فهو : وهو  $+1 \parallel F$  هو :  $-1 \parallel F$  هو :  $+1 \parallel F$  تمالی :  $+1 \parallel F$  وشؤونه : وشوونها  $+1 \parallel F$  كذلك :  $+1 \parallel F$  فلا يكون :  $+1 \parallel F$  فلا يكون  $+1 \parallel F$ 

ويظهر من ذلك سرّ قوله تعالى « فتبارك الله أحسن الخالفين » وسرّ « ربّ الارباب » لان ّ كلّ اسم من أسمائه تعالى عند أهل الله مخلوق من وجه ، خالق من وجه آخر . ولكنّ هدا البحث لا تعلّق له بهذا المقام ، لانّه بحث الاسماء 3 ونحن في بحث الوجود . فنرجع ونقول :

(۱۳۱) فمجعوليّة الحقائق والمظاهر الى الخارج (أى الوجود الخارجيّ) تكون بظهور الفاعل (المطلق) بصورتها ، أى بجعلها موجودة فى الخارج ، 6 كقوله تعالى « انّما قولنا لشىء اذا أردناه أن نقول له : كن ! فيكون » لان « له » ضمير (عائد) الى الشىء الموجود فى العلم ، المعدوم فى العين ؛ فاذا أراد (الحق ) ظهوره فى العين يقول له « كن » فى العين \_ أى فى و الخارج \_ كذا وكذا ، فيصير الشىء فى الخارج على ما هو عليه فى القابليّة والاستعداد . وكذلك كان وجود كلّ موجود ، وكذلك يكون الى ما لا نهاية له . وليس أعظم من هذه الآية دلالة فى هذا المقام .

(۱۳۲) والغرض أنّ الحقائق ليست بجعل الجاعل؛ وأن ّ القابل والفاعل ، في الحقيقة ، هو الله تعالى لا غير . وقد مرّ هذا المعنى مراراً . والى هذا أشار الشيخ الاعظم ـ قدّس الله سرّه ـ في فصوصه : «وما بقى الا قابل ، والقابل كلا يكون الا من فيضه الاقدس » . وتقريره على الترتيب ، وهو أنّه يقول في اوّل فصوصه ، وهو فص ّ آدم ـ عليه السلام :

(١٣٣) « شاء الحقّ \_ سبحانه \_ من حيث أسماؤه الحسنى التي لا يبلغها 18

 $<sup>7 \</sup>parallel F \parallel F$  و فتبارك ..: سورهٔ  $7 \parallel F \parallel F \parallel F$  و المؤمنون ) آیهٔ  $3 \parallel F \parallel F \parallel F \parallel 10 \parallel F \parallel F$  الشيء :  $4 \parallel F \parallel F \parallel 10 \parallel F \parallel F$  الشيء :  $4 \parallel F \parallel F \parallel F$  و كذلك : و كذلك : و كذلك : و كذلك  $4 \parallel F \parallel F \parallel F$  و كذلك الما شاء  $4 \parallel F \parallel F \parallel F$  و كذا جميع نسخ المصوص )

الاحصاء، أن يرى أعيانها وان شئت قلت: أن يرى عينه في كون جامع يحص الامر كله لكونه متصفاً بالوجود، ويظهر به سرّه اليه. فان رؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مثل رؤيته نفسه في أمر آخر يكون له كالمرآة، فانه (عندئذ) تظهر له نفسه في صورة يعطيها المحلّ المنظور فيه ممّا لم تكن تظهر له في غير وجود هذا المحلّ ولا تجلّيه له.

6 (١٣٤) « وقد كان الحق تعالى أوجد العالم وجود شبح مُسوّى لا روح فيه ، فكان كمر آة غير مجلوّة . ومن شأن الحكم الآلهي "أنّه ما مسوّى محلّاً الا ولا بد أن يقبل روحاً الهيا عبر عنه بد « النفخ فيه » ، وما هو الا حصول الاستعداد ، من تلك الصورة المسوّاة ، لقبول فيض التجلّى الدائم الذي لم يزل ولا يزال . وما بقي الا قابل ، والقابل لا يكون الا من فيضه الاقدس . فالامر كلّه منه ، ابتداؤه وانتهاؤه : « واليه يرجع الامر كلّه » .

(١٣٥) وأراد (الشيخ ابن العربي) بـ « الفيض الاقدس » سرّ التجلّي الذاتي الحبّي ، الموجب لوجود الاشياء واستعداداتها في الحضرة العلميّة ثمّ ألفاتي الحبيّة ، كما قال (في الحديث القدسي) : « كنت كنزاً مخفيّاً فاحببت أن أعرف الحديث . وفي اصطلاح القوم «الفيض» علىقسمين : الاقدس والمقدّس . فأمّا الفيض المقدّس فهو عبارة فأمّا الفيض المقدّس فهو عبارة عن التجلّي الاسمائي الموجب لظهور ما تقتضيه استعدادات الاعيان في الخارج .

<sup>1</sup> يرى : ـ . F || 2 كله : ـ F || 11 واليه ..: سورة ١١ ( هود ) آية ١٢٣ || 17 الفيض : ـ ـ F || فهو : ـ F || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ F || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ F || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ F || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ F || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ 6 || فهو : ـ 7 الفيض : ـ ـ 7 الفيض : ـ 7 الفيض

(١٣٦) فالفيض المقدّس مرتّب على الفيض الاقدس. والاقدس مرتّب على الاسماء الآلهيّة. والاسماء الآلهيّة مرتّبة على الكمالات الذاتيّة الازليّة القدسية. والاقدس أيضاً معناه: أى الاقدس من شوائب الكثرة الاسمائيّة ونقائص الحقائق الامكانيّة. والمراد: أى الذات المقدّسة من شوائب الكثرة الاسمائيّة ونقائص الحقائق الامكانيّة.

(١٣٧) فالأعيان الثابتة ، التي هي القوابل للتجلّيات ، كلّها فائضة من 6 الله تعالى بالفيض الاقدس والتجلّي الذاتي . ولهذا قيل انّها ليست بجعل الجاعل .

(۱۳۸) واذا علمت هذا ، علمت أنّه لا منافاة بين هذا القول وبين قوله و اى الشيخ ابن العربي) في «الفصّ العزيريّ» وغيره: «انّ علم الله في الاشياء (هو) على ما أعطته المعلومات ممّا هي عليه في نفسها» وقوله: «فلله الحجّة البالغة » وقوله: «فالمحكوم عليه ، بما هو فيه ، حاكمٌ على الحاكم أن يحكم عليه بذلك ».

(١٣٩) فان قيل: ان الماهيّات والحقائق والاعيان (هي) معدومات ممكنة ، فكيف جعلتها خالقة ومخلوقة ، جاعلة ومجعولة ؟ \_ 'اجيب عنه أن مراد القائل بأن الحقائق غير مجعولة ، هو أن الحقائق عنده (هي ) شؤون ذاتيّة راجعة الى حقيقة واحدة وهي حقيقة الحقّ تعالى لا الذي فهم المحجوب عنها . وحقيقة الحقّ لا تكون مجعولة ، كما عرفته 18

( فيما سبق ) .

(١٤٠) وتقرير ذلك في صورة المثال ، هو أن تعلم أنّ العلم بحقائق الاعيان والماهيّات ، عبارة عن علمه تعالى بذاته وكمالاته الذاتيّة وخصوصيّاته الاسمائيّة ، لانّه اذا صار تعالى عالماً بذاته فقد صار عالماً بجميع الذوات والحقائق المكنونة في ذاته ، كالشجرة (المكنونة) في النواة مثلاً . 6 فان النواة اذا صارت عالمة بذاتها ، فقد صارت عالمة بجميع كمالاتها الشجريّة ، من الاغصان والاوراق والازهار وغير ذلك . فتعيّنات الاغصان والاوراق والازهار وغير ذلك . فتعيّنات الاغصان والاوراق والازهار ، من الاستطالة والاستدارة واللطافة والحلاوة والحموضة ، لا تكون بجعل النواة ، بل يكون هذا في الكمالات الشجريّة المكنونة في النواة ، بحيث تكون هي عين النواة بوجه ، وغير النواة بوجه ، أخير الشجرة بوجه ، غير الشجرة بوجه النواة ، بحيث الشجرة بوجه ، غير الشجرة بوجه ، أخر ) ؛ عين الشجرة بوجه ، غير الشجرة بوجه ، أخر ) .

(١٤١) ولهذا المثال مثال ونكات وغرائب وعجائب لا يطّلع عليها الا أهل الاستعداد الكامل والعقل السليم واللبّ الخالص. واليه أشار الحقّ تعالى في قوله: انّ في ذلك « الآيات لاولى الالباب » وقوله « انّ في ذلك الآيات لاولى اللباب » وقوله يعقلها في ذلك الآيات لاولى النهى ». « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الاالعالمون ».

18 (١٤٢) واذا تحقّق هذا ، فاعلم أنّ من علمه تعالى بذاته ، على الوجه

<sup>2</sup> وتقرير : وتقرر F || 9 لا تكون : ما يكون F || 15 لآيات ... سورهٔ ٣ (آل عمران) آيهٔ ١٥ ( ١٨٨ || 15-16 ان في ذلك ... سورهٔ ٢٠ ( طه ) آيهٔ ٥٦ ( ١٨٨ || 15-16 و ١٦٨ || 15-16 و ١٨٨ |

المذكور، قبل أوّل كثرة فرضت فى الوجود. وأوّل تعيّن تعيّنت به الذات كان من علمه تعالى بذاته، لانّه اذا صار عالماً بذاته صارت ذاته معلومة له . وكلّ معلوم لا بدّ أن يكون معيّناً ، فيكون أوّل تعيّنه 3 علمه بذاته . واذا صارت ذاته تعالى معلومة له ، وصار هو عالماً بها ، فلا بدّ أن يكون العلم واسطة بينهما (أى بين الله من حيث هو عالم ، وبين ذاته المقدّسة من حيث هى معلومة له ) . فيكون هناك 6 ئلائة اعتبارات : اعتبار العلم واعتبار المعلوم واعتبار العالم ، وهذا عين الكثرة . واذا كان كذلك ، فيكون علمه تعالى بذاته سبب تعيّنه ، وسبب تعيّن كلّ واحد من معلوماته التى هى الاعيان والحقائق المسمّاة بالشؤون و الذاتية . ويكون تعالى هو الفاعل والقابل حقيقة واعتباراً لا غيره . وهذا الذاتية . ويكون تعالى هو الفاعل والقابل حقيقة واعتباراً لا غيره . وهذا الداتية . ويكون تعالى هو الفاعل والقابل حقيقة واعتباراً لا غيره . وهذا الداتية . والمطلوب من هذا المحث .

(١٤٣) ثمّ اعلم أنّ هذه كثرة اعتباريّة لا تحقّق لها في الخارج، 12 لانّه في الخارج ليس الاذات واحدة . وأمّا الكثرة الخارجيّة فلها ترتيب وتحقيق ، واجمال وتفصيل ، كما سنبيّنه ، ان شاء الله .

(۱٤٤) فهى (أى الكثرة الخارجيّة) عند الاجمال وتحقيقه الكلّى "أنّه 15 تعالى تعيّن أوّلاً بحقيقة واحدة ، قابلة للكثرة كلّها . وسمّاها بالتعيّن الاوّل ، والمعقل ، والروح ، والنور ، والانسان الكبير ، وغير ذلك ، كما سيجىء بيانها وبيان اختلاف القوم فيها وفى تحقيقها وتعيينها . وجعلها (أى هذه 18 الحقيقة الواحدة ) كالهيولى لصور الموجودات ( لا لمادّتها ) كلّها . أعنى

 $<sup>\</sup>parallel$  F الكلى : وأن  $\parallel$  F الانة : ثلاث  $\parallel$  F الانه : لان  $\parallel$  T الكلى : + وهي  $\parallel$  13 الكلى : + وهي  $\parallel$  15

(أنّ هذه الحقيقة الاولى) قابلة للصور والاشكال والاوضاع والاحوال (كلّها). فجميع الصور والاشكال والاختلافات في الاوضاع والاحوال هي عارضة عليها، طارئة على جوهرها طريان الاعراض على الجواهر. وجميع الكمالات والنقائص، والسعادة والشقاوة، منسوبة اليها بالنظر (٢) الى مرانبها، فهي (يعني اذ هي) في مراتب تنزّلانها، موسومة بمجموعها. وهي مظهر الحق تعالى فقط، وما عداها (فهو) مظهرها. وهي حقيقة قابلة من وجه، فاعلة من وجه آخر. أعنى: هي قابلة من حيث الذات للحضرة الاحديّة الذاتيّة، والباقي من الحقائق والموجودات القابلة وهي التي سمّاها الشيخ (ابن العربي) قدّس سرّه بالحق المخلوق، والحادث القديم، وغير ذلك.

12 (١٤٥) وهذا (النحو من التفكير) وان كان قريباً الى مذهب الفلاسفة \_ فاتهم قالوا : ما صدر من الحق تعالى الا العقل الاؤل ، والباقى صدر من العقل الاول \_ ولكن ليس (الامر) كذلك، لاته ، عندنا ، هذه الحقيقة (الاولى) ومجموعة الحقائق والعالم بأسره على سبيل الكل والاجمال ، صدر من الحق تعالى دفعة واحدة ، لقوله «وما أمرنا الا واحدة كلمح بالبص » وكان في الجميع هو الفاعل \_ 18 جلّ ذكره .

(١٤٦) وهذه الحقيقة (الاولى المتعيّنة بالتعيّن الاوّل) عندنا

هى الوجود العام ، الفائض على كل موجود من الموجودات العلمية والعينية ، من الحضرة الاحدية المسمّاة بحضرة الذات أزلا وأبدا ، لا كالعقل الاوّل الذي لا يفيض الا على النفس الكلّية فقط ، أو على العقل الثانى ، أو على الثانى ، أو غير ذلك ، لانّ هذا تنزيه في عين النقص، لانّه يلزم منه اعجاز (يعنى عجز ؟) الحق \_ جلّ جلاله \_ وهدا كفر عند جميع المسلمين . وفيه بحث طويل لسنا في صدد بيانه ، 6 لانّه معلوم لاهله .

(١٤٧) وأمّا هذه الحقيقة (الكلّية الاولى) فقد اختلفوا في تحقيقها اختلافاً شديداً يكاد يخرج عن الحصر والكلّ ، عند التحقيق ، مصيب عير مخطئ فيها ، لانها قابلة للكلّ ؛ كالحقّ تعالى مثلاً ، فانّه قابل للاختلافات والاعتبارات، كما لا يخفي على أهله . ولا غرو الانها أيضاً (أعنى هذه الحقيقة الكلّية) ليست غير الحقّ تعالى في الحقيقة ، كما 12 مرّ مراراً وفيه قيل : « العين واحدة والحكم مختلف . وذاك سرّ لاهل العلم ينكشف » ونحن نبيّن اختلافهم بقدر هذا المقام احمالاً ، 'ثمّ نرجع اليه تفصيلاً .

(١٤٨) أمّا اختلاف أهل العلم وأهل الظاهر فهو أنّهم قالوا: أوّل ما خلق الله النور. ما خلق الله النور. ما خلق الله النور. وكذلك الدرة البيضاء ، والجوهرة ، والعرش ، واللوح ، وغير ذلك. 18

<sup>5</sup> اعجاز: اللفظة غير واضحة بالمرة هنا || 9 يكاد: + ان F || 13 و فيه قيل: القائل هو الشيخ ابن العربي الحاتمي انظر الفتوحات ٤٣٠/٣، وفي موضع آخر من الفتوحات « ما يعرف الله الا الله فاعترفوا .. العين واحدة والحكم مختلف ٢١٥/١ || 16 فهو: وهو F

وليس في هذا خلاف بينهم وبين أهل التحقيق أيضاً الا في التعبير والتأويل ؛ والا ، فالمجموع صحيح .

الموجودات (١٤٩) وأمّا الحكماء ، فاكثرهم قد اتّفقوا على أن " أوّل الموجودات هو العقل ، ولا اعتبار بـ (رأى) الاقل ( دونهم ) ، واتّفقوا ( أيضاً ) على أنّ جميع الموجودات صادرة عنه تفصيلاً . وهذا أيضاً حقّ لا اختلاف فيه مع أهل التحقيق الا في المعنى .

(١٥٠) وأمّا أهل التحقيق فأقوالهم في هذا الباب كثيرة ، فاتهم سمّوها بكلّ اعتبار لها باسم لها . فسمّوها بالعقل الاوّل ، والنفس الاولى ، والحضرة الواحديّة ، والحضرة الا لوهيّة ، والانسان الكبير ، وآدم ، وجبرئيل، وروح القدس ، والامام المبين ، والمسجد الاقصى ، والروح الاعظم ، والنور ، وحقيقة الحقائق ، والهيولى ، والجوهر ، والهباء ، والعرش ، وخليفة والنور ، والمعلّم الاوّل ، والبرزخ الجامع ، والمفيض ، ومرآة الحقّ ، والقلم الاعلى ، ومركز الدائرة ، والنقطة ، وغير ذلك ، كما سيجيء تعبيرها ( يعنى تفسيرها ) .

15 (١٥١) وأمّا بيان الحقائق الكلّيّة وتحقيقها ، وتعيين هذه الحقيقة اجمالاً من لسان القوم ، فهو أنّهم قالوا : ان الحقيقة تطلق على كلّ ما له تحقّق بالاطلاق العام على الجملة . فقد تطلق على حقيقة تحقّقها بذاتها ؛ وقد تطلق على حقيقة بذاتها ، امّا في حضرة الوجود العيني أبداً ، امّا في بعض حضرة الوجود العيني أبداً ، امّا في بعض

<sup>2</sup> فالمجموع : المجموع F || 4 ولا اعتبار ... دونهم : حجلة غير واضحة في الاصل || 5 فهو : وهو F || تطلق : يطلق F || تطلق المجموع المجموع |

مراتبه ، أو فى جميع مراتب الوجود دائماً أو لا دائماً . وعلى هذا يصدق اطلاق الحقيقة على الحقّ والخلق ، والنسب المعنويّة ، والاعراض والجواهر .

مطلقة بالذات، فعّالة، مؤتّرة بالذات، وجودها واجب لها من ذاتها، وهو مطلقة بالذات، فعّالة، مؤتّرة بالذات، وجودها واجب لها من ذاتها، وهو عينها، غير زائد عليها. و(هذه) هي حقيقة الله سبحانه. \_و(الحقيقة) والثانية (هي)حقيقة منفعلة بالذات، مقيّدة، متأتّرة، سافلة، قابلة، مستفيدة للوجود من الحقيقة الواجبة، بالفيض والتجلّي. وهذه هي حقيقة العالم (بأسره). \_ والحقيقة الثالثة هي أحديّة جمع : من اطلاق وتقييد، وفعل وانفعال، وتأثير وتأتّر. فهي مطلقة من وجه، مقيّدة من وجه، فعّالة باعتبار، منفعلة باعتبار. وهذه الحقيقة (هي) أحديّة جمع الحقيقة المطلقة والها مرتبة الاولي، والآخريّة العظمي. وذلك أنّ الحقيقة المطلقة أن الفعّالة باعتبار، وهذه المنفعلة. وكلّ متفرّقين لا بدّ لهما من واصد يتقدّمهما فبلهما؛ هما فيه واحد، وهو فيهما وبهما متعدّد ومنفصل، اذ الواحد أصل العدد، والعدد تفصيل الواحد.

(۱۵۳) ولكل واحدة من هذه الحقائق الثلاث ، ثلاث مراتب. (الاولى) ، مرتبة أحديّة جمعها الاوّل (التي) هي فيها أحديّة لا تفصيل فيها. ــ والثانية، مرتبة تفصيلها وتعيينها في الاعيان الشخصيّة ، الخصيصة (يعني 18

<sup>4</sup> ثلاث: ثلث F || 6 زائد: زائدة F || 8 و هذه هي : وهي F || 9 ـــ 10 اطلاق ... و تأثر : الاطلاق والتقييد والفعل والتاثير والانفعال والتاثر F || 16 واحدة : واحد F || 1 الافلاث : الثلث F || 17 الاول : الاولى F

المخصوصة) بها . \_ والثالثة ، مرتبة أحديّة جمعها في الاحديّة بعد التفصيل (أي مرتبة أحديّة الجمع الثاني التي هي فيها أحديّة تفصيليّة).

(١٥٤) فالأولى منها في كلّ مرتبة (من هذه المراتب الثلات) تختص بحقيقة الحقائق، (وذلك) باضافة حقائقها التفصيليّة اليها. هذا آخر وأقوال الفوم في هذا المعنى.

(١٥٥) واعلم أنّ هذه الحقيقة (الكلّية المتعيّنة بالتعيّن الاوّل) عند التحقيق ليس لها اسم ولا رسم ولا وصف ولا نعت ، لان الحقّ التي هي صورته كذلك . فاختلاف هذه الاسامي ( المتقدّم ذكرها ) عليها (هو انّما ) بحسب اعتباراتها في مدارج كمالانها ، علماً وعيناً .

12 (١٥٦) فالمراد من تسميتها بالعقل الأوّل: لأنّها تتعقّل ذاتها، وذات منشيها، وذات ما عداها.

(١٥٧) وبالتعيّن الاوّل: لاتّها أوّل موجود تعيّنت به الذات المطلقة، المتمجّضة عن جميع الاعتبارات.

(١٥٨) وبالحضرة الواحديّة: لانّها محلّ تفاصيل الاسماء في الحضرة الاحديّة وتعيين أعيانها.

18 (١٥٩) وبروح القدس: لانّها سبب الحياة الساريّة في جميع

<sup>5</sup> تختص: يخص F إ بحقيقة: لحقيقة F و صورته: صورتها F اكذلك: أى كما أن الحق عند التحقيق ، من حيث ذاته، ليس له اسم ولا رسم ولا وصف ولانعت، فكذلك هذه الحقيقة الكلية، من حيث هي صورة الحق ، لا اسم ولا رسم لها ولا وصف ولا نعت F المتمحضة: المحضة F

الموجودات من الملك والملكوت ، كالقلب مثلاً بالنسبة الى جميع الجسد ظاهراً وباطناً ، لانه (أى روح القدس) سبب قيامها (أى الموجودات) و بقائها .

(١٦٠) وبالامام المبين : لانها المتقدّمة على الكلّ والجامعة لجميع الكمالات قوة وفعلا .

(١٦٦) وبالمسجد الاقصى : لانّها أقصى غاية التوجّه الى الله ، ونهاية 6 مراتب الانبياء والاولياء والكمّل والاقطاب .

(١٦٢) وبالروح الاعظم: لاتها أعظم الارواح القدسيّة والنفوس الكاملة الماكوتيّة ، لأنّ الكلّ منها يستفيضون وبها يعيشون.

(۱۶۳) وبالنور: لانّها ظاهرة بذاتها ، مظهرة لغيرها ، لانّها نور ساطع لا ظلمة لها (يعنى معها) أصلاً ، لقوله ـ عليه السلام: « أوّل ما خلق الله تعالى نورى » . وعدم الامكان فيها اشارة الى عدم 12 ظلمتها .

(١٦٤) وبحقيقة الحقائق: لأنّ الحقائق كلّما ترجع اليها، ابتداء وانتهاء.

(١٦٥) وبالهيولى: لانّها قابلة لجميع الصور والاشكال والفعل والانفعال والالوان، في الاعراض الصوريّة والمعنويّة.

(١٦٦) وبالحضرة الألوهيّة : لانّها منشأ أحكام الألوهيّة ، ومبدأ آثار 18 الربوبية .

<sup>4</sup> المتقدمة : المتقدم F | والجامعة : والجامع F | 8 الارواح : أرواح F | 15-12 وعدم ... ظلمتها : معنى الجملة على هذا النحو غير واضح ، على ما يبدو F | 14-15 ابتداء و انتهاء : ابتدا و رجوعاً F

18

(۱۹۷) وبالانسان الكبير: لائها الانسان الحقيقي ، القائم به الوجود ، المسمّى بكثرة الذرّ (...) آدم الصغير ، وذرّيته ذريّته ، لائه كالاب وهؤلاء (الذريّة) كالاولاد . أعنى أنّ الانسان الكبير ، بالنسبة الى آدم وذرّيته ، في ظهره بالنسبة الى ذرّيته . أعنى أنّه كما كانت ذرّات أولاد آدم في ظهره بالقوّة ، (كذلك) كانت ذرّات وجود الممكنات كلّها في ظهر الانسان الكبير بالقوّة . وكما ظهرت تلك الذرّات من صلبه بواسطة نكاحه الصوري الى حوّاء ووصولها اليها ، كذلك ظهرت تلك الذرّات من ملب الانسان الكبير بواسطة نكاحه المعنوي الى النفس الكليّة ووصولها اليها . وهذا هو النكاح الدائم المؤبّد (؟) بحسب الجنس ؛ كما أنّ النكاح الثاني هو النكاح المنقطع ، الغير المؤبّد ، بحسب النوع .

(١٦٨) و(هذه الحقيقة الكليّة تسمّى أيضاً) بجبرئيل، لانّها واسطة بين الله وبين المخلوقات، بافاضته الفيض الاعظم عليهم ظاهراً وباطناً ؛ (ولانّها) القابلة من الله بلا واسطة غيره، كما أنّ جبرئيل (هو) واسطة فيضه تعالى بافاضته على الانبياء ـ عليهم السلام.

(١٦٩) وبالجوهر: لانّها من الجواهر العالية ، في بقائها بذاتها وقيام الغير بها .

(١٧٠) وبالهباء: لانَّها مادَّة الموجودات الممكنات.

<sup>2</sup> بكثرة الذر : جملة غير مقروءة بالاصل  $\parallel$  3 أن :  $\perp$   $\parallel$  4 أنه :  $\perp$   $\parallel$  اكانت : كان  $\parallel$  7  $\parallel$  8 ووصولها : ووصوله  $\parallel$  1  $\parallel$  1 المؤبد : كلمة غير مقروءة بالاصل . هذا ويسمى الشيخ ابن العربي هذا النكاح «النكاح الساري في جميع الذراري ».

(۱۷۱) وبالعرش: لانتها مستوى اسم « الرحمن » الذى هو أوّل اسم بعد اسم « الله »، ولهذا قال تعالى «الرحمن على العرش استوى ». وما قال « الله على العرش استوى »، لانّ اسم « الله » استواؤه على روح هذا العرش وحقيقته التى نحن فى صدد تعيينها وتحقيقها ، لا (على ) جسمه المسمّى بجسم الكلّ.

(۱۷۲) و (تسمّى هذه الحقيقة الكلّية أيضاً) بخليفة الله ، لاتها الخليفة 6 الاعظم في الوجود كلّه ، كما أنّ آدم وداود وأمثالهما خليفته في بعض عباده . وقد ذكرنا تفصيل ذلك في كتابنا الموسوم بـ « جامع الاسرار ومنبع الانوار » في التوحيد ، و « رسالة الامانة » في الخلافة ، وغير 9 ذلك .

(۱۷۳) وبالمعلَّم الاوّل : لانّ من حضرتها ظهرت العلوم والحقائق والكمالات والاستعدادات ، لقوله تعالى « وعلَّم آدم الاسماء <sup>12</sup> كلّها » .

(۱۷۶) وبالبرزخ الجامع : لانّها الفاصلة بين الظاهر والباطن ، والخالق والمخلوق . ولها الربوبّيّة الكبرى والألوهيّة العظمي .

(١٧٥) وبالمادّة الاولى: لانّها مادّة كلّ شيء وأصله صورة ومعنى ، بخلاف « الهباء » ، لانّ « الهباء » مادّة الجسمانيّات لا غير ، وهذه الحقيقة ( أى المادّة الاولى ) هي مادّة العالم ومبدؤه بعد الحقّ ـ تعالى ذكره .

F الرحمن ... سورهٔ ۲۰ (طه) آیهٔ ۶ F 3 الF 11 العلوم : العلم ۲۰ العلم ۲۰ تعالی : F 12 F 12 وعلم ... سورهٔ ۲ (البقرة) آیهٔ ۲۹

(١٧٦) وبالمفيض: لان من حضرتها ينزل الفيض على جميع الموجودات مفصلاً ، وعليها (ينزل) مجملاً .

3 (۱۷۷) وبمرآة الحقّ : لان الحقّ تعالى لا يشاهد ذاته على ما هي عليه \_ أعنى من حيث كمالاته الذاتيّة \_ الا فيها . وقد مرّ ذكره .

6 (۱۷۸) وبالقلم الاعلى : لأن بها تنتقش العلوم والحقائق على ألواح الارواح وسطوح النفوس كلّها .

النقطة بين دائرة الوجود ، المنتهية اليها خطوط الموجودات كلّها . ومنها يعرف سرّ «قاب قوسين أو أدنى » ، لان الدائرة مثلاً اذا فرض فيها خط موهوم ، فتكون كالقوسين ، المتصل طرف كلّ واحد منهما بالآخر ، عند ارتفاع الخط الموهوم . والقوسان ، ههنا ، هما قوسا الوجوب والامكان . فاذا ارتفع منها \_ أى من دائرة الوجود المطلق \_ خط الامكان الذى ينصف الدائرة بنصفين ، تكون الدائرة كما كانت . وهذا هو المعبّر عنه بينصف الدائرة بنصفين ، تكون الدائرة كما كانت . وهذا هو المعبّر عنه بينصف الدائرة بنصفين ، تكون الدائرة كما كانت . وهذا هو المعبّر عنه بينصف الدائرة بنصفين ، تكون الدائرة كما كانت . وهذا هو المعبّر عنه بينصف الدائرة بنصفين ، عمو المعبر عنه بينصف الدائرة بنصفين ، واليه أشار مولانا أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في قوله : «الحقيقة محو الموهوم مع صحو المعلوم » .

(١٨٠) و (تسمّى هذه الحقيقة الكلّيّة أيضاً) بالنقطة ، لانّها أوّل نقطة عيّن بها الوجود المطلق ، و سمّى بالوجود المضاف . (وذلك) كنقطة «الماء» مثلاً ، فانّها أوّل نقطة تعيّن بها «الالف» في مظاهره الحروفيّة

<sup>6</sup> بها : منها F | 9 | المنتهية : المنتهى F | 10 قاب قوسين ...: سورة F (النجم) F بها : بينها F | 11 فتكون : F هى F الله والقوسان : والقوسين F الله والقوسان : مظاهره F قوسا : قوسى F | 14 تكون : يكون F | 18 تعين : تعينت F | 19 مظاهره : مظاهرها F

وصار باء. ولهذا قال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ أيضاً: « أنا النقطة تحت الباء ». وقال : « لو شئت لاوقرت سبعين بعيراً من باء بسم الله الرحمن الرحيم ». وقال : « العلم نقطة كثّرها جهل الجهلاء ». وقال بعض والعارفين : « بالباء ظهر الوجود ، وبالنقطة تميّز العابد عن المعبود » . وقال الآخر : « ظهر الوجود من باء بسم الله الرحمن الرحيم » . وأمثال ذلك كثيرة في هذا الباب وقد بسطناً الكلام في تفسيرها وتحقيقها وكثيرة في رسالتنا المسمّاة بـ « منتخب التأويل في بيان كتاب الله وحروفه وكلماته وآياته » .

(۱۸۱) واذا تحقّق هذا ، فلنشرع في ترتيبه التفصيلي" . اعلم أن و هذه الحقيقة (الكلّيّة المتعيّنة بالتعيّن الاوّل) لها تنزّل في صور الموجودات والمكوّنات ، حتّى النملة والبقّة وأقلّ منهما وأصغر ، كما أن للحقّ تنزّلاً بصورها وحقائقها . أعنى أنّه ليس في الوجود موجود الا وهو مظهر من مظاهر هذه الحقيقة الكلّيّة وصورة من صورها ؛ كما أنّها بنفسها هي مظهر من مظاهر الحقّ وصورة من صوره . ولهذا ترجع النقائص والكمالات الاعتباريّة وغير الاعتباريّة كلّها اليها عند التفصيل ، لا الى الحقّ تعالى ، لانّه تعالى 15

اوصار: و صارت F اا F أنا ... الباء: القول منسوب الى الشبلي في مقدمة كتاب الباء لابن عربي والفتوحات V\$ اشارة V\$ محريحاً ؛ ومقدمة كتاب العظمة له ايضاً ولطائف الاعلام ، مخطوط جامعة اسطنبول V\$ اشارة V\$ و كتاب الباء للجيلي، مخطوط حاجي محمود ( سليمانية ، اسطنبول) V\$ و V\$ مذكور بهده الرواية : لوأرددت لبثت في نقطة با بسم الله سبعين بعيراً اا 2 لوشئت ... الرحيم : النص في كتاب كشف الغايات ... (مخطوط پاريس V\$ V\$ و مقدمة كتاب الباء و كشف الغايات المعبود : الفول V\$ الله بالباء ... المعبود : الفول V\$ عربي انظر الفتوحات V\$ و مقدمة كتاب الباء و كشف الغايات مخطوط پاريس V\$ الحرب عربي انظر الفتوحات V\$ و مقدمة كتاب الباء و كشف الغايات V\$ مخطوط V\$ الحرب V\$ الحرب V\$ الحرب عربي انظر الفتوحات V\$ الواحتيان V\$ المعبود : V\$ القول V\$ الحرب V\$ و مقدمة كتاب الباء و كشف الغايات المغبود V\$ الحرب V\$ الحرب العتبارية : والغير... V\$

دائماً (هو) على تنزّهه الذاتي وتقدّسه الازليّ ، لفوله \_ عليه السلام : «كان الله ولم يكن معه شيء »، ولقول (بعض) عارفي أمّنه : « والآن كما كان ». وقد مرّ هذا البحث مراراً.

(۱۸۲) والغرض أن يتحقّق أن لتلك الحقيقة (الكلّيّة) تنزّلات في صور مظاهرها كلّها، وأنّ لتنزّلها ترتيباً بحيث يكون أوّل تنزّلها في صورة النفس الكلّيّة ، المعبّر عنها بروحها، كما أن ولا تنزّل الحقّ يكون في صورتها المعبّر عنها (في القرآن الكريم) بـ «نفس واحدة». وغير ذلك من الاعتبارات المذكورة، المعنى بها بـ «آدم الكلّى» و «حوّاء الحقيقيّة»، المشار اليهما في قوله تعالى «يا أيّها الناس اتّقوا ربّكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبتّ منهما رجالا كثيراً ونساء » اللّه .

(۱۸۳) لان من ازدواج هاتین الحقیقتین (أی الروح الكلّی والنفس الكلّیة) ونكاحهما المعنوی ، ظهرت الموجودات كلّها فی الخارج، كما أن من ازدواج آدم وحوّاء ونكاحهما الصوری ، ظهرت أنواع الانسان وأصنافه كلّها . والمراد بالرجال والنساء ، ههنا، الذكورة والانوثة الموجودتان فی الموجودات كلّها ، اللمسمّیتان بـ « النكاح الساری فی

<sup>5</sup> ترتيباً: ترتيب T || 6 المعبر : المعبرة T || 7.9–10 نفس واحدة ... يا ايها الناس ..: سورة \$ (النساء) آية \ || 8 بها : بهما T || 9 الحقيقية : الحقيقى T || 15 و أصنافه : وأصنافها T || 16 الموجودتان : الموجودة T || المسميتان : المسمى T || النكاح... الذرارى : التسمية لابن عربى وهي عنوان كتاب له ، انظر فهرس المصنفات رقم T || واجازة للملك المطفر ، رقم T || 0 والفتوحات T | T | T | 18 المستوفز T | والمنبول ، (رقم T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T | T |

جميع الذرارى ». والى هذا المعنى أشار الحقّ فى قوله « وخلقنا من كلّ زوجين أثنين ».

(١٨٤) ثمّ (يكون لتلك الحقيقة الكلّيّة تنزّل) في صورة الطبيعة الكلّيّة، 3 أي قوّة النفس الكلّيّة السارية في جميع الاجسام.

(١٨٥) ثمّ في صورة الهيولي الاولى ، أى الجوهر الذي له طول وعرض وعمق . فهو لها جسم مطلق .

(١٨٦) ثمّ في صورة الاجسام البسيطة ، أعنى الافلاك والاجرام والاركان الاربعة التي هي العناصر ، واحداً بعد واحد عند البعض ، ودفعة ( واحدة ) عند البعض الآخر ، كما تقدّم ذكره .

(١٨٧) ثمّ (يكون لتلك الحقيقة الكلّيّة تنزّل) في صورة المواليد الثلاثة التي هي المعدن والنبات والحيوان.

(۱۸۸) ثمّ في صورة الانسان الصغير (الذي هو) صورة (الانسان) 12 الكبير معنى ، والذي هو نهاية المرانب كلّها . ولذلك يكون ظهوره (اي الانسان الكبير) الى غير نهاية عند التحقيق ، وان كان لبعض هذه المظاهر تبدّل وتغيّر في بعض الازمان ، لقوله تعالى «يوم تبدّل الارض 15 غير الارض » «والسماوات مطويّات بيمينه » . وذلك لان المظاهر مرتبة على ترتيب الاسماء والصفات والكمالات والخصوصيّات ، كما مرّ ذكرها . و هذه ) ليس لها نهاية ، فلا يكون لمظاهرها نهاية . والى ذلك أشار 18

F و خلقنا ..: سورهٔ ۲۷ ( المؤمنون ) آیهٔ ۲۸  $\|$  11 الثلاثة : الثلاثه  $\|$  13 والذی هو : التی هو  $\|$  14  $\|$  14 نهایة : النهایة  $\|$  15  $\|$  16 والذی هو : التی هو  $\|$  14  $\|$  14 نهایة : النهایة  $\|$  16 والسماوات ..: سورهٔ ۱۷ (ابراهیم) آیهٔ ۲۹ ، وسورهٔ ۳۹ (الزمر) آیهٔ ۲۷  $\|$  16 مرتبة : مرتب  $\|$  18  $\|$  1 ایس : لیست  $\|$   $\|$  ذلك :  $\|$   $\|$ 

6

الحق في قوله « ولوأن ما في الارض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ، ما نفدت كلمات الله ان الله عزيز حكيم » . وسمّاها بالكلمات ، لان كلمات الله تعالى بالاتّفاق هي أعيان الموجودات المذكورة وحقائقها المعلومة ، كما عرفتها في موضعها . والله أعلم ، (وعلمه أنم ) وأحكم .

(۱۸۹) هذا بعبارة. وأمّا بعبارة أخرى ، فهى أن المظاهر ، بحسب البسائط والمفردات والكلّيّات ، أربعة عشر في الظاهر ، أعنى ( في عا لم ) الملك. هي الجوهر الاوّل والافلاك التسعة والعناصر الاربعة . و(هي أيضاً أي المظاهر ) أربعة عشر في الباطن ، أعنى ( في عا لم ) الملكوت ، أي روح هذه الاربعة عشر وحقيقتها القائم بها ( عالم ) الملك ، لان الملكوت روح الملك وحياته ، لقوله تعالى « قل من بيده ملكوت كلّ شيء » أي بيده حياة كلّ شيء ، المعبّر عنها بقيّوميّة الحق . وملكوت الشيء في اللغة هي حياته وحقيقته .

(۱۹۰) فهذه الثمانية والعشرون بسائط (في عالمي الملك والملكوت)
هي بعينها كالثمانية والعشرين حرفاً من الحروف المفردة البسيطة
(في عالم الهجاء). وكذلك ترتيب ظاهرها وباطنها ، لان المنقوطة منها بازاء الملك ، وهي أربعة عشر ؛ وغير المنقوطة بازاء الملكوت ، وهي أيضاً أربعة عشر . فكما أن تركيب هذه الحروف غير متناه بحسب الجزئيّات ، فكذلك تركيب تلك البسائط غير متناه بحسب

<sup>1-2</sup> ولو ان ما ... سورهٔ ۳۱ (لقمان) آیه ۲۲  $\parallel$  6 فهی : وهی 7  $\parallel$  7 أربعة عشر : أربعة عشرة 7  $\parallel$  11 قل من بیده ... سورهٔ ۲۷ (المؤمنون) آیهٔ ۹۰ ، سبحان الذی بیده 7  $\parallel$  5 بعینها : بعینه 7  $\parallel$  7 للثمانیة والعشرین : کثمانیة وعشرین 7  $\parallel$  7 بعینه 8  $\parallel$  7 بعینه 9 كالثمانیة والعشرین : کثمانیة وعشرین 9  $\parallel$  17 بعینه 9 كالثمانیة والعشرین : کثمانیة وعشرین 9  $\parallel$  17 بعینه 9 كالثمانیة والعشرین : کثمانیة وعشرین 9 وغیر : والغیر 9 و تلك : هذه

الكلّمات.

(١٩١) ومعلوم أنّ الموجودات كلّها امّا حروف ، وامّا كلمات ، وامّا آيات (أي ُجمَل). والوجود (الكوني") كالكتاب المشتمل عليها ، المعبّر 3 عنه الرقّ في قوله تعالى «والطور وكتاب مسطور في رقّ منشور». و « الرق المنشور » هو الوجود كله ، لانه كالرق عند التحقيق ، والموجودات العارضة عليه (هي) كالرقوم والسطور. وقد بسطنا الكلام فيه في الرسالة 6 المذكورة (التي هي أصل هذا المختصر).

(١٩٢) ولولا أنَّ الوجود مرتَّب على الحروف، لما قال العالم الربَّاني َّ: «أنا النقطة تحت الباء» ؛ ولما قال غيره من العارفين : « بالباء ظهر و الوحود وبالنقطة تميّز العابد عن المعبود ». وبيان ذلك وترتيبه هو أن « الالف » الذي كان كالذات المطلقة المجرّدة ، في عدم تعيّنه وتقيّده ، اذا أراد التنزّل ، من حيث كمالانه الذاتيّة المكنونة في 12 ذاته ، تنزِّل أَوِّلاً من حضرة اطلاقه وتجرُّده ، وتقيَّد بصورة البائيَّة ، المتميّز بها عن صورة الالفيّة بالنقطة البائيّة وتشخّصها ، كما أنّ الحقّ, تعالى اذا أراد الثنزّل ، بحسب كمالاته الذانيّة المكنونة في ذاته ، 15 بصورة الخلقيّة ، المتميّز بها عن صورة الخالقيّة بالنقطة العبديّة وتشخّصها ، تنزَّل أُوَّلاً من حضرة اطلاقه وتجرَّده ، وتقيَّد بصورة الانسانيَّة المتميّز

بها .

<sup>2</sup> واما: اما F | 4 تعالى: ــ F || والطور ..: سورة ٥٢ (الطور) آيةُ ١-٢ || 8 لما قال : ما قال F | 9 أنا النقطة تحت الباء : انظر ما يتعلق بهذا النص تعليق فقرة رقم ١٨٠  $\|$  ولما قال : وما قال  $\|$   $\|$   $\|$   $\|$   $\|$   $\|$   $\|$   $\|$  ولما قال المعبود : انظر ما يتعلق بهذا النص تعليق فقرة رقم ١٨٠  $\parallel$  ١٥ هو : هو وهو  $\mp$   $\parallel$  17،16،14 المتميز :

المتميزة F

(۱۹۳) فكما أن جميع الحروف (الهجائية) ، المفردة (منها) والمركّبة ، هي مظهر صورة البائيّة في مراتب الالف وكمالاته الذاتيّة ، كذلك جميع البسائط الوجوديّة ، المفردة (منها) والمركّبة ، (هي) مظهر صورة الانسانيّة في مراتب الحقّ تعالى وكمالاته الذاتيّة . وهذا هو سرّ قول أمير المؤمنين ـ عليه السلام: «أنا النقطة تحت الباء» ، وسرّ قوله : « العلم نقطة كثّرها جهل الجهلاء » لانّ من اطّلع على هذه النقطة حقّ الاطّلاع، حصلت له علوم جمّة وحقائق كثيرة بحيث تخرج عن الحصر ، كما تقرّر في بحث الاولياء وتحصيل علومهم .

و (١٩٤) وسر قوله \_ عليه السلام : « لو شئت لاوقرت سبعين بعيراً من باء بسم الله الرحمن الرحيم » شاهد على هذا المعنى ، لانه لو شاء فى تفسير هذا الباء والنقطة المذكورة تحته ، المتميّز بها عن الالف ، لم يكن يحمله سبعون بعيراً ولا سبعون ألف بعير . والى هذا أشار الشيخ العارف الكامل ابن الفارض المصرى \_ قدس الله سره \_ فى قصيدته « التائية » فى قوله :

« ولو كنت بي من نقطة الباء خفضة »

البيت، كما شرحه الشيخ العارف عزّ المّلة والدين الكاشى \_ رحمة الله عليه \_ وهذا هو قوله:

18 (١٩٥) « الباء صورة الوجود الظاهر المتعيّن المضاف ، كما أنّ

<sup>2</sup> هي:  $-F \parallel 8$  وتحصيل علومهم: انظر ذلك في كتاب جامع الاسرار ومنبع الانوار ، الاصل الثالث ، القاعدة الاولى والثانية والثالثة أيضاً مقدمة رسالة الوجود ، الخاصة بالشريعة والطريقة والحقيقة  $\parallel 9$  عليه السلام :  $\parallel F \parallel 12$  سبعون : سبعين  $\parallel F$  ولا سبعون : ولا سبعين  $\parallel F \parallel 12$ 

الالف صورة الوجود الباطن المطلق. وقول بعض العارفين: «ما رأيت شيئاً الا ورأيت الباء عليه مكتوبة » يوافق هذا المعنى، لان كلّ موجود يختص بوجود ؛ وأوّل موجود أضيف الى الوجود المطلق هو الروح الاعظم، والذى هو واسطة الكتوين، ورابطة تعلّق الوجود من الواجب الى الممكن، وموجب الصاق المحدث بالقديم. والنقطة الواقعة تحت الباء صورة ذات الممكن. فكما أن الباء تتعيّن بها وتتميّز عن الالف، فكذلك الوجود المضاف يتعيّن بذات الممكن ويتميّز عن الوجود المطلق. وقول ابن العربي - رحمه الله : « بالباء ظهر الوجود، وبالنقطة تميّز العابد عن المعبود » يشير الى ذلك . وأمثال ذلك كثيرة » . - وهذا يحتاج الى تفصيل و آخر غير ذلك ، توضيحاً وتحقيقاً . وهو هذا :

(١٩٦) اعلم أن ظهور الحق تعالى فى صور الموجودات ، هو كظهور الالف فى صور الحروف على السواء ، لان الالف اذا نزل من 12 حضرة علق وارتفاعه واطلاقه وتجرّده الى حضرة تسفّله وانخفاضه ، وتقيّد بصورة الباء ، صار تاء وثاء الى غير ذلك من الحروف .

(۱۹۷) ومن حكم ترتيب الحروف أنّه ليس هناك حرف الا 15 وفيه ألف صورة ومعنى ً. أمّا الصورة ، فكفولك : باء وتاء وثاء ، الى آخر الحروف . وأمّا المعنى ، فكفولك : ميم ونون وجيم ، لان الواو والياء يقومان \_ كلّ واحد منهما \_ مقام الالف في موضع الاحتياج ، 18

<sup>2-1</sup> ما رأيت ... مكتوبة : هذا القول منسوب الى الشيخ ابى مدين ، انظر الفتوحات 2.1 2.1 2.1 2.1 3.1 ومقدمة كتاب «الباء» لابن العربى ولطايف الاعلام ، مخطوط جامعة اسطنبول 2.1 3.1 3.1 الباء ... المعبود : انظر ما تقدم فقرة 3.1 3.1 السواء : سواء 3.1 السواء : سواء 3.1

كما لا يخفي على أهله .

(۱۹۸) فحينتُذ يجوز للعارف بهذه الاسرار \_ أعنى بأسرار الحروف \_ أن يقول: ليس فى الحروف الا الالف ، وليس فى الخارج الا الالف . وكذلك (شأن) الحقّ تعالى ، فانّه اذا نزل من حضرة علوه وارتفاعه واطلاقه وتجرّده الى حضرة تعيّنه وتقيّده ، التى هى انخفاضه وتسفّله بصورة الخلق ، لقول النبي " \_ صلى الله عليه وآله وسلّم \_ « خلق الله آدم على صورته » . صار اسمه خلقاً أو عقلاً أو فلكاً (؟) أو غير ذلك من الاسامى المذكورة . وكذلك (الامر) بالنسبة الى باقى الموجودات .

و يكون الحق معه صورة ومعنى . أمّا الصورة ، فلان الصورة عبارة عن ويكون الحق معه صورة ومعنى . أمّا الصورة ، فلان الصورة عبارة عن ظواهر الاشياء وتعيّناتها وتشخّصاتها . وليست ظواهر الاشياء الاهو . وأمّا المعنى ، فلان المعنى عبارة عن بواطن الاشياء وحقائقها وذواتها . وليست بواطن الاشياء وحقائقها وذواتها الاهو ، لقوله تعالى فيهما (أى في معيّة الحق للاشياء في الصورة والمعنى ) وفي أوّليّته وآخريّته أيضاً ، ونسبة كلّ الحق للاشياء في الصورة والمعنى ) وفي أوّليّته وآخريّته أيضاً ، ونسبة كلّ واحد منهما الى الآخر «هو الاوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم » لانه بواسطة ظهوره من البطون وبروزه من الخفاء ، سمّى نفسه بالاوّل والآخر والظاهر والباطن .

18 (٢٠٠) وأيضاً اذا ثبت أنّه ليس في الوجود الا هو ، فلا يكون في الظاهر والباطن والاوّل والآخر ، عقلاً ونقلاً وكشفاً الا هو . وهذا واضح

<sup>7</sup> فلكاً : لفظة غير واضحة تماماً في الاصل || 12،11 وليست : وليس F || 13 المحديد) تعالى : \_ F || 14 ونسبة : وبالنسبة F || || 15 || 40 (الحديد) آية ٣ || 15 || 14 || 15 || 14 || 15 || 15 || 15 || 16 || 17 || 17 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 || 18 ||

جلى . فحينئذ يجوز للعارف بهذا السرّ أن يقول: ليس في الوجود سوى الله ، وغير ذلك من الكلام الدال على الله عليه ، مثل قولهم : لا يعرف الله الله ، ولا يرى الله الا الله ، ولا يدل على الله 3 الا الله ، ولا يحت الله الا الله .

(٢٠١) واذا عرفت هذا ، فهاهنا نكتة لا بدّ منها، وهي أنّ الالف

اذا كان في الاوّل ، مثلاً ، عالماً بذاته ، وبأن لها قابليّة أن تظهر بصور جميع الحروف ، وعالماً بماهيّات الحروف وحقائقها وأوضاعها وأشكالها ، فاذا ظهر هذا الالف مثلاً بصورة الجيم ، فلا يكون للجيم على الالف اعتراض ولا حجّة « بأنّك لم ظهرت في بصورة الجيم ؟ » ذلك لانّه لو ظهر و الالف ) في الجيم بصورة الدال ، مثلاً ، لكان خارجاً عن العدل والحق ، لأن العدل هو أن الظاهر لا يظهر في مظهر الا على الوجه الذي ذاك لان المظهر عليه . والجيم لا يطلب منه (أي من الالف ) أبداً ، بلسان المنظهر عليه . والجيم لا يطلب منه (أي من الالف ) أبداً ، بلسان الاستعداد ، الا الظهور بصورة الجيميّة لا غير ، وكان يلزم منه (أي اذا الخهر الالف في الجيم بغير صورة الجيم) قلب الحقائق ، وقلب الحقائق محال .

(۲۰۲) فحينئذ لا يمكن ظهور الالف بصور الحروف الاعلى الوجه الذى (هي) عليه تلك الحروف. وهذا معنى قول المحققين ، المطّلعين على حقائق الاشياء كشفاً وذوقاً : ان الحقائق غير مجعولة بجعل الجاعل. 18 وهذا قطرة من بحر سرّ القدر. وفيه أسرار اخر لا يجوز افشاؤها أصلاً الالهلها. «ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد».

<sup>10</sup> لكان : كان F ان في ذلك ..: سورة ٥٠ (ق) آية ٣٦

(٢٠٣) واذا علمت هذا ، فقس عليه ظهور الحق تعالى فى صور الموجودات كلّها ، لانّك لا تجده الا مطابقاً «حذو النعل بالنعل والقدّة بالقدّة » كما مر تفصيله . «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون ». «والله يقول الحقّ وهو يهدى السبيل ».

# الوجه الثالث

### من مباحث ظهور الوجود وكثرته

عبد الرزاق الكاشى \_ قدّس الله سره \_ تفصيلاً . وقد صدر عنه هذا الكلام عبد الرزاق الكاشى \_ قدّس الله سره \_ تفصيلاً . وقد صدر عنه هذا الكلام جواباً للشيخ صدر الحقّ والملّة والدين القونوى \_ قدّس الله سره \_ فى سؤاله كيفيّة صدور العالم عن الله تعالى وترتيب الموجودات معنى وصورة ومرتبة ، من أوّل موجود الى آخر موجود، وكيفيّة ارتباط العالم بموجده ، وارتباط موجده به من حيث الحقيقة والذات ومن حيث المراتب . (وكان جواب الشيخ الكاشى نقلاً ) عن الشيخ الكامل المحقّق سعد الحقّ والدين ابن الحموئى ( = حمويه ) \_ قدّس الله روحه العزيز .

( ٢٠٥) « أمّا الذي يمكن أيبيّن ويعبّر عنه من كيفيّة صدور العالم عن الله تعالى، فهو تجلّيه تعالى بأسمائه لذاته. فانّه بذاته غني العالم عن الله تعالى، وهو الكنز المخفى الباطن. والباطن باطن للظاهر، والا لم

<sup>3</sup> وتلك الامثال ..: سورة ٢٩ (العنكبوت) آية ٤٢ || 4 والله يقول ..: سورة ٣٣ (الاحزاب) آية ٤ || 5 فهو : وهو F

يكن باطناً. فله فيه (أى للباطن فى الظاهر) جهة الظهور ، ولولا ذلك لم يظهر. وما كان ظهوره تعالى الا علمه بذاته ، فان العلم نفس الظهور. فذاته معلومة لذاته . وكل معلوم متعبّن بظهوره فى نفسه وتميّزه عن غيره . فله قيه التعيّن الاوّل.

(۲۰۲) « فانظر الى هذا التعدّد في عين اسمه «الاحد» الذي هو حقيقة هويّته باعتبار الفرديّة المقتضية لعدم الغير . فصارت الحضرة الاحديّة بعينها الحضرة الواحديّة والعين الواحدة ، التي هي «الاحد» مع التعيّن المذكور (أي التعيّن الاوّل) باعتبار كونه عالماً باطناً ، ظاهراً معلوماً . فكان تعالى « أحداً » قبل كونه «واحداً » . فصار « الاحد » « أوّلاً » (أي باطناً) و « الواحد » «آخراً » (أي ظاهراً ) . وهو تعالى بعينه « الاوّل والآخر والظاهر والباطن » . ومن هنا ظهر معنى الصدور بلا ابتداء من وجه ، ومع ابتداء من وجه ، ومع ابتداء من وجه ، ومع ابتداء من وجه ، وم العالم .

(۲۰۷) « وأمّا ترتیب الموجودات من أوّل موجود الی آخر موجود ، معنی وصورة ومرتبة ، فهو أن « الواحد الآخر » بالنسبة 15 الی «الاحد الاوّل » ، هو حقیقة الشیء الموجود حال کون «آدم بین الماء والطین » ، کما قال \_ علیه السلام: « أوّل ما خلق الله نوری » ، وهو العقل المشار الیه « أوّل ما خلق الله العقل » . فهو 18 أشرف الموجودات وأوّلها بعد الحق تعالی . وهو «الاسم الاعظم » المحیط بكل الاسماء معنی وهو «الم الكتاب» الذی حروفه حقائق الاشیاء كلّها ، وتتعیّن بتعیّنه حقائق (عالم) الجبروت ، ویتفصّل ( بتفصیله ) 21

الواحدُ الى الكثير .

(۲۰۸) « و كما ان " «الواحد » مظهر « الاحد » على ما بين ، فهذه ( أعنى حقائق عالم الجبروت ) كلّها مظاهر الواحد . وهم « الملا الاعلى » « بالواد المقدّس طوى " » . (وفيها ) تظهر صفاته تعالى بالنسب التي له اليها ، من العلم والارادة والقدرة ، المقتضية لوجود 6 المقدورات .

(۲۰۹) «وهذا الواحد الكثير» وان كان ظاهراً بالنسبة الى «الاحد»، لكنّه، من حيث اقتضاؤه لوجود المقدورات، كان باطناً لما ويقتضيه من (عالم) الملكوت الفعّال، المدبّر للامر والنهى . والملكوت لا ينفكّ عن الملك الذي هو مظهر آثاره ، أعنى صور العالم من الافلاك والعناص . ومن هنا ظهر سرّ «لولاك لما خلقت الافلاك».

12 (۲۱۰) « وكما أن عالم الملكوت ( هو ) ظاهر عالم الجبروت ، فالملك ( كذلك هو ) ظاهر الملكوت ، وهذا معنى قوله تعالى « يدبر الامر من السماء الى الارض » . وكل باطن بالنسبة الى ظاهره (هو) عيب ؛ وكل ظاهر بالنسبة الى باطنه ( هو ) شهادة . وعليك بتطبيق قوله تعالى « الله نور السماوات والارض ، مثل نوره كمشكاة » الآية .

(۲۱۱) «وهذا الامر (هو) مقتضى اسمه تعالى «المبدى»، وما هو الا اختفاؤه فيما أبداه. ونسبته الى صور العالم، من حيث صور العالم، (هي) نسبة الروح الى الجسد. « ثمّ يعرج اليه» في مراتب الاكوان، بحسب ما

يظهر منها من النوريّة بالاعتدال؛ وتتريّقي رتبه مرتبة فمرتبة الى مرتبة الانسان. وتزداد ظهور «الحقيقة الانسان حتّى تنتهى لى ظهور «الحقيقة المحمّديّة » فى هذه النشأة الانسانيّة. فكان الانسان «آخراً » فى الظهور ، 3 كما كان «أوّلاً » فى الوجود بعد «الاحد »الحقّ تعالى .

(٢١٢) « فالانسان آخر موجود بحسب النوع ؛ وأمّا الآخر بحسب الشخص فليس بممكن ، فأن الممكنات غير متناهية . و « الشأن 6 الالهي " » المشار اليه بقوله تعالى . « كلّ يوم هو في شأن ، غير منقطع .

(۲۱۳) \* فالترتيب المعنوى "هو أن "كلّ ما هو أقرب الى و الصورة فهو أبعد من الحقيقة الاحديّة ، لان "الحقيقة الاحديّة (هي) معنى المعانى كلّها . \_ ثمّ العين الواحدة المسمّاة بالعقل الاوّل عند بعض ، وعقل الكلّ عند بعض ، والروح عند بعض . \_ ثمّ النفس الكلّيّة المدركة للحقائق الكلّيّة بالذات والجزئيّات بالآلات ، وهو الفلب باصطلاح الصوفيّة . \_ ثمّ النفس المنطبعة المدركة للجزئيّات . \_ ثمّ قواها . \_ ثمّ النفوس النباتيّة . \_ ثمّ الارواح المعدنيّة . \_ ثمّ الطبائع العنصريّة ، 15 فانّها أرواح نوريّة مدركة (؟) لها ، مسمّاه عند المحقّقين وفي الشرائع الاتهام الالهيّة بالملكوت الارضيّة . \_ ثمّ الاجرام الفلكيّة . \_ ثمّ الاجسام العنصريّة . وكلّ ما هو نور من الاجرام كالشمس ، فهو أشرف من 18 الذي دونه في الضوء والنوريّة . وكلّ ما هو أظلم كالارض ، فهو أخس .

<sup>1</sup> فمرتبة :  $_{\rm F}$  | 3 | 4 الانسان :  $_{\rm F}$  | 7 كل يوم ... سورة ٥٥ (الرحمن) آية 17 | 14 المسماة : المسمى  $_{\rm F}$  | 16 المدركة : كلمة غير واضحة في الاصل  $_{\rm F}$  17 الملكوت : الملكوت : الملكوت : الملكوت المسكون : الملكون : الملكون

(٢١٤) « وأمّّا (ترتيب الموجودات) بحسب الصورة ، فكلّ ما هو أعظم من الاجرام وأشمل احاطة ، فهو أقدم من الذى هو أصغر وأقلّ احاطة . وكلّ محيط أشرف من المحاط عليه ، حتّى الارض والبسائط (أقدم) من المركّبات . والمعادن من المركّبات أقدم من النباتات . والنباتات (أقدم) من الحيوانات . وآخرها صورة الانسان .

6 (۲۱۵) «وأمّا (ترتيب الموجودات) بحسب الرتبة ، فترتيبها من أوّل الموجودات هو بعينه الترتيب المعنوى ، (ابتداء من العقل الاوّل) الى الارض (التي هي ) أدنى المراتب ، بل العناصر لتضادّها في الطبائع التي هي نهاية الكثرة ، المقابلة للوحدة الذاتيّة المبدئيّة (التي هي ) آخر المراتب . ومنها يتصاعد الوجود في الشرف والظهور والرتبة : من المعدن ، ثمّ النبات ، ثمّ الحيوان ، ثمّ الانسان . وينتهي التصاعد الى أوّل الموجودات كدائرة متوهمة على كرة تتحرك حركة وضعيّة لا أينيّة ، مثل حركات الدوائر تتهابط دائماً في احدى القوسين ، وتتصاعد في الاخرى . \_ فالوجود المحمّدي هو الذي يشمل القوسين ، وتتصاعد في الاخرى . \_ فالوجود المحمّدي هو الذي يشمل القوسين ، عند الاختفاء ، البالغ اليها عند الظهور .

(٢١٦) « وأمّا كيفيّة ارتباط العالم بموجده ، فهو بعينه ارتباط العالم الجسد بالروح وارتباط موجده به ، من حيث الحقيقة والذات وهو ظهوره بصورته من حيث المراتب ـ هو ترتيب أسمائه تعالى قى اقتضائها بمقتضياتها ، التى هى حقائق الموجودات المذكورة ، بظهورها

<sup>9</sup> التي هي : الذي هو F | المبدئية : المبدايه 9

فيه. ثمّ بربوتية تلك الاسماء للكلّ ، بعد أحديّة الذات الموصوفة بالسبّوحيّة والقدّوسيّة ، وسائر الصفات السلبيّة النافية للغير في مراتب عمومها وخصوصها ، من «الرحمن» الذي هو مبدأ الفيض على الكلّ ، الى «المنّان» حتّى «الرحيم» الخاتم الذي تتعلّق المراتب بظهور من هو «رحمة للعالمين» حتّى الله عليه وآله.

الينا، فمعلوم ممّا مرّ، لانّ الامر الآلهي هو الايجاد المعبّر عنه بالينا، فمعلوم ممّا مرّ، لانّ الامر الآلهي هو الايجاد المعبّر عنه بد كن »، والتدبير هو المسمّى « شأناً » . فالتنزّل في مرانب التعيّنات باسمه « المبدىء »، على الترتيب المذكور ، الى الارض، هو الايجاد ؛ و والعروج باسمه « المعيد »، هو التدبير . فالامر الايجادي يرجع اليه كله بالتدبير الذي هو شأنه ، في صورة الانسان الكامل الذي يتصل بأوّل الوجود ؛ ونسبته الينا ، من ابتداء وصوله في العروج الى النوع الانساني حتى 12 الانتهاء الى النقطة الاحديّة وانتفاء اعتبار القوسين . ويعبّر عن الايجاد والتدبير معاً بد «الامر» ، كما قال تعالى : « واليه يرجع الامركله » .

15 \*\*\*

(۲۱۸) هذا آخر كلامه ، وآخر الانتخاب ( من رسالة الاصل ) أيضاً . « والحمد لله رب العالمين » . « وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين » . الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين » .

<sup>3</sup> المنان : كلمة غير واضحة في الاصل | 4 بظهور : بظهريه F | رحمة للعالمين : سورة ٢١ (الاقبياء) آية ١٠٧ | 6 اسبته : النسبة F | 7 فمعلوم ... فمعلوماته F | 18-17 | 14 الايجادى : الايجاد F | 14 واليه ... سورة ١١ (هود) آية ١٢٣ | 1-18 وكلا نقص ... سورة ١١ أيضاً ، آية ١٢١ | 81 وجاءك ؛ وكان F

(۲۱۹) واتّفق الفراغ من تسويد هذه الورقات وتبييض هذه الكلمات، بعون الله وحسن توفيقه ، خامس عشر جمادى الآخر سنة ثمان وستين وسبعماية (۲۲۸) على يد مؤلفها ومنشئها ، العبد الفقير الى الله الغنى "، الغريق في بحور الآثام ، المتمسّك بولاء اجداده أهل البيت عليهم السلام اضعف عباد الله تعالى جرماً وأقواهم 'جرماً ، حيدر بن على "بن حيدر العلوى " الحسنى "، الأملى \_ أصلح الله شأنه \_ بالمشهد الشريف الغروى ، سلام الله على مشرّفة . \_ حامداً الله ومستغفراً لذنبه ومصلّياً على نبيّه . صلى الله عليه و آله الطاهرين .

ا هذه الورقات : + بلغ المقابلة بالاسل المنقول منه الى هذا المكان . والحمد لله وحده + ( هامش ، بقلم الاسل )

الفهارس

١

## فهرست الآيات القرآنيّة

١ (الفاتحة) ١، ٥٥٥؛ ٢-٧ ٥٥٥؛ ٥-٧، ١٨؛ ٧ ص ٩٣؛ ص ٧ ٢٠.

۱۲ ( یوسف ) ۲۹-۹، ۵۸، ۱۹۵ ؛ ۴۰، ۱۱، ۱۵، ۱۸۰ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱

۱۳ (الرعد) ۲، ۳۲۳، ۲۰۰۷ ، ۲۱۸ ؛ ۱۷، ۲۲۰ ، ۱۸ ، ۱۸۲۸ ، ۱۸۲۸

۱۵ ( الحجر ) ۲۹، ۵۰۰، ۲۱، ۵۰۰؛ ۲۹، ۵۰۰؛ ۸۷، ۵۰۰؛ ۹۹، ۵۰۰، ۲۰، ۲۰۸

۱۹ (النحل ) ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۱۸۲ ؛ ۹۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۳ ) ۱۶ ؛ ۱۹ ه. ۱۹۰ ، ۱۹۰ ؛ ۱۹۰ ، ۱۹۰ ؛ ۱۹۰ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۴ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۴ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۴ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۴ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ؛ ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۲۴ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱

- ۱۹ (مریم) ۱ ، ۱۳۰، ۱۰۰، ۱۳۱ ، ۱۰۰؛ ۱۳ ، ۱۳۰، ۲۰۰؛ ۴۰، ۲۱۰؛ ۱۳ مریم) ۲ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰؛ ۱۳ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ،
- ۱۱ ( الانبياء) ۲۲ ، ۱۳۸ ، ۲۳ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ) ۲۱ . ۱۰۸ ، ۱۹۳ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ،
- ۲۲ ( الحج ) ۵ ، ۲۰ ؛ ۱۱ ، ۱۶ ، ۱۹۰ ؛ ۱۸ ، ۱۶ ؛ ۴۹ ـ ۲۵ ، ۲۱ ه ؛ ۲۰ و ؛ ۱۸ ، ۱۶ ؛ ۴۵ ـ ۲۵ ، ۲۱ ه ؛ ۲۵ ، ۲۰ ه ؛ ۲۰
- ۲۳ (المؤمنون) ۱-۹، ۲۲: ۸- ۱۲، ۲۲: ۱۴، ۲۸، ۵۵، ۲۵۰. ۸۲۰. ۱۸: ۲۸، ۲۹، ۲۸؛ ۹۰، ۸۶۰: ۱۰۰ ماد: ۲۸، ۲۹۰، ۲۸۰
- ۲۵ ( الفرقان ) ۳ م ۱ ۱ به ۱ ۴۶ ، ۱۸۷ ، ۲۷ ، ۱۸۷ ، ۲۸۱ ، ۱۸۲ ، ۱۳۸ مهر ؛ ۲۵ مهر ؛ ۲۵ مهر ؛ ۲۸ مهر ۲۸ مهر ؛ ۲۸ مهر ؛ ۲۸ مهر ۲۸ مهر
- ۲٦ ( الشعراء ) ۱ ، ۱۹۳ ، ۴ ، ۵۰۰ ؛ ۸۸ ـ ۹۸ ، ۵۰۰ ، ۷۷۰ ؛ ۱۹۳ ـ ۹۹۱ ، ۳٤٧ و ۲۵۲ ، ۲۵۵ ؛ ۲۵۳ ؛ ۲۵۵ ، ۲۵۷
  - ٧٧ ( النمل ) ٣ ، ٩٩ ، ١٥ ، ٢٢٢ ؛ ١٩ ، ١٢٩ ، ١٩ ، ٩٩

**۲۹ ( لقمان ) ۱۲ ، ۹ ؛ ۲۴ ، ۷۰ ، ۸۰ ؛ ۲۶ ، ۲ ، ۲۲ ، ۸۰ ، ۲۲** 

۳۳ ( الأحزاب) ۴، ۳۰، ۱۸۸ ، ۱۹۸ ، ۲۱۲ ، ۱۸۲ ، ۱۸۲ ، ۱۹۲ ، ۱۹۶ ، ۱۹۶ ، ۱۹۶ ، ۱۹۶ ، ۱۹۶ ؛ ۲۶۸ ، ۱۰۱ ، ۱۹۶ ؛ ۲۳۰ ، ۱۰۲ ، ۱۹۶ ؛ ۲۳۰ ، ۱۹۲ ؛ ۲۲۰ ، ۱۹۲ ؛ ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲

۳۴ ( سبأ ) ۱۲ ، ۲۲۷ ، ۲۷۰ ، ۲۲۰

۵۳ ( فاطر ) ۱۵ ، ۲۳ ، ۲۰ ؛ ۲۹ ، ۲۹ ؛ ۲۹ ، ۲۹ ؛ ۲۹ ، ۲۹ ؛ ۲۹ ، ۲۹ ؛ ۲۹ ، ۲۹

۳۶ ( یس) ۱ ، ۳۸۳ ؛ ۱۰ ، ۵۵۰

ישר ( ונשופוד ) ו , ארא : אס , אס : אס – אס – אס – אס , ארא – ארץ . ארץ : ארץ . ארץ - ארץ . ארץ - ארץ . ארץ - ארץ . ארץ - ארץ

٠٤ ( المؤمن ) 10 ، ١٣٢ : 16 ، ١٣٠ ، ١٢ ، ١٣١ ، ١٢٩ ؛ ٢٧٩ ، ١٥٥

۳۲ ( الشورى ) ۹ ، ۷۰ ، ۱۳۸ ، ۲۲۷ ، ۷۸۷ ، ۲۱۳ ، ۱۳۸ ، ۲۱۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۵ – ۲۵ ، ۲۰ ، ۲۵ – ۲۵ ، ۲۰

۱۹۳ ( الزخرف ) ۱۹۳ - ۱۹۳ ، ۹۷۱ ، ۱۹۳ ؛ ۱۹۳ ، ۲۰۱ ؛ ۶۷ ، ۲۰۰ ؛ ۱۸ ، ۱۹۰ ه

**۵۹ (الجاثية ) ۱۲، ۱ده؛ ۲۲، ۲۷، ۱۷۵**، ۲۷۰ ، ۲۷۰

79 (ascal) 17, 788; 27, 840; 49, 70

۱۲ ( الحجرات ) ۳ ، ۲۰۰ ؛ ۷ ، ۲۸۰ ؛ ۹ ، ۹۰۰ ؛ ۱۲ ، ۸۲۳ ، ۲۱۲ ؛ ۱۳ ، ۱۳۱ ، ۲۲۳ ، ۲۲۲ ؛ ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳

• • • (ق) ۱۴ ، ۱۶۲ ، ۱۲۷ ؛ ۱۳ ، ۱۳۰ ، ۲۸۰ ، ۲۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰

ר ( ולונטי ) ۲۱ , ۱۳۰ , ۱۳۰ ؛ ۱۹۰ , ۱۳۰ ؛ ۱۵ , ۱ ؛ ۱۹۰ , ۱۳۰ ، ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳۰ . ۱۳

**٦٥ ( الطور ) ١ ـ ٣** ، ٢٢٥ ، ٩٩٢

```
هه (الرحمن) ١، ٥٥٥؛ ١ ـ ٣، ٧، ٢٧٣، ٨٣٥، ٢٤٥، ٩٤٥، ١٥٥؛
. 177 . 189 . 174 . 110 . At . TY-T9 : MTO . M.E . T9 : 717 . 10
                      وه ( الواقعة ) ٧ - ١١ ، ١٩٠ ، ٣٢ ، ١٨ ه : ه٩ ، ١٠٠ ، ٢٠٠
٧٥ ( الحديد ) ٣، ١٥ ، ١١٥ ، ١٥٨ ، ١١٧، ١١٥ ، ١٨٨ ، ١٨٥ ، ١٥٠ ،
. 9x . Y1 : 77Y . 1Y : 0x · . P77 . 1F : P17 . Y1P . P : Y · Y · 7Y · 777
                      717, 077, 777, 4/4, 5.0, 3.0, 5.0, 7.70, 7.0
                            ٨٥ ( المجادلة ) ٨ ، ٢٢ ؛ ٢٢ ، ٨٨٥
                                       ٩٥ (الحشر) ٢٣ ، ٢٧٢
                  هو ( الطلاق ) ۲، ۱۱ه، ۲۱ه، ۱۲ه؛ ۱۲، ۳۰
                           99 (التحريم) ٨، ٢٦٦، ٥٨٠، ٥٩٥
               ٧٧ ( الملك ) ١ - ٣ ، ١٤٥ ؛ ١٠ ، ١١٥ ؛ ١٩ ، ١٤٥
                             ٨٤ (القلم ) ١ ، ٣٨٣ ، ٩٤٥ ، ٢٥٥
                                       ٧٣٧ ، ١٧ ( الحاقة ) ٧٩
                                     ٠٧ ( المعارج ) ٢٣ ، ٢٧٥
                                     ٧١ (نوح) ٢٢-٢٢، ٨٥
                ٧٢ (الجن ) ١ ـ ٢ ، ١٦ ؛ ١١ ، ١٣٥ ؛ ٢٣، ٧٧ ، ١٥٧
                                 77 ( Ila; al. ) A . xyx , oro
                                       ٧٧ (المدثر ) ٢٩ ، ٧٧٠
٧٧ ( اللهر ) ١ ، ٣٨٣ ، ٣٠٤ ؛ ٥، ١٨٣ ، ٤٠٤ ، ٨١٥ ؛ ٤ ، ١٨٣ ، ٤٠٤ ؛
                   YYW . TT-T+ : 2.0 . T+ : 2.2 . 1T . 11 . 9 . A
                                ٧٩ (النازعات) ٢٩ ـ ٢٩ ، ٨٥٤
                                 ٠٨ ( الاعمى ) ٣٣ - ٣٣ ، ٢٠٥
                     ٨٣ ( المطفقين ) ١٦ ، ٢٣٥ ، ٣٧٥ ؛ ١٨ ، ١٩٥
                                     ه ( اليروج ) ۱۷ ، mam
                                  ٨٩ ( الفجر ) ٢٩ _ ٣٠ ، ١٠٥
```

```
٩١ ( الشمس ) ٧ ـ ٨ ، ٥٥٤
```

#### فهرست الحديث والخبر والاثر

احتجب عن العقول كما احتجب عن العيون .. : ٣٢٣ - ٣٢٣

أحد بالذاتي كل بالاسماء والصفات .. : ١٩٤

الاحد لا بتأويل عدد .. : ٧١

الاحسان أن تعمد الله كانك تراه .. : ١٥٧ ، ٥٥٣ ، ٩٧

اخذ بيدى أمير المؤمنين .. ياكميل ... إن هذه القلوب أوعية .. : ٣٠ - ٣٣ - ٣٧ - ٣٧

اذا بلغ الكلام الي الله فأمسكوا: ٢٠٢، ٢٠٢

ارنا الاشباء كما هي: ٨ ، ٢٨٧

استر ذهامك وذهمك وهذهمك : ٢٢٧

أسست السماوات السبع والارضون السبع على « قل هو الله احد » : • •

اطلبوا العلم ولو بالصين .. : ٤٩٤

اعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت .. : ٦ ، ٣٧٠، ٩١٠

اعوذ بعفوك من عقابك . . : واعوذ بك منك : ٧٩

افشاء س الربوبية كفر .. : ٢٠

الاهي! لكل ملك خزانة ، فأين خزائنك ؟ ... الا وهي القلب: ١٤٥ ، ٨١٥

اللهم! اجعل لي نوراً في قلبي ... يا أرحم الراحمين : ٣٦٦، ٥٨٠ - ٥٨١

اللهم! ارزقني لذة النظر الي وجهك الكريم: ١٢٨

اللهم ! بل لا تخلو الارضى من قائم لله بحججه .. : ٢٢٣

أمرت ان اقاتل الناس حتى يقولوا : لا اله الا الله .. : ٨٤ ، ٩٩٠

أمرنا سر مستور في سر ... : ٣٣

أمرنا صعب مستصعب .. : ٣٣ ، ٣٣ ، ٣٩ ، ٣٠٠

امرنا هو الحق ، وحق الحق ..: ٣٣

الان كما كان: ٥٦ ، ٦٩٦

```
أنا آدم ، أنا نوح .. : ٥٠٨ ح
```

أنا الاول ، أنا لآخر ... أنا حبيب الله : ٤١١

أنا آية الجبار، أنا حقيقة الاسرار ... أنا الظاهر، أنا ألباطن: ١٠ ـ ١١

أنا الحق!: ٢٠٥، ٣٦٥

أنا القرآن الناطق : ٣٥٨

أنا كالشمس وعلى كالقمر ... كالنجوم: ٤٦٠

أنا النقطة تحت الياء ... ٤١١ ، ٣٥٥ ، ٩٩٥ ، ٢٩٩ ، ٧٠٠

أنا وجه الله ... انا جنب الله ... انا الباطن : ٣٠٥ ، ٣٦٥ ، ٣٨٣ ، ٤١١ ، ٣٧٥ \_ ٣٧٦

أنا والساعة كهاتين .. : ٤٢٨

أنا وعلى ابوا هذه الامة : ٢٠٥ ح ، ١٤٥ ح

أنا وعلى من روح واحد : ٣٨٢

أنا وعلى من شجرة واحدة : ٤١١

أنا وعلى من نور واحد : ٤١٧ ، ٤١٧ \_ ٤١٨ ، ٣٦٥

ان ابغض الخلائق الي الله ... رجلان : رجل وكله الى نفسه ... : ٤٨٧ ـ ٤٨٨

ان ابنی هذا امام ابن امام .. : ۲۰۱ - ۲۰۲

ان اخی ووزیری وخیر من أتركه بعدی ... علی بن ابی طالب : ۲۰۱

ان الله ... جعل الذكر جلاء القلوب .. : ٧٧٥ - ٧٧٥

ان الله ... خلق اولى العزم من الرسل و فضلهم بالعلم ... : ٤٠٦

ان الله ... خلق روحي وروح على قبل ان يخلق الخلق .. : ٤٠٨

ان امرنا صعب مستصعب ... = امرنا صعب ...

ان باليمن لشخصاً يقال له أويس القرني ... ٢٦

ان رسول الله أدخل لسانه في فمي فانفتح في قلبي .. : ١٥١

ان رسول الله ختم الف نبي واني ختمت الف وصي . . : ٤٠٢

ان الزمان قد استدار كهيئته بوم خلق الله ..: ٢٤٠ ، ٢٨

ان الصورة الانسانية هي اكبر حجة لله على خلقه .. : ٣٨٣

ان علم العلماء صعب مستصعب . . : ٣٤

ان في جسد ابن آدم لمضفة اذا صلحت .. : ٥٥٨

ان القدر سر من سر الله .. : • ٣٥٠

ان القرآن ظاهره انيق وباطنه عميق .. : ٣٠٠

ان لله سبعين الف حجاب من نور وظلمة .. : ١٦٣ ، ٦٠٥ ، ٦٦٦

ان لله شراباً لاوليائه اذا شربوا منه سكروا .. : ٣٦٣ - ٣٦٣ - ٣٦٨ ، ٣٦٦

ان للحكمة حقاً وإن لها أصلا . . : ٢٤

إن للربوبية سراً لو ظهر ..: ١٨٣ - ١٨٤ ، ٦٦٤

ان لسر الربيوبة سراً ظهر ولم يبطل .. : ١٨٤

ان للقرآن ظهراً وبطناً .. : ١٠٤ ، ٥٣٠ ، ١٠٤

ان للقلب عينين كما للجسد ..: ٨١٥

ان لكل شيء زكاة وزكاة البدن الطاعة ..: ٢٧٨

ان محمداً كان أمين الله في أرضه ..: ٢٦٦ ـ ٤٢٧

ان من العلم كهيئة المكنون .. : ٢٥

ان النبي خط خطاً وخط حواليه خطوطـاً .. : • ٩

ان هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها ..: ٣٠ ـ ٣٢

انت منی بمنزلة هارون من موسی .. : ۲۵۱

انتم أعلم بأمور دنياكم .. : ٤٢٠

اندمجت على مكنون علم لو أبحت به ..: ٢٥

اني لاجد نفس الرحمن بأتمني من جانب الممن .. : ٤٦٢

اني لانسبن الاسلام نسبة لم ينسبها احد قبلي .. : ٧٧ ، ١٣٠ ، ٤٥

اني لانشق روح الرحمن ... من طرف اليمن : ٢٦

انين الخشبة (حديث): ٥٩

أوتيت جوامع الكلم : ٢٩٤ ، ٣٥٦

أول الدين معرفته ، وكمال معرفته التصديق به . . : ٧١ ـ ٧٢ ، ١٤٢ ، ٣٠٢ ، ٣١٢،

741

أول ما خلق الله الروح: ١٤٤ ، ٣٨٠

أول ما خلق الله العرش : ٥٥٧

أول ما خلق الله العقل ..: ١٤٤ ، ٣٤٧ ، ٣٨٠ ، ٥٤٨ ، ٧٠٥

أول ما خلق الله القلم .. : ١٤٤ ، ٣٨٠ ، ٤٥٥

أول ما خلق الله نوری .. : ۹۹ ، ۲٤٤ ، ۳٤٧ ، ۳۸۰ ، ۳۸۰ ح ، ۹۳۰ ، ۹۲۹ ، ۷۰۰

الايمان على اربع دعائم ..: ٨٩٥ - ٩٩٥

### حرف ألباء

بخ! بخ! لك يا أمير المؤمنين .. : ٢٥٠

بعث على مع كل نبي سراً ومعى جهراً : ٣٨٧ ، ٤٠١

بعثت الى الخلق كافة : ٨٨

بعثت أنا والساعة كهاتين ..: ٢٠٨ ، ٤٢٨ ( برواية مختلفة )

بنى الاسلام على خمس ... : والحج والجهاد : ٩١٥

به توصف الصفات لانها توصف ... أو يعود فيه ما إنشأه ؟ : ٣٢٢

#### حرف التاء

تخلقوا بأخلاق الله تمالي : ٣٦٣

تعلمت من رسول الله الف باب من العلم .. : ٢٥ ، ٣٨٨ ، ٣٢٩ ، ٤٥١

التقية ديني ودين آبائي ..: ٣٤ ، ٢٢٧

تكلم الذراع المشوى (حديث): ٥٩

#### حرف الجيم

جئت الى حجام يمنى ليحلق رأسى .. : ٤٢٤ ـ ٢٥ ( خبر ابى حنيفة مع الامام جعفر الصادق ) .

جذب الاحدية بصفة التوحيد .. : ٣٤١ ( وانظر : ما الحقيقة ... )

جرد قلبك لحبى .. : ٥٨١

الجنة أشوق إلى سلمان .. : ٢٦

الجهاد على اربع الشعب .. : ٩٥٥

الجوع سحاب الحكمة .. : ١٣٥

#### حرف الحاء

حبب الى من دنياكم ثلاث .. : ٣٥٢

حبذا نوم الاكياس وافطارهم .. : ٦٠١

حجب الذات بالصفات والصفات بالافعال ..: ١٦٢

حديثنا صعب مستصعب ، لا يحتمله .. : ٤٢٨ ( وانظر: أمرنا صعب ... )

الحقيقة كشف سبحات الجلال ..: ٢٩، ٣٠، ٣٥، ٢٩، ٢٥٥، ٣٨، (وانظر: ما الحقيقة؟...) الحقيقة محو الموهوم مع صحو ..: ٢٩٤ ( وانظر : ما الحقيقة ؟ ... )

الحقيقة نور يشرق من صبح الازل .. : ٣٥٥ ـ ٣٦٧ ( وإنظر : ما الحقيقة ؟ ... ) الحكمة معرفة الحق بالمعرفة النورانية .. : ٤٥٦

حكى عن ولى عهد موسى ... انه شرح كتابه في اربعين حملاً .. : ١٥١

الحمد لله حمد معترف بحمده ، مغترف من بحار مجده .. : ۳۲۰ – ۳۲۴ ( درة التوحید ) الحمد لله الدال على وجوده بخلفه .. : ۱۹۷۰ ، ۱۹۸ ، ۱۹۹ ، ۳۱۹ – ۳۲۹ ، ۳۲۹

#### حرف الخاء

خالطوا الناس بما يعرفون ..: ٣٣

الخلاص من الشرك الخفى أصعب .. : ٨٦ ـ ٨٧

خلق الله آ دم على صورته : ١٣٥ ، ١٤٤ ، ٢٧٥ ، ٣٨٠ ، ٤٦٤ ، ٥٣٩ ، ٢٠٧

خلق الله الخلق في ظلمة ... من نوره : ٢٦٠ ، ٢٦٣

خلق الله المقل لاداء حق العبودية .. : ٤٨٥

خير الكلام ما قل ودل .. : ٣٥

# حرف الدال

دبيب الشرك في أمني أخفي ... ٦٦ ـ ٦٧ ، ٨٧ ، ١٣٠ ، ٥٩٤

الدين في صورة القيد (حديث): ٩٩٠

# حرف الذال

الذی لم یسبق له حال حالا فیکون أولا .. : ۱۹۷ ، ۱۹۸ ، ۳۰۹ ـ ۳۰۹ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۲

# حرف الراء

الراسخون في العلم هم الذين اغناهم عن اقتحام السدود المضروبة .. : ٤٨٥ رأيت أشرب اللبن حتى خرج الرى .. : ٤٦٤

رأیت ربی بعین ربی .. : ۲۹۹ ـ ۳۰۰

رأیت ربی ...: فی أحسى صورة ..: ٤٦٢ ـ ٤٦٣

رأيت على كل ورقة من أوراقها ملكاً ..: ٢٩٧

#### حرف الزاء

زويت لى الارض فأريت مشارقها ومغاربها .. : ١٠٢ ـ ١٠٣ ، ٤٣٨

#### حرف السين

سبحان المتجلى من كل جهة .. : ١٦٥

سبحان من اختفی بشدة ظهوره .. : ١٦٥

سبحان من اشتد خفلؤه في ظهوره .. : ٥٥

سبحان من علا في دنوه ودنا في علوه .. : ١٦٥

سبق في العلو فلا شيء ..: ٣١١

سترون ربكم كما ترون القمر .. : ١٧٢ ، ٤٦٤ ، ٥٨٠

سلمان منا أهل البيت : ٢٥ ، ٥٠٠

سلوني عما دون العرش .. : ٢٢٩ ، ٤١٥

#### حرف الشين

الشريعة أقوالي والطريقة أفعالي .. : ٣٤٦ ، ٣٥٩

الشريعة نهر والحقيقة بحر .. : ٣٥٨ ـ ٣٥٩

شقشقة هدرت ثم قرت: ٣٦٧

شیبتنی سورة هود و أخواتها : ۹۳

#### حرف الصاد

الصراط المستقيم هو الاسلام ..: ٩٢

الصراط المستقيم هو الدين ..: ٢٩

الصراط المستقيم هو طريق محمد .. : ٩٢

صورة التوحيد في البدايات .. : ٨١ ـ ٨٢

#### حرف الطاء

الطرق الى الله بعدد ( أو بقدر ) النفاس .. : ٨ ، ٨١ ـ ٨٢ ، ٩٥ ، ١٢١

طلب العلم فريضة على كل مسلم ..: ٤٩٤

## حرف العين

عالم اذ لا معلوم ، وقادر اذ لا مقدور .. : ١٨٠ عباد الله! ان من أحب عباد الله ... مثل ضوء الشمس : ١٨٥ – ١٩٨ مرفت الله بترك الافكار .. : ٣٨٨ ( انظر « رأيت ربى ... » ) عرفت ربى بربى .. : ٢٦٧ ، ٣٦٢ ( انظر « رأيت ربى ... » ) المعظمة ازارى والكبرياء ردائى .. : ٢٦٦ العلم علم الله لا يعطيه الا لاوليائه .. : ٣١٥ العلم علمان : علم باللسان ... وعلم بالقلب .. : ٢٧٤ – ٣٧٧ العلم علمان : مطبوع ومسموع .. : ٣٧٤ ، ١٨٥ العلم في صورة اللبن ( حديث ) : ٩٠٤ العلم نور وضياء يقذفه الله في قلوب .. : ٨ ، ٩٦٥ ، ٠٠٠ علماء امتى كانبياء بنى اسرائيل : ٢٧٤ علماء ورثة الانبياء بنى اسرائيل : ٢٧٤ علماء ورثة الانبياء : ٢١٤ ، ٩٧٤ ، ٤٨٥ علمت علم الاولين والاخرين : ٤٨٤ ، ٤٨٥ علمت علم الاولين والاخرين : ٤٨٤ علمت علم الاولين وحي التي بين جنبي : ٤٦٤ علمت علم الاولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي بين جنبي : ٤٦٤ علم ورخي التي بين جنبي : ٤٦٤ علم ورخي التي بين جنبي الله ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٣٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٣٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٣٤ علم ورخي التي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي ورخي الدولين والاخرين : ٤٨٤ علم ورخي التي ورخي التي ورخي التي ورخي التي ورخي ورخي التي و

العمل الصالح ...: ولاية أمير المؤمنين: ١٠٥ ح عين الله هو الانسان الكامل ..: ٣٨١-٣٨٠.

#### حرف الفاء

فاعلم ان معنى التوحيد مايترجمه قولك: لا اله الا الله ..: ٧٩-٨٠ فزت ، و رب فاهله الكعبة!: ٣٣ فعلى التسليم ، عند اختلاط الخواطر ..: ٣٢٣

الفقراء كنفس واحدة : ٦٣٦

فلو يأذن الله وشرعت في شرح معاني ألف الفاتحة ..: ٤٥١

#### حرف القاف

قبلتي مابين المشرق والمغرب: ٣٥٥ ، ٣٥٧ ، ٦١٦

قد أبص طريقه و سلك سبيله وعرف مناره .. : ٣٠٧

قد أحيا عقله وأمات نفسه حتى دق جليله .. : ٣٧٩-٣٧٨ ، ٥٨١

قد استدار الزمان كهيئته = إن الزمان قد استدار...

القرآن حمال ذو وجوه ... ٢١٠

القرآن في صورة الحبل (حديث) : ٩٠٠

قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع ... ١٣٨ ، ٥٤٤ ، ٥٥٧ – ٥٥٨

قلب المؤمن عرش الله ..: ٤٤٥ ، ٥٥٧

#### حرف الكاف

كان الله ولم يكن معه شيء: ١٦ ، ٥٩ ، ٢٠٩ ، ١٦٤ ، ٢٢٨ ، ١٩٣ ، ٦٦٢ ، ٢٩٦

كتاب الله على أربعة اشياء ..: ٣٠٥

كشف سبحات الجلال من غير إشارة ..: ٣٤١ ( وانظر : ما الحقيقة ؟...)

الكفر على اربع دعائم ..: ٩٩٥

كل ظاهر غيره ، غير باطن .. : ٦٦١

كل ميسر لما خلق له ..: ١٨٩ ، ٣٤٩

كل نبي أب لامته .. : ٥٠٣

كم من صائم ليس له من صيامه .. : ٢٠١

كمال الاخلاص نفي الصفات عنه .. : ١٥ ، ١٣٩

كنت ، إنا و على ، بين يدى الله من قبل ان يخلق .. : ٤٠٩

كنت ، إنا و على ، نوراً بين يدى الله .. : ٩٠٤

كنت بين يدى رسول الله ... وهو مريض فدخلت فاطمة .. : ٢٥٢

كنت سمعه و بصره و لسانه .. : ۲۰۰ ، ۹۷۰

كنت كنزاً مخفياً فأحببت ان اعرف .. : ١٠٢ ، ١٥٩ ، ١٦٢ ، ١٦٤ ، ١٠٩ ، ٦٣٩ ،

777 , 770 , 777

كنت نبياً وآدم بين الماء و الطين : ٣٩٠ ، ٣٨٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٢ ، ٤٠١ ، ٤٦٠

كنت ولياً وآدم بين الماء والطين : ٣٨٢ ، ٤٠١ ، ٤٦٠

# حرف اللام

لا ايمان الا بتصديق .. : ٣٢٤

لا تحمل عطاياهم الا مطاياهم : ١٩٦، ٩٠٩، ٩١٠

لا تضعوا الحكمة عند غير أهلها .. : ٢٠

لا تقولوا: العلم في السماء .. : ١٣٥ ، ١٨٥

لا تقوم الساعة حتى يملك رجل من اهل بيتي .. : ٤٣٩

لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين : •• ١

لا فاعل الا الله .. : • ٩٤

لا يبقى على الارض من مدر ولا وبر .. : ٤٣٨

لا يجنه البطون عن الظهور ..: ١٦٧ ، ١٦٨ ، ٣٠٧ ، ٣٠٠ .

لا يزال العبد يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ..: ٢٠٤، ٢٤٧ ، ٩٠٥ ، ٩٠٥

لا يسعني أرضى ولا سمائي ولكن يسعني قلب عبدي .. : ۲۹۰ ، ۶۶۰ ، ۵۰۰

لا يضاده من ، ولا يوافقه عن ..: ٣٢١

لا ينبغى أن يسأل أحد عنها .. : ٣٧١

لترون ربكم كما ترون القمر .. : ١١٠ (وانظر : سترون ربكم كما ترون القمر ...)

لكل حق حقيقة فما حقيفة ايمانك ؟ .. : ٣٤٥

لكل مكان مقال ولكل مقال رجال: ٦١٠

لم يحلل في الاشياء فيقال: هو فيها حال..: ١٦٩، ١٦٩،

لماذا خلقت الجن ؟ .. : ٣٤٩

لما قدم على على رسول الله بفتح خيبر .. : ١١، ٨٠٨ ـ ٤٠٩

لن تنقضي الايام والليالي حتى يبعث الله رجلاً ..: ٤٣٨

له معنى الربوبية اذ لا مربوب .. : ٣٢٤

لو أن العرش وما حواه مائة ألف مرة في زاويّة .. : ٤٤٤

لو ثنيت لى وسادة لجلست عليها وحكمت لاهل الثوراة .. : ٣٠٤، ١٥١

لو دليتم بحبل لهبط على الله . . : - ٨٤ ، ٣٩

لو دنوت أنملة لاحترقت .. : ۲۷ ، ٤١٧

لو شئت لاوفرت سبعين بعيراً .. : ٦٩٥ ، ٧٠٠

لو علم ابو ذر ما في بطن سلمان .. : ٢٦ ، ٣٤ ، ١٠٥

لو فسرت هذه الآية كما سمعت من رسول الله .. : ٥٥

لوكسرت لي الوسادة ثم جلست عليها لقضيت بين اهل ..: ٢٢٨

لوكشف الغطاء ما ازددت نقسناً : ١١٨ ، ١٧٣ ، ٢٢٩ ، ٣٦٥ ، ٥٠٥ ، ٥٠٠

لو لا إن تقول فيك طائفة من امتى . . : ٤٠٨ ، ٤٠٩ ( و انظر : لما قدم على على رسول الله ...)

لولاك لما خلقت الافلاك: ٩ ، ٣٨١ ، ٧٠٦

لولم يبق من الدنيا الا يوم واحد ... جوراً و ظلماً : ١٠٧ ، ١٠٣ ، ٢٤٢ ، ٣٤٨ . لى مع الله وقت لا يسعني فيه .. : ٢٧ ، ٢٠٥ ، ٢٨٨ ، ٤١٧ ، ٤٥٣ . ٤٦٦ .

ليس الخبر كالمعاينة : ١٧٣

ليس كل من سلك وصل .. : ٣٦٤

## حرف الميم

ما أس إلى النبي شبئاً كتمه عن الناس .. : ٢٨٢

ما تقول الشيعة في على ؟ ..: ٥٠٥ \_ ٤٠٦

ما الحقيقة ؟ .. : ٨٧ - ٢٩ ، ٧٧ ، ١٧١ ، ١٧١ ، ٢٩٤ ، ٤٩٢ ، ١٣١ ،

272 . 727

ما رأيت شيئاً الا ورأيت الباء عليه .. : ٧٠١

ما شم روائح التوحيد من تصور .. : ٧٤

ما عرفناك حق معرفتك ..: ٦٣٣

ما من عبد الاوله عينان وهما غيب ... الغيب : ٨١٥

ما وحده من كيفه ولا حقيقته أصاب .. : ٧١ ، ٣٠٣\_٣٠٣ ، ٣٠٤

مت بالارادة .. : ۲۷۸

محو الموهوم مع صحو المعلوم = ما الحقيقة ؟ ...

مداد العلماء أفضل من دم الشيداء: ٤٩٩

مع كل شيء لا بمقارنة . : ٣١٧ ، ٣٩٥ ، ٣١١ - ٣١٢ .

من أجاب عن التوحيد بعبارة فهو ملحد .. : ٧٧

من أحب عليا فقد أحبني . : ٢٤٩

من أخلص لله أربعين صباحاً ..: ٣١٥

من أقل ما أوتيتم اليقين .. : ٦٠١

من أمات نفسه في الدنيا أحياها في الاخرة ..: ٣٧٨

من رآني فقد رأى الحق: ٧٠٥ ، ٣٦٣ ، ٣٦٤ ، ٣٨٠ ، ٩٧٥

من سره أن يحيا حياتي و يموت ميتتي و يدخل جنة .، : ٤١٥ ـ ٤١٦

من عرف الله كل لسانه: ٣٠

من عرف الوصل والفصل ... في التوحيد : ٣٦٤

من عرف نفسه فقد عرف ربه : ۲۷۰ ، ۳۰۷ ، ۳۰۸ ، ۳۱۵ ، ۲۹۶ ، ۲۷۵

من علم و عمل بما علم ..: ١٣٥ .

من قال فيه لم ؟ ..: ٣٢٣ \_ ٣٢٤ .

من كتم علماً نافعاً ... بلجام من نار : ٦١٧

من كنت مولاه فعلى مولاه ..: ٢٥٠

من وصف الله فقد قرنه ..: ٣١٩ \_ ٣٢٠

من وضع الحكمة في غير أهلها ... : ٢٤ (وانظر : لانضعوا الحكمة ...)

المنكر لاولنا كالمنكر لآخرنا .. : ٤٦١

موتوا قبل ان تموتوا : ۳۷۸

المؤمن ابوه النور و امه الرحمة : ٤٥٠ ح

المؤمن مرآة المؤمن : ٦٧٦

#### حرف النون

الناس ثلاثة : فعالم رباني ..: ٣٠ - ٣٣

الناس رجلان: عالم ومتعلم ..: ٣٨

الناس يعدون على ثلاثة : عالم ومتعلم .. : ٣٨

نحن جهة الله . نحن باب الله .. : ٤١١

نحن المعاني والله البيان: ٤٤٥ ح

نحن نأتيكم بالتنزيل وأما التأويل ..: ١٠٣

نحن نحكم بالظاهر والله يتولى السرائر ..: ١٠٤ ، ١٩٥

نحن ورثة النبي و عترته .. : ٤١٢

نحن ولاة أمر الله و خزنة علمه .. : ٤١١ – ٤١٢

النعت لباس مربوب غيره .. : ٣٢١ - ٣٢٢

نفسك نفسي ودمك دمي ..: ۲٥١ ، ٣٠٤

نور يشرق من صبح الازل = ما الحقيقة ؟ ...

نوم العالم خير من عبادة الجاهل .. : ٩٩٩ ، ٣٠١

النوم على يقين خير من الصلاة في شك : ٦٠١

## حرف الهاء

هذان ابنای ! امامان قاما او قعدا ... ۲۰۱

هل سمى عالماً قادراً الا لانه وهب العلم .. : ١٢٤ ، ٦٤٢

هو عند الله ألوم وحسرته اعظم: ١٧٥

وأسألك بتوحيدك الذي فطرت عليه العقول .. : ٦٣

#### حرف الواو

واعلموا ، عباد الله ، أنه لم يخلقكم عبثاً .. : ٣٠٥ ، ٣٠٣ ، ٣٠٧

والله ! لابن أبى طالب .. : ٦٣

والله ! لقد اندمجت على مكنون علم .. : ( برواية مختلفة ) ، ٢٢٩

والله ! لو شئت أن اخبر كل رجل منكم .. : ٢٥ ، ١٠٤ ، ٢٢٨ ـ ٢٢٩ ، ٢١٥

والله ! لو شئت لاوقرت سبعين بعيراً .. : ٣٩٥،٥٦٣ (برواية مختلفة) ، ٧٠٠ (كذلك)

وبالاسم الذي خلقت به العرش . . : ۱۸۲

ورب هذه البنية ! ... لو كنت بين موسى والخض .. : ٤٠٦ ـ ٤٠٠

وكمال الاخلاص نفي الصفات عنه .. : ٥١ ، ١٣٩

وكمال توحيده الاخلاص له .. : ١٣٣

ولايتي لامير المؤمنين خير من ولادتي منه .. : ••٥

الوجود كله وجه الله ..: ۲۱۱

والان كما كان : ٥٦ ، ٦٦٧

ويحك ! ان هذا ليس بغيب .. : ٢٥

ويحك لعلك ظننت قضاءً لازما ..: ١٤٩ ـ - ١٥٠

#### حرف الياء

يا أيها الناس! ألست أولى منكم بأنفسكم ؟ .. : ٢٥٠

يا أيها الناس! ان المخاطب إنما يخاطب ذوى العقول .. : ٤٨٦

يا أيها الناس وأرباب العقول! .. : فرحم الله امرءاً أخذ نفسه .. : ٤٨٦

يا حارثة ، كيف أصبحت ؟ .. : ٣٤٥

یا داود ، انی خلقت .. : ۹

يا رسول الله ، عرفنا الله ورسوله .. : ٢٥٢

يا على ، ان الملائكة المقربة لخدامنا .. : ١٧ ح

يا قوم ، لو فسرت هذه الآية كما سمعت من رسول الله .. : ٥٤

ينزل عيسى بن مريم بين مهرودتين ..: ٢٤٤

يستغفر لطالب العلم كل شيء .. : ٥٩

يشهد للمؤذن كل .. : ٥٥

اليقين على اربع شعب .. : ٩٩٥

اليمين والشمال مضلتان .. : ٨٩

#### فهرست الاصطلاحات

واحد ١٩٥٥

الثالثة ، الرابعة ، \_ الخامسة ، السادسة

۲٤١ ـ ۲٤٢ ؛ القصر الذي له اثناعش

برجاً ٢٣٨ ؛ انحصار أئمة الشيعة في اثني

عشر ٢٣١ تا ٢٤٢؛ بيان علة عدد الائمة

بالاثنى عشر ٢٤٢ وبعد؛ اثنتي عشرة

أسماطاً ١٢٠ ؛ إثنتا عشرة عمناً ١٢٠

الاجسام ٢٧٦ ؛ \_ البسيطة ٢٩٧ ؛ \_ الشفافة

٧٥٧ ؛ \_ الصرفة ٣٥٧؛ \_ العنصرية

الاعتبارية ٥٥٥، ٣٦٤

الآثار الجبروية ٤٩٣ ؛ ــ العلوية ٣٣٥ اثبات الغير ٣٣٩ ؛ \_ القدم ٣٢٨ ؛ \_ وجود الاب الحقيقي ٥٠٥، ٥١٠، ٢١٥، ٥٤٥ ؟ - الصورى ٥٠٢ ؛ - المعنوى ٢٠٥ الأماحة ١٠٥ ، ٢١٦ اثنا عشر وصماً في الشريعة الفاتحة ، ــ الثانية 1 K. Jan A 3 الانتداء ١٠٠، ١٠١، ١٠٠ ، ١٠٠ 169 11 KILL ATT الدية المظاهر ١٧٤ ابراج الولاية ٢٣٨ ابناء آدم الحقيقيون ٥٤٥ الاثني عشرية ٦١٥ انظر الامامية ، الشبعة ابلس ۱۳۵ ، ۱۳۷ ، ۲۵۵ ، ۹۵۵ الاثنين١٩٣ ابو الانوار وسن الاسرار (=الامام) ٢٩٦ح، الائنسنية ١٣٢ ، ١٦٩ ، ٢١٧ ، ٢٥٦ ! \_ ~ WY9 , ~ WEV الاتباع ١٠٠

£ 7 1

الاتقاء ٤٣، ١٥٤، ٢٧٨

الاجتماع ٢٨٥ ؛ اجتماع الضدين ٢٣٤ الاتحاد ١٠٥ ، ٢١٧ ، ٢٩٦ ؛ \_ معنى لا الاحتماعات ٢٨٣ صورة ٥٠١؛ اتحاد الاصل مع الفرع الاجتهاد ۲۱، ۲۲۱، ۵۰۵ ، ۷۰۰ ، ۸۲۰ ٤٦٧ ؛ \_ المرثى والرائي ٢٠٣ ، ٥٧٥ الاتحادية ٨٤ الاجرام ١٤٥ ، ١٤٦ ، ٢٠٧ ، ٨٠٢، ١٢١ ، انساع طريق الولاية ٤٥٨ ٧٠٧ : \_ الفلكية ٧٠٧ الاحساد ١٤٦، ٤٠٠٤ - الكدرة ٢٦٨ ؛ \_ الاتصال ٣٣١ ؛ \_ بين النورين ، \_ الحسدين ، المثالين ٤٦٢ ؛ اتصال الفرع بالاصل المظلمة ٢٦٧

۷۰۷؛ \_ الكدرة ۲۲۷ الاجماع ۲٤۷، ۲۲۵، ۲۸۰

الاجمال ٢١٩ ؛ اجمال العلوم والحقائق ٩٤٥

الاجناس والانواع الحقيقية ٦٦٥ الاحاطة ٣١١ ؛ ــ الذائية ، ــ العلمية ٣١٧ الاحتراز ٣٤

الاحتياج ٢٧٩ ، \_ الذاتي ١٩١

الاحد ٥١، ٧١، ١٦٧، ١٦٩، ١٦٩؛ - لا الاول ٧٠٥؛ - الصمد القيوم ١٣٦؛ - لا بتأويل عدد ٣١٦؛ أحد بالذات كل بالاسماء ١٦٤، ١٦٤،

الاحدية ٥١ ، ٥٠ ، ١٧٠ ، ٣٦٦ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٣٩ ، ٣٤٩ ، ١٩٤١ ؛ – الحقية الحدية الجمع الاول ٢٦٩ ؛ – الجمع الثانى ١٩٤٠ ؛ – جمع الحقيقتين ١٩٤٠ ؛ – جمع الحقيقتين ١٩٤٠ ؛ – جمع الخقيقتين ١٩٤٠ ؛ – الخات ٢١٨ ، ١٩٣٠ ؛ – عين جمع الوجود ١٣٤٠ ؛ – الفرق والجمع ٢٨٠ ، ١٤٣ ؛ – عين جمع الوجود ٢٤٠ ؛ – الفرق والجمع ٢٨٠ ، ٣٤٠ ؛ – مقام الجمع والفرق ٠٤٠ ، ٣٤٠ ، ٩٧٠ ، ٩٧٠ ، ٩٧٠ ، ٩٧٠ ،

الاحكام الالهية • ٣٨٧،٣٧٠ ؛ \_ الشرعية ٣٧١، • ٣٤٤ ـ العقلية الحسية ٩٩٤ ؛ \_ الفطرية الغريزية ٩٩٤ ؛ \_ الفقهية ٢٣٤ ؛ أحكام الحقيقة ٣٢٤ ؛ \_ الشريعة ٢٩٤ ،

احسن الخالفين ١٨٢ ؛ \_ صورة ٤٦٢ ؛ \_

الصور ٤٦٣

۲۲۳ ، ۲۲۱ ؛ \_ المواليد والطوالع ۵۳۷

> الاحوال ٣٥١؛ ـ الدنيوية ٣٥٥ الاختتام ١٠٠

> > الآخر بكمالاته ٢١٣

الاخرية ٥٦ ؛ آخرية الحق ٣٠٩، ٢٠٢ اخفاء السر ٢٢٦، ٢٢٢ ؛ \_ المذهب والذهب والذهاب ٢٢٧

الأخلاص ٥١ ، ٢١ ، ٣٣١ ، ٣٩١ ، ١٤٢ ، الأخلاص ٥١ ، ٢١ ، ٣٦٤ ، ١٣٠٢

الاخوان ۲۸۳ ؛ \_ اخوان الصفاء ۲۳۳ وبعد ؛ الاخوان من حيث هم اخوان ۲۸٤ اخوة المؤمنين ۵۰۳

الاداء ٤٥٥

الادراك العلمي الحقيقي ١١٥

ادراكات العقل ٣٠٠؛ الأدراكات العقلية ٣٧٠ الادلة السمعية ٣٣٧

آدم ١٣٥ ، ١٥٠ ، ١٥٠ ، ٢٥٠ ؛ آدم الاول ( = الامام ) ٢٩٥ ؛ ـ آدم الاول ( = الامام ) ٢٩٥ ؛ ـ آدم الحقيقي ٤٤١ ، ٢٩٥ (النفس الواحدة)، ٢٨٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، ٢٩٥ ، الرحمن ) ، ٤٤٥ ( الروح الاعظم ، المقل الاول ) ، ٢٩٥ ؛ ـ آدم الصغير ، ٢٩٥ ؛ ـ آدم الصغير ، ٢٩٥ ؛ ـ آدم الكلى ٢٩٢ ، ٢٩٥ ، ٢٤٥ ؛ ـ آدم الكلى ٢٩٢ آدم الكلى ٢٩٢

الاذن الحقيقى ٢٦٨ ؛ الآذان الحقيقية ٥٨٠ الارادة ١٩٠٠ ، ٣٥٣ ، ٣٤٣ ، ٢٠٧ ؛ – المقدسة ٤١٠

أراضى الاجساد ١٠١ ؛ ـ القلوب ١٠٢، ٥٠٨ ، ٥٠٩ ، ٥١٥ ؛ ـ مراتب الجسد ٤٧٠

أرباب الاحوال والمعارف ٣٣٨ ؛ ــ الاستعداد الكامل ٦٢١ ؛ \_ الاصول ٤٤ ؛ \_ الماطن ٢١٧ ؛ \_ التحقيق ٦٦ ، ١١٩ ؛ ٢١٧ , 27. , 210 , 777 , 177 , 187 ٥٩٤ ، ٨٦ ، ٥٩٠ ؛ \_ التفسير ٢٦ ، ١٧٨ ؛ \_ التوحيد ٥ ، ١٧٤ ، ٢٨ ، ١٤٥ ، ١٢٥ ؛ \_ الحقيقة ٥٥٥ ؛ \_ الذوق ٥٧٩ ؛ \_ السلوك ٧٩٥ ؛ \_ الشريعة ٢٥٤ ؛ \_ الشريعة الصرفة ٣٥٧ ؛ \_ الشريعة والطريقة والحقيقة ١٥ ؛ \_ الطريق ٢٢٨ ؛ \_ الطريقة ٤٥٣، ٩٩٥: \_ الظاهر ١٤٥، ٥٧٧: \_ العقول ٢٨٦ ، ٢٨٥ ، ٣٠٣ ، ٩٧٠ ؛ \_ الفكر ٥٨٥ ؛ ـ القشر ٦٣٦ ؛ ـ القشور ١٧٤ ؛ \_ الكشف ١٧ ، ٥٥ ؛ \_ الكشف الصوري ٤٦٨ ؛ - الكشف والشيود ٦٢٣ ؛ \_ الكشوف ٤٤٦ ؛ \_ المعقول ٨٨٥ ؛ \_ المنقول ٤٩٢ ؛ \_ النظر ٨٢٨ ؛ - اليفين ٥

> ارتباط العالم بموجده ۷۰۸، ۷۰۸ ارتفاع الكثرة ۷۳

الارث ٢٧٤ ، ٢٣٤ ، ٤٠٥ ، ٥٠٥ ، ٥٠٥ ، ٥٠٥ ، ١٧٥ ، ١٧٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ؛ - الحقيقى ١٨٤ ، ١٨٥ ؛ - الحقيقى المعنوى ٢٣٠ ؛ - الصورى ٢٣٠ ، ١٨٤ ؛ - المحمدى ٢٣٤ ، ١لمحمدى ٢٣٤ ، ١لمحمدى ٢٣٤ ، ١لمحمدى ٢٣٤ ،

الارثية ٨٠٥، ٥٠٥

الاربعة ١٩٤ ؛ \_ الاربعة عشر في الظاهر ، \_ في الباطن ٦٩٨

الارض ٤٨٣ ، ٢٠١ ، ٧٠٧ ؛ أرض الاجسام والجمانيات ٢٥٩

الاركان١٩٤٦؛ ـ الاربعة ٢٣٤؛ ـ الخمسة ١٩٥٥، ص٥٩٥؛ ـ الدينية الخمسة ٢٧١

الارواح ٢٦٠، ٢٦٦، ٣٧٧، ٣٠٤، ٣٥٣، ٣٥٠، ٣٥٧، ٣٥٧ ؛ - الجبروتية ٤٥٠؛ - الروحانية ٢٦٢ ؛ - الصرفة ٢٥٧ ؛ - العالية ٢٦٤ ؛ - الفدسية ٢٩١ ؛ - المتجسدة ٢٢٤ ؛ - المجردة ٢٧٤ ؛ - النورية ٢٠٧ ؛ أرواح الانبياء ٢٧١ ؛

الأذل ٥٩١

الازلية ٥١٥، ١٨٨

الازمان ۲۰۷

أساس الدين والتوحيد ٥٣

أساطين الحكمة ٣٠٠ ح

الاستاد الاعظم الاكمل ( = الرحمن ) 8 ممر م

الاستار الاسمائية ٦٦٨ ؛ أستار الالوهية

الاستتار ۱۹۶، ۱۷۲

استحقاق الارث ٩٩٤ وبعد، ٧٢٥ ؛ الاستحقاق في الميراث ٥٠٠ ؛ للخلافة ٣٤٥

استخراج الفروع ٥٣١ ؛ ــ النتائج والمعانى ٥٢٨

استدارة الزمان ٢٤٠

الاستدلال ۳۱۰، ۳۳۱؛ الاستدلالات الكشفية ۲۱۱

الاستسلام ٥٨٣ ، ١٩٥

الاستشهادات النقلية ٦١١

الاستعداد ۱۳۱ : ۲۰۰ ، ۲۲۸ ، ۹٤۳ ،

۰ ۳۵۰ ، ۱۸۱ ؛ \_ الذاتي الازلى ۹۷ ؛ \_ استعداد المظهرية ٦٦٠

الاستعدادات ۱۱۹، ۳۶۹، ۲۷۱؛ استعدادات الاعيان ۲۸۲

الاستعارات ٢٧٥

الاستقامة ٩٣ ، ٢٥٤ ؛ \_ والتمكين ١٣٩

الاستنباط ٥٣١ ؛ استنباط المعانى ٢٨٥

الاستنشاق ۲۲۶

الاسرار الالهية ٣٠ ، ٣٤ ، ٥٩٥ ، ٦١٥ ؛ ــ التوحيدية ٢٠٠ ؛ ــ الجبروتية ٧ ؛ ــ العالمة ١٥ ؛ ــ الملكوتية ٣٤ ؛

أسرار الله ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٧ ؛ \_ والرسول كِ٢ ؛ \_ الائمة ٣٦ ، ٣٧ ؛ \_ والرسول ٢٤ ؛ \_ الائمة ٣٦ ، ٣٧ ؛ \_ والرولياء ٣ ، ١٩ ، ٢١ ؛ \_ البسملة ٣٠ ٥؛ \_ التوحيد٣؛ \_ التوحيد الوجودى ١٠٠ ، ١٠٤ ؛ \_ الحروف ٢٠٠ ؛ \_ الرسالة ٣٧٩ تا ٨٤٤ ؛ \_ الشريعة ٣٦٧ ، ٣٦٧ ؛ \_ الشرائع الالهية ١٥ ، ٣٤٣ ، وبعد ؛ \_ القرآن ٢٥١ ؛ \_ القدر ١٣ ، ٢٠٠ ؛ \_ القرآن ٢٥١ ؛ \_ الكتاب المنزل ٣٧٩ ؛ \_ المعراج ٤٩٢ ؛ \_ المنزل ٣٨٥ ؛ \_ المبوحدين المكنونات ٢٥١ ؛ \_ الموحدين الموحدين

۳۷۹ تا ۶۶۶ اسرافیل عم ۲۳۷، ۲۸۶

اسفاط الاسباب الظاهرة ٣٢٧، ٣٣٣ ؛ ـ الاضافة الوجود الى ماهيته ٤٠٣ ؛ \_ الاضافات ١٥١ ؛ \_ الحدث ٣٣٤، ٣٢٨ ، ٣٣٤ ، ٣٣٥ . الحدث واثبات القدم ٣٣٧

الاسلام ١٥ ، ٤٦ ( معاني اللفظ ) ، ١٠٧ ، ١٠٠ ، ١٣٠ ، ١٣٠ ، ١٣٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩١ ؛ اسلام أهل ١٠٠ ؛ - اليقيني ١٩٠ ، ١٩١ ؛ اسلام أهل البداية ١٩٥ ؛ - أهل النهاية ١٩٥ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠

١٩٥١ ، ١٩٧٩ ح ( = الامام ) ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ؛ ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ،

۳۹۰ ، ۷۶۰ ( اسم الذات من حيث تنزلها) ، ۵۰۰ ، ۷۰۰ ، ۲۰۱ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۱ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۱ الظاهر ۲۲۰ ؛ – الظاهر في كل من الاعيان الخارجية ۱۹۳؛ – القادر ۲۶۱؛ – القديم ۲۰۰ ، ۲۶۱؛ – الكريم ۲۰۰ ؛ – المعيد ۲۰۷؛ – المغيد ۲۰۷؛ – المغيد ۲۰۷؛ – المؤمن ۲۷۲؛ – الواي ۲۷۱؛ ، الواجب ۲۰۰ ، ۲۲۱؛ – الولى ۲۷۱؛ ، الواجب ۲۰۰ ، ۲۲۱؛ – الولى ۲۷۱؛

اسم الشيعة ع ٤، ٦٤ ، ٧٤ ؛ \_ الشيعى ، \_ الصوفية ٤ ؛ الاسم والمسمى ١٣٣

الاسماء ٧٣ ، ١٠٥ ، ١١٤ ، ١٣٧ ، ١٣٨ ، ١٣٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ الرحيم ) ١٩٥ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ البحالية ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ؛ ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩

الاسما الظاهر والباطن ٩٦٠ ، ٦٦١

الاسماعيلية ٤٧ ، ١١٥ ، ٢٢١ ، ٢٢١ ، ٢٢١ ، ٢٣٨

اسناد ارباب الطريق الى الامام على عم٢٢٪-جميع العلوم الى الامام على عم ٢٢٪ ؛ – الى الائمة عم ٢٠٧٪ ؛ – الطريقة الحقة الى الائمة المعصومين ٢٢٥٪ ؛ – علوم الطريقة الحقة الى الائمة ٢٢٥

الاشارة ۲۹، ۳۰، ۳۳، ۳۰۰

الاشتراك ٢٥٦ ، ٢٥٧ أشرفية الامام على من عيسي ٤٠٣

الاشراق ٢٦٠٤؛ \_ اشراق الشمس ٢٠٦، ٢٠٠؟ - النفس الكلى ٥٠٠٤ النفس الكلى ٥٠٠٤

الاشعرى ( مذهب ) ١٤٥

الاشياء الفعلية والانفعالية ٣٢٥

أصحاب السعير ١٥٠٧ ؛ \_ الشرائح ٢٤٠ ؛ \_ الشمال ١٣٧ ، ١٣٨ ، \_ العلم القرآنى ٥٤٥ ؛ \_ المعارف ع٠٦ ؛ \_ المعارف ع٠٦ ؛ \_ الميمنة ٣٩؛ \_ الميمنة ٣٩؛ \_ النار ٢٦٨ ؛ \_ النظر ٥٨٤ ؛ \_ يقين \_ ٢٠٢ ؛ \_ اليمين ١٣٧ \_ ١٣٨

اصلاح ذات البين ٢٥٤ ؛ \_ الغير ٢٩٩ اصول الدين٢٩٤ ، ٢٩٥ ؛ \_ الاسماء ١٣٣٠ . \_ الانبياء والاولياء ٢٦٤ ؛ \_ الايمان ٩٨٥ ؛ \_ الفقه ٢٥٨ ؛ \_ الكلام ٢٥١ . \_ مشايخ الامامية ٢٧٧ ؛ الاصول بحسب

الاضافات ٥، ٢٠٩، ٢٠٥ ، ٣٣٢ ؛ الاضافة ١٧٥

الماطن ، \_ الظاهر ٢٢٢

الاضاقی ۳۰۳ الاضافیة ۱۷٦

الاضداد ٥٦ ، ١٦٦

الاطاعة ١٠٥

أطباء البدن ٣٦٨؛ \_ النفوس ٣٦٨، ٣٦٩، ٣٦٩ الاطلاق ١٤٠، ١٩٣، ١٩٣٠؛ اطلاق الحق الحق الذاتى ١٤٠؛ \_ الحقيقة على الحقيقة على الحقيقة على الحق والخلق ٢٨٩؛ \_ الصفات على الله ٢٤٠؛ \_ لفظ المطلق ٢٣٧؛ \_ الوجود الحقيقة على ٢٤٠؛ \_ الوجود الحقيقة على ٢٢٠؛ \_ الوجود الحقيقة على ٢٢٠.

الاطمئنان ٥٥٣ ، ٢٢٤ اظهار العلوم والحقاية ٤٩٥

انظر الوجود

اعتبار الاسماء والصفات ٥٥١ ؛ \_ الالوهية ٥٥٩ ؛ \_ بطون الذات ٥٦٠ ؛ \_ الذات ١٥٥ ؛ \_ الذات ١٥٥ ؛ \_ الصفات ٦٣٧ ؛ \_ ظهور الذات ٥٦٠ ؛ \_ المعلم ، المعلم ، المعلوم ٦٤٧ ؛ \_ المعتبر ٢٥٠ ؛ \_ المعتبر ١٠٠ ؛ \_ الاعتبار العقلي ٢٤٧ ؛ \_ المعتبر ٢٥٠ ؛ \_ الاعتبار العقلي ٢٤٧ ؛ \_ المعتبر

الاعتبارات ٢٠٩،٥٦، ٦٣٧، ٦٤٤،٦٣٩ . المجازية ٣٠٩

الاعتباری ۲**۰۰** الاعتباریة ۲۷۲

الاعمال البدنية • ٣٩ - ؛ القلبية • ٣٩ ؛ \_

القلبية الباطنة ٧٠٠ الاعياد ٢٨٣، ٢٨٦

الاعين القلبية ٧٤

الاغذية الروحانية ٧٠٠

الافاضات الربانية ١٨٥ ؛ افاضة العقل والنفس العلوم ٥٣٥

الآفاق ٤٥ ، ٢٦٦

الافعال ١٠٥ ، ١٦٢ ، ٢٢٠ ، ٢٥١ ، ٣٧٤،

١٤٧ ؛ - التكليفية ١٤٧

الافتقار المطلق ٢٦٢

الافراد الخارجية ٣٥٣؛ أفراد الكل ١٩٥ أفضل العبادات ١٢

الافق الاعلى ٣٩٣ ، ٢٠٥

الأفلاك ١٠ ، ١١ ، ١٦ ، ١٤٥ ، ٢٤١ ، ٨٠٢،

317 , 577 , 777 , 773 , 775

الافهام ۲۹۶

اقامة الانجيل ١١٥ ؛ ـ التوراة ١١٥

الاقانيم الثلاثة ٢٥٣

اقدام العقول ٨٨٤

الاقرار ٣٢٤ ، ٩٥٥ ؛ \_ باللسان ٥٨٥، ٥٥٥ ؛ \_ بالوعد والوعيد ٥٩٥ ؛ \_ القلبي ٩٤٥ الالوهية ٥٠، ١٨٠، ٥٥٥ ( مخصوصة بالرحمن )، ٢٦٤؛ ـ العظمى ٣٩٣؛ ـ والربوبية والفاعيلة ١٨٥ أم الكتاب ٤٦٧، ٥٣٥، ٥٠٥ الام الكلى ٢١٥

الأمام ٢٤٦ ، ٤٤٤ ، ٢٥٦ ؛ (= آدم الأول، الانسان الكمس النور، أبو الانوار ) ٥٣٩ ح ؛ ( = أبو الانوار وسر الاسرار ) ٣٤٧ ح ؛ ( = الحقوهو مولای وروح الارواح وسر الاسرار) ٨٤ ح ؛ \_ ( = الذات ، ولي الله ، أبو الانوار ، الاسم الاعظم ) ٣٧٩ ح ؛ ( = الروح الحقيقية ) ٣٤٧ ح ؛ ( = القطب ) ٢٢٣ ؛ ( = الكلمة الكبرى ، القرآن الناطق، أبو الانوار) ٥٣٠ ح: ( = النور ، أبو الانوار وسن الاسرار ، الوجود السارى والحقيقة الواحدة ) ١١٥ ح؛ ( = النور الصادر الاول، العقل الفعال ، الروح الكلي، أبو الانوار وسر الاسرار) ۲۹۶ ح ؛ ( يجب على النبي نصب الامام) ٣٥٣ وبعد ؛ الامام الاعظم ١٣٤ ؛ \_ الصامت بحفظ الشريعة ٧٤١ ؛ - القائم ٣٤ ( انظر القائم المنتظر) ؛ \_ المبين ٦٨٨ ، ٦٩١ ؛ \_ | Lasenga AP , +07 , 003 , 703 ! \_ الناطق بتأويل الكتاب ٢٤١ ؛ امام أئمة الاسماء ١٣٤ ؛ إمام هذا الزمان ، امام الوقت = القائم المنتظر

الامامة ٧٤٧ ( مبينة على النص والعصمة ) ،

أقسى غاية الكمال ٥٥٩ الاقطاب ٢٠٢، ٢٠٤ العقطاب ٣٥١ الم ٤٧٠ الم ٤٧٠ الاقطاب ٣٥٠ الاقوال ٣٥٠ الاكتساب ٨٠٥ الاكوان ١٦٢ الم ١٨٢ المحلوم ١٨٢ العلوم العربية ٨٢٥ العلوم العقلية ٨٢٥ اللاشيء المعض ٣٦٦ اللاشيء المعض ٣٦٦

أقسام الوجود المطلق مع٤٠ ، ٦٤٩

الالحاد ۲ ، ۰۰۱ ، ۱۱۷ ، ۲۱۷ ، ۲۱۸ ، ۲۱۸ ،

«ألست» ۱۰۱ ، ۳۱۳ ، ۵۰۹ وبعد الالسنة ۲۱۳

الالف ٢٩٩. • ٠٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٧ ، ٣٠٧ ؛ ألف الفاتحة ٥١٤

القاء الوحى ٤٤٩

الاله ۱۸۰ ، ۱۸۰ (بمعنی الحق من حیث الذات ) ؛ \_ المطلق ۲۸ ؛ \_ المطلق من الآلهة المقیدة ۸۵ ؛ \_ والرب والفاعل ۱۸۸ ؛ \_ والمألوه ۱۸۵ ، ۱۸۸

الالهام ١٤ ، ١٦ ، ٢٢٩ ، ٣٥١ ، ٣٨٦ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٧٤ ، ٣٠٥ ، ٣٠٠ ، ٣٨٠ ، ٣٢٤ ، ٣٠٥ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٤٣٥ ، ٤٠٠ ؛ - بغير واسطة ٥٥٤ ؛ - بغير واسطة ٥٥٤ ؛ - بواسطة ٥٥٤ ؛ - الحقيقي ٥٥٤ ، ٣٥٤ ؛ - العام الخاص ٤٥٤ ، ٥٥٤ ، ٨٥٤ ؛ - غير الحقيقي ٥٤٥ ، ٣٥٤ ، ٣٥٤

الالهيات ٦٨ ، ٤٧٤ ، ٥٣٣ ؛ الالهية ٢٢٦ الالهيون من الرسل ٤٨٥ ۲۲۶، \_ الدنياوية ۲۲۶؛ \_ الفانية
 ۲۹۶؛ \_ النسبية
 ۲۹۰، ۲۱۲

الانباء الذاتي ١٨٠

انتقال سر الولاية ۲۳۰ ، ۲۳۱ الاننهاء ۲۰۲

الانجيل ٩٣ ، ٣٥٧، ٣٥٨ ، ٣٠٤ ، ١٥٤ ، ١١٥

انختام النبوة والرسالة ٢٠٥٠ ـ الولاية ٣٣٧، ٤٤٧

اندراج الفرق في الجمع ٣٤٠، ٣٤١ الانس ١٤٥

الانسان ۱۰ ، ۲۰ ، ۲۱ ، ۳۷۰ وبعد، 203، 273 ؛ - آخر في الظهور اول في الوجود ۲۰۷؛ - أنموذج العالم ۳۵۰؛ - الاكمل ۱۳۰ ح ؛ الانسان الحقيقي الاكمل ۱۳۵، ۳۵۰ (= الرحمن)، ۲۵۰، ۳۵۰ (= الرحمن) المعلم ۲۵۰، ۲۰۰ (= الرحمن) المعلم

الامتناع ۲۰۶؛ امتناع اعدام الوجودالمطلق ۲۶۸، ۲۶۹؛ – انعدام وجود الممكن ۲۰۳

الامتياز ٢٥٧

الامثلة المحسوسة ١٣

الأمكان ٥٢ ، ٤٨١ ، ٣٣٣ ، ١٥٤ ؛ \_ الذاتي ٣٦٣

الامكنة ٢٢٣

الامر ٢٩٦ ( = عالم الامر ) ؛ \_ الاعتبارى ( > الامر ٢٠٥ ) ؛ \_ الالهي ٢٠٩ . الالهي ٢٠٩ . الايجادى ٢٥٣ ، ٢٠٩ ؛ \_ بالمعروف ( ٩٠٥ ) . \_ الغيبى ٤٤٤ ؛ أمر الائمة ٣٣ ، ٣٣

الامراض البدنية ٣٦٨؛ ـ النفسانية ٣٦٩ الاملاك الاربعة ٣٣٧

الأمن ٤٠٣

الامة المحمدية ٣٩٧ أمهات الاسماء ٢٦٥

الامور الآخروية ٢٦٥ ؛ \_ الاعتبارية ١١٠، ١١٠، و ٣٠٠ ، ٣١٧، و ٣٠٠ . الحقيقية الآخروية الحروية

الحقيقى ، العقل الاول ) ، ٢٩٢؛ الانسان الصغير ١٣٨ ، ٢٧١ ، ٢٧٢ ، ٢٥٥ ، الصغير ١٩٥ ، ١٩٥ ؛ الانسان الكامل ١٠ ، السورى ٤٥٠ ؛ الانسان الكامل ١٠ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ( يعلم به الله ) ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ( يعلم به الكبير ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٧ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠

انسداد باب الرسالة ٤٥٨ ؛ \_ باب الوحى الخاص ٤٥٨

الانفاس ۳۲۱ انفتاح باب الالهام ٤٥٨ الانفصال ۳۳۱

انقطاع ذوق العبودية الكاملة ٢٦١ ؛ \_ الرسالة والنبوة التشريعية ٢٠٠ ؛ \_ الشريعة والرسالة ٢٦١ ؛ \_ طريق النبوة ٨٥٠ ؛ \_ النبوة والرسالة ٢٦١

انقلاب الحقائق ٦٤٨ ؛ \_ حقيقة الوجود ٣٤٨ ؛ \_ الظواهر بواطن ، \_ البواطن ظواهر ١٠٠٠

الانكار ٥٥٣

الانوار ٢٦٥، ٢١٥ ح، ٢٠١ ح (= الائمة المعصومون)؛ \_ الاطهار (= الائمة) ٢٧٩ ح؛ \_ الالهية ٥٢٧، ٢٣٠؛ \_ الالهية المشرقة ٢٣٠ ؛ \_ الروحانية ٢٣٠ : \_ المتجسدة

٩٤٤ ؛ أنوار الاولياء ٢٠٤ ؛ التجليات ٧٧٥ ؛ - الحقيقة ٣٦٧ ؛ الوجود المطلق ٣٦٧

الانواع الثلاثة (من الملك والامنان والجن) ٢٣٨ الانوثة ٥٠٥، ٣٩٦

الانية ٣٣٣ ، ٥٣٣

أهل الاجتهاد ٤٤١ ؛ \_ الاديان والملل ٢٢٠، ٣٥٢ ؛ \_ الارض ٣٢٢ ؛ \_ الاستدلال والبراهين ٢٦٨ ، ٥٩٠ ؛ \_ الاستعداد الكامل ١٨٤٤ \_ الاسلام ٢٨٤١ \_ الاغترار بالله ٢٠ ؛ \_ الافكار ١٩١ ؛ \_ الاقاليم アイン: 一 | ホ・アン・ 33か、 ソアツ・ソスツ・ ٥٣٥ ، ٣٣٦ ؛ \_ الانجيل ٢٢٨، ٣٠٤ ، 103 ؛ \_ الباطل A ، ٣٩ ، ١٩٥ ؛ \_ الماطن ٣٨، ٠٤، ٢٦، ١٤٥، ٢٥٥، ٥٣٧ ، ٥٨٦ ؛ \_ الماطن والخواص ٣٦٠ ؛ \_ باطن الباطق وخاص الخاص ٠٢٣ ؛ \_ الداية ١٩٥ ، ٥٩٥، ٢٠٢؛ \_ البرزخ ٧٨٠ ؛ - البيت عم ٣٤ ، ١٠٣٠ ١٠٠٠ : ١٠٠٠ ع ١٠٠٠ ع بيت التوحيد والعلم والمعرفة والحكمة ٢٥، ٢٦ ؛ \_ بيت رسول الله ٩٣؛ \_ بيت العلم والمعرفة والحكمة ٢ ، ٣ ؛ \_ بيت النبي ٢٤ ؛ \_ التحقيق ٥ ، ١٤٥ ، ٣٤٩ ، ١٠٤ ، ٢٥٦ ، ٦٨٨ ؛ \_ التمكين • ٣٤٠ \_ التوحيد ٢١٧ ، ٣١٤ ، ٣٤٤؛ \_ التوحيد والكشف والشهود ٣٥٥ ؛ \_ التوراة ٢٢٨ ، ٣٠٤ ، ١٥٤ ؛ \_ الحنة ٤٤ ، ٢٨٠ ، ٣٤٥ ؛ \_

الحس ١١١ ؛ \_ الحق ١٩٥ ، ٣٦١ ، - إ ٤٤١ ، ١٠٥ ؛ - الحقائق ٤٤١ ؛ -، ۳۲۲ ، ۳۲۰ ، ۳۵۹ ، ۲۷ قصقحاً ا ٦٠٣ ؛ \_ الخلق ٤٦٩ ؛ \_ الذكر ٥٧٥، ٧٧٥ ، ١٦٠ ؛ \_ الذوق ١٧ ، ٥٥ ؛ \_ الروم ٥٣٦ ، ٥٣٧ ؛ \_ الرياضات ٣٣٨ ؛ \_ الرياضة ٤٦٨ ؛ \_ الزبور ٨٢٢ ، ٣٠٤ ، ١٥٤ ؛ \_ السر ٢٣٨ : -السلوك ٢٥٠ ؛ \_ السماء ٣٢٢ ؛ \_ السنة ٢٥١ ، ٣٩٤ ، ٩٥٠ ؛ \_ الشرق ۲۹۰؛ ـ الشريعة ۱۲، ۷۹، ۱٤٥، ٣٦٢،٣٥٩ ، ٣٠٢ ؛ \_ الصورة ٢٣١ ؛ \_ الصين ٥٣٧ ؛ \_ الطريقة ١٦ ، ٢٧ ، ٠٣٠ ، ٣٦٢ ، ٣٠٣ ؛ \_ الطريقة المحضة ٣٥٧؛ \_ الظاهر ٣٨، ٤٠، . WOE . YWY . Y\Y . \YE . YT . 3.4 . 0 . 7 . 0 . 7 . 0 . 7 . 0 . 7 ٦٨٧،٦٣٦ ؛ \_ الظاهر والعوام ٠ ٣٦ ؛ \_ الظلمات ٥٥٤ ؛ \_ العالم ٧٣٧ ؛ \_ عالم الباطن ، \_ عالم الظاهر ٣٥٧ ؛ \_ العرفان ٢٠٥ ؛ \_ العقل والنقل ١٢٥ ؛ -العقول ١٧٤ ؛ \_ العلم ٦٢٣ ؛ \_ الفرقان ۲۲۸ ، ۲۵۱ ؛ \_ الكشف٥٥، ٦٢٦ ؛ \_ الشكف الصوري ٤٦٩ ؛ \_ الكوفة ٤٢٤، ٤٤١؛ \_ اللغة ٥٥٨؛ \_ المعرفة ٤٦٨ ؛ \_ المعرفة بالله ٢٥ ؛ \_ المعقول ٣٢٨ ؛ \_ النار ٩٤ ، ٢٨٠ ، ٣٤٥ ؛ \_ النبوة والولاية ٢٥١؛ \_ النسب الصورى ١٠٠١ ؛ \_ النهايات ٩٩٥ ؛ \_ النهاية ١٩٥١ ، ٩٩٥ ، ٢٩٥ ، ٨٩٥ ، ٢٠٢ ، ٤٠٢ ؛ \_ الهمة ٩٠٠ ؛ \_ الهوى

اليقين والاحسان ٢٠٠٠؛ - الوسط ١٠٥ ، ٢٠٢؛ - اليقين والاحسان ٢٠٠٠ ؛ . الاوتاد الاربعة ٢٣٤ ، ٢٣٨ الاوصياء ٢٢٤؛ انظر اثنا عشر وصياً الاوضاع الالهية ٢٨٣ ، ٢٨٣؛ - الشرعية أوقات جميع العبادات ٢٨٤ ؛ أول التعين ٢٨٥؛ أول موجود في العالم الروحاني ٤٤٥؛ أول الموجودات (=العقل ٢٨٠٨٠٠)؛

- في عين الآخر ٣٠٩ أولاد آدم حقيقة (= المستحقون للميراث) ٢٠٥؛ أولاد آدم المخصوصون ٥٤٥ أولو الالباب ١٧٤، ١٧٥، ٢٥٥؛ أولو الامر ٢٥٢؛ - أولو العزم ٢٣٧، ٢٨١،

أول الوجود ٧٠٩ ؛ الاول مذاته ٢١٣ ؛

الاولية ٥٦ ؛ أولية الحق ٣٠٩ ، ٢٠٧ الآيات الانفسية والآفاقية ٢٩٠ ؛ ــ التسعة ٢٣٧ ؛ ــ ( = المظاهر ) ٢٩٨ ،

> الائتلاف ٥٨٦ ، ٢٨٦ الانجاد ٢٠٩

الايحاء بالواسطة وغير الواسطة ٢٩٢ وبعد انصال المعنى ٦١٣

الايقان ۱۵، ۱۵، ۲۶، ۳۸۱ ، ۳۸۱، ۳۸۱ الايقان ۲۸۰ ، ۲۸۶ عهد، ۲۸۶

الايمان ١٥ ، ١٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ١٣٠ ، ١٣٠ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٤٥ ، ١٥٥ ، ١٤٥ ، ١٥٥ ، ١٤٥ ، ١٥٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٠ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٤

الله على ١٣٧ أ ٢٤٢ أ - تعيينهم واحداً بعد واحد ٢٥١ ، ٢٥٢ ، ٣٥٢ ؛ - خلفاء الله في أرضه وسمائه ٩ ؛ - علة تسميتهم بالمعصوم ٣٤٣ وبعد ؛ - مظاهر كبرياء الله ٩ ؛ - من نفس واحدة مظاهر كبرياء الله ٩ ؛ - من نفس واحدة أئمة الاسماء ١٣٣ ؛ - وجودهم لطف ١٤٥ أئمة الاسماء ١٣٣ وبعد ؛ - أهل الطريقة ٩ آية الجبار و حقيقة الاسرار ( = الامام) ١٠ ؛ - آية النور (تأويل) ٢٥٧ وبعد، ٢٦٤ وبعد

#### ب

الباء ٠٠٠ ، ١٠٠ ؛ \_ باننقطة ٢ ؛ باء

يسم الله ٢٥٠ ، ٢٩٥ ، ٠٠٠

باب الله ( = الائمة ) ١١٤ ؛ \_ الالهام ٢٥٤ ،

٢٥٤ ، ٨٥٤ ؛ \_ الرسالة ٢٥٤ ،

٨٥٤ ؛ \_ السلامة ١٨٥ ؛ \_ النبوة

والرسالة ١٠١ ؛ \_ الوحى ٢٥٤، ٢٥٤ ؛

الوحى الخاص ٨٥٤ ؛ الباب الاعظم

الباطن ٥ ، ٩ ، ٣٨ ، ٧٤ ، ٥ ، ٧٥ ، ٧٢ ، ٨٨ ، ٤٠١ ، ١٠١ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ (= ١٧م١)،

· ٧ • • · ٧ • ٤ · ٧ • ٢ · ٦٩٣ · ٦٧٨ ٧٠٦ ؛ باطن الاسم الألهى ٣٨١ ؛ – الاسم الجامع ٧١٤ ؛ \_ اسم الشيعة ٣٨؛ \_ الانسان الكبير ٥٥٧ ؛ ماطن الماطن البرزخية الكبرى ٣٨٠ عمر ، ۲۲۹ ، ۳۲۰ ، ۳۸۹ ؛ \_ الحقيقة المحمدية ٤٠٧ ، ٤١١ ؛ ـ خاتم النبوة ٤٤٦ ؛ ـ ختم الولاية ٣٨٤؛ ــ الرسالة ٥٨٥ ؛ \_ الشريعة ٢٢٢ ؛ \_ العلوم ١٤ ؛ \_ في عبن الظاهر ١٦٥ ؛ \_ القرآن ٥٣٠؛ \_ محمد عم ٤٣٥ ؛ \_ النبوة ٣٨٥، ٣٩٣ ( = الولاية ) ؛ \_ النبوة الكلية ٧١٤ ؛ \_ نبوة محمد عم ٣٨٤ ، ٤٤٦ ؛ - النبوة المطلقة ٣٨٧ وبعد ؛ \_ النبي عم ( = مقام الولاية ) ٤١٧ ، ٤٣٥ ؛ الباطن المطلق ٠٢٠

> الباطنية ١٦٨ ، ٢١٧ ؛ باطنية الحق ٣٠٧، ٣٠٩ ، ٣١٠ ، ٣١٠ ؛ \_ وجود الحق 7 V .

> > الماقي ٦٦٨ المائمة ٩٩٩، ٢٠٠ بداه الوجود ۲۲۰، ۲۲۴

البحر الفاصل بين الحق والخلق ٢٦ ، البحر المحيط ٢٠٦ ، ٢١٢ ؛ \_ والأمواج 177 , 114 , 717 , 701

البداية ١٠٠ ، ٣٥٤ ، ٢٠٥ ، ٨٦٥ البدن ٣٧٦؛ بدن الانسان الكبير ٢٦٩؛ \_ عيسى ۲۱۸

> البديعي ٢٢١ ، ١٢٤ ، ٧٢٢، ٣٣٣ الس ٢٥، ٣٠٤ البراهمة ٥٥٤، ٢٢٥، ٢٢٥

البراهين العقلمة ٦١١ البرزخ الجامع ٢ ، ٣٥٦ ، ٥٤٨ ( ==

الرحمن ) ، ٦٨٨ ، ١٩٣٣

البروج الاثنى عشر ٢٣٢ ، ٢٣٦ ، ٢٣٨

البسائط ٠٨٤، ٤٨١، ٨٠٧

المسط ١٣٣١

المصر ٠٠٠ ، ٣٧٣، ١٤٥، ١٧٥ ، ٩٧٥ ؛ -

الحقيقي ٧٩٧، ٢٧٥

بصرية الحق ٣١٧

البصيرة ٣١، ٢٢١ ، ١٩٦ ، ٢٥٨ ، ٢٥٩، ٦١.

بطن النرآن ٥٣٠، ٢١٠

البطون ٥٦، ١٥٩، ١٦٠، ١٦٥، ١٦٧،

· 776 · 777 · 747 · 376 ·

٠٤٠، ٦٦١ ، ٧٠٢ ؛ \_ بطون الحق في

نفس ظهوره ۱۹۸ ؛ ـ الوجود ۳۲۵

البعثة ٣٩٢ ؛ بعثة الانبياء والرسل ٤٤

البعد : بعد ابليس ، \_ فرعون ، \_ نمرود ، \_ أبي جهل عن الله ٩٧

البقاء الابدى ١٨٥ ؛ - بالحق ٢٩٤؛ -بعد الفناء ٣٣٠ ، ٣٤٠ ؛ \_ الحقيقي ٥٠٥؛ \_ الحقيقى الابدى٢١؛ \_ الدائم السرمد ١٠٠٠ ؛ \_ بقاء رسم الغير ٣٣٩ ؛ \_ العدد ١٩٣٠؛ \_ الحق ١٩٣١، ٣٣٦؛ \_ الموجودات ١٩٣ ؛ \_ الواحد ١٩٣ البلوغ الحقيقي ٢٠٥

بنی آدم ۲۱ البنية الانسانية • ٢٩ التجديد ٢٥٤

التجرد ۲۷ ؛ \_ تجرد الوجود الحق ۹۳۸ المجريد ٢٠٥

التجلي ٢٦٨ ، ٢٩٢ ، ٣٩٢ ، ٨٦٤ ، ٩٨٠ ؛ -الدائم ٢٨٦ ؛ \_ الذاتي ٣٨٣ ؛ \_ الذاتي الحيي ٦٨٣ ؛ - تجلي الحق لخلقه ١٥٠٠. الحق ٣٩٤ ؛ - هداية الله ٤٩٣ ؛ -الوجود بمراتبه ٣٣٣؛ تحلمه تع بأسمائه لذاته عوه

التجلمات ٤ ، ٢٠٢ ، ٤١٠ ؛ \_ الالهمة ٥٦٥، ٨١٥ ؛ \_ الاسمائية ٣٣٠ ، ٢٦٤ ؛ \_ المتعاقبة غير المتكررة ٣٣٠؛ تجليات الاسماء ٢٦٩ ؛ \_ الذات القديمة ١٣٨

التحنسات ٧٢٥ تحصيل العلوم الحقيقية ٥٣٤ تا ٥٨٦ ؛ \_

العلوم الرسمية الكسبية ٢٦٥ تا ٣٤٥ التحقق في نفس الامر ٦٣٤ ؛ تحقق الذات في الخارج ٢٥٤ ؛ \_ الشيءِ في الخارج ، \_ في العقل ٩٣٣ ؛ \_ الكلي الطبيعي في نفسه ٢٥٢ ؛ \_ الموجودات بالوجود ٢٥١؛ \_ الوجود ٢٥٢،٦٥١

التحقيق ٨٨٥ ؛ تحقيق الوجود ٦٢٣ التخلق بالاخلاق الآلهية ٤٤ ؛ \_ بأخلاق الحق ٩٧ ؛ ... بأخلاق الربوبية ٥٤؛ \_ بأخلاق الصديقين ١٣٥

التخملات ٣٥٣ ؛ \_ الفاسدة ٣٩٤

التدبس ٢٠٩ التذكير ٢٥٤

التراب ٢٩

العيسوي ٣٥٢ ؛ \_ المحمدي ٣٥٢ | الترتيب المعنوي ٧٠٧ ، ٧٠٨ ؛ \_ الوجودي

البواطن ٣٨٥ ؛ بواطن الاشياء ٤٥٥ ، ٢٠٧ البيان ٢٠٢ ؛ \_ الحققي ٣٧٧ ؛ بيان العلم القرآئي الجمعي الحقيقي ١٤٥

بيت الله ٧٨٥ ؛ \_ العلم والمعرفة والحكمة ٠٠٠ ؛ \_ أهل الجنة ٤٧٢

البئر ٥١٥ ، ٦٣٦ ؛ \_ الحقيقية ١١٥ ؛ بئر القلوب ١٨٥

السنونة ١٣٣١ ، ٣٢٢

سنونية الحق للموجودات ٣١٧

السوت ٢٧٦ ، ٢٧٧ ؛ بموت الله ٢٧٦ ، 777

ت

التاء ٧٠١

التابع ٣٨٧ ، ٣٩٠ ، ٢١٤ ؛

التابعون ١٥١ ؛ تابعو الأئمة من حيث الولاية والنسبة المعنوية ٥٠٣

> تأبير النخل (قصة ) ٢٠٠ التأخر الذاتي ١٨١

التأكيد ٢٥٤

تاليس (ثاليس) الملطى الحكيم الالهي١٨٥ ح تأول الحكمة ٩٥٥

التأويل ١٠٣ ، ٢٤٠ ؛ تأويل آية النور ۲۵۷ ویعد ، ۲۲۶ ویعد ، ۳۷۹ ؛ \_

القرآن ١٠٤

التأسد ٣٩٢

التماعد ١٧٠، ١١٣

تبصرة الفطنة ٩٨٥

التبليغ ١٥٤

التثليث ٢٥١ ؛ - الألهى الأيجادي ٣٥٧ ؛ -

٠٠٠؛ ترتيب الاسماء الالهنة ٧٤٥،٧٥٤، ٧٠٨ ؛ \_ الاستاد ٢٢٤ ؛ \_ الايمان ٧٩٥ ؛ \_ التوحيد ٧٩٥ ، ٨٩٥ ؛ \_ الحروف ٧٠١،٦٩٩ ؛ \_ الظيور١٦٠؛ \_ ظهور الموحودات ٢٣٥٠ ـ الفاتحة ٥٥٥، ٥٥٦؛ \_ القياسات ٤٦٩ ؛ \_ المقدمات ٢٥ ؛ \_ المقدمات القياسية ٨٠٥ ؛ \_ المقدمات والنتيجة ٦٢٥ ؛ \_ الموجودات ١٤٦ ،٤٠٤، ٧٠٥ ؛ \_ بحسب الصورة، \_ بحسب الرتبة ٧٠٨ ؛ \_ الوجود ١٣٧، Y+Y , 799 , 717 , 740 , 174

> ترجيح الولى على النبي ١٠٤ الترقب ٩٨٥ تركب القداسات ٢٨٥

ترويح الاسماء الالهية ٥٥٠ ؛ ـ الانسان 00.

التسبياح ٥٨ ، ٦١ ، ٤٥٤ ؛ تسبيح الحصى في كف نبينا عم ٥٥

التسعة ١٩٤

التسليم ٢٤ ، ٧٧ ، ١٣٠ ، ١٩٥ ؛ \_ الكامل

التسنن (للقصيري) ٤٣٦

التشميه ١٠٥ ، ١١٩ ، ٣٢٣ ، ٤٢٣،٣٢٤ ،

١٦٤ ؛ التشميهات ٧٢٥

التشخصة ، التشخصات ١٠٩ ، ١١٠ ، ٢٦٢ ، 7+7, 710, 797

التشريع ٤١٨ ؛ \_ في الاجتهاد ٤٢١ ، ٤٢٢ التصديق ٦٤ ، ٦٧ ، ٧١ ، ٧٩ ، ١٣٠، , 0 % , 0 % , 6 % , 6 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , 7 % , ٨٨٥ ، ٤٩٥ ، ٣٣٨ ؛ \_ بامامة الائمة |

المعصومين ٥٨٩ ، ٥٩٠ ؛ \_ بالعدل ٩٨٥ ؛ \_ بالقلم ٨٨ ، ٩٨٥ ، ٩٥٠ - ١٥٩٠ بنيوة الانساء ٥٨٥ ، ٥٩٥ ؛ \_ بوحدانة الله في ذاته ٥٨٥ ، ٥٩٠ ؛ \_ الخالص 71.

التصرف ٣٩٢؛ \_ الالهي ٣٣٥؛ \_ الفكري ٤٩١ ؛ تصرف الرحمن في عالم الغيب والشهادة ، \_ في الوجـود ٥٥٥ ؛ التصرفات البشرية ٧٠٠

التصوف ٤٤ ، ٤٥ ، ٤٣٦ ، ٤٨٨ ، ٤٩٧ ،

تطابق بين عالمي الآفاق والانفس ٢٨٦ التطهير ٨٣٥

> تظاهر العقل والشرع ٣٧٢ التعبير عن الوجود ٦٢٣

التعدد ٧٠٥ ؛ ــ الاسمائي ٣٤١ ؛ ـ في الوجـود ٦٣١ ؛ تمدد الواجب ٤٧٧ ، £ 1 1 . £ V 1

التعديل الحقيقي الذاتي ٠٤٠

التعريف اللفظى ٦٣٥ ؛ تعريف الواجب ٧٤٧ ؛ - الوجود ٣٢٣ ، ٨٢٨

التعطيل ١٠٥ ، ٢٢٠ ؛ تعطيل الفاعيل المطلق ۱۱۷ ، ۲۹۸ ، ۲۹۲ ، ۲۰۲ ،

التعقل ٧٧٥ ؛ تعقلات العقـل ٨١٤

التعلقات الدنبوية ٥٣٥ ، ٥٣٦ ، ٥٣٧ ، ٨٠٠ ؛ \_ الروحانية والجسمانية ٢٧ ؛ \_ الفائمة ٧١ ، ٧٧ ؛ \_ النفسانية 0 \ A

التعلم الانساني ٥٥١

التعليم ٢٤٢ ؛ - الألهى ٥٤٥ ، ٢٤٥ ؛ -الانساني ٢٧٢ ؛ \_ الحقيقي الازلي ٣٨٠ ؛ ـ الرباني ٤٤٩ ، ٢٧٢ ؛ ـ الرحماني ٥٤٥ ، ٥٤٦ ، ٥٤٥ ؛ تعليم الاسماء ١٣٦؛ ـ الله لآدم الحقيقي القرآن ۲۶۰؛ - السمان ۲۷۳، ۲۷۷، ۸۷۳؛ - القرآن ۲۷۳، ۷۷۳ التعمق ٩٩٥

التعين ١٠٩ ، ١١٠ ، ٢٠٧ ، ٢٠٩ ، ١٢٠٠ ٠٣٢ ، ٧٣٢ ، ١٤٠ ؛ - الأول ١٢٥ ، ٥٨٥، ١٠٩، ١٠٥٠؛ التعمنات ١٠٩، ٠ ١ ١ ، ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ٠ ١ ١ ٠ ١ ١ ٠ ١ ١ ٠ . 70 . 770 . 810 . 797 . 777 ٧٠٧ ؛ \_ الحقانية ٤٩٣ ؛ \_ الكلية المنوعة ٢٥٢ ؛ \_ المشخصة ٢٥٢ ؛ \_ الوجودية ٢٥٢ ؛ تعمنات الاعمان الممكنة ١٧٨ ، ٢٦١

التعيين ١٢٢ ؛ تعيين الأمام ٢٥٠ ؛ \_ الامام بالنص ٧٤٧ ؛ \_ الامامة على الامام على عم • ٢٥ وبعد ؛ \_ الاولياء والاوصياء ٤٤ ؛ ــ الائمة واحداً بعد واحد ٢٥١ ، 707, 707

> تغمير الجزئمات ٤٨٢ التفرقة ١١٧ ، ٢١٨ ، ٣٢٢ تفسير القرآن ١٠٤

التفصيل ٢١٩ ؛ تفصيل العلوم والحقائق ٤٩٥ التفكر ١٤٥

> التفهيم ٦٤٣ ، ٦٤٣ التقدس الازلى ٦٩٦

التقدم بالذات ١٦٠ ؛ \_ الذاتي ٢٩٧،١٨١؛ \_ | التنزم ٦٤١ ؛ \_ الذاتي ٦٩٦ ؛ تنزه الوجود

الزماني ٦٦٧ ؛ تقدم الزمان ١٨١ ؛ التقدمات العقلمة ٦٦٧

التقدير الازلى ٥٣٥

التقديس ١٣٨

التقليد ١٧٤ ، ١٥٥

التقوى ١٥٥،١١٧ ، ٢٣١ ، ٢٤٥ ، ٠٠٠٠ \_

الحقيقية ١١٥

النقيد ٢٠٧ ، ٢٠٩ ، ١٩٠٢ ؛ ١٥٠

بالمعدوم ٦٣٥ ؛ التقيدات ٣١٥

التقبة ٢٢٧، ٣٤

التقسيد ١١٣، ٢٧٩ ، ١٤٣ ، ٢٣٢ ، ١٤٣ ،

118 , 117 , 118

التكاليف ٥٠٢ ؛ \_ الشرعية ٣٧١ ، ٣٧٢

التكثرات في العقل ٤٨١

التكثير في الذات ٧٧٤

تكلم الذراع المشوى ٥٩

التكليف ٣٤٣ ، ٢٤٥

التكميل الموسوى ٥٥٨

التكيف ١٦٨

التلقف ١٠٥

التلقين ٨٠٥

التمثيل ٢١٩

التمسز ۱۲۲، ۲۰۳، ۲۰۳

التنازع ٩٩٥

التنبيه ٢٥٢ ، ٢٤٢؛ تنبيه النفس الكلي ٩٤٩ التنزل ٦٦٧، ٦٩٩، ٢٠٩٠؛ \_ النّاني ٥٥٥؛ تنزل الوجود المطلق في مراتبه ٢٣٩ ؛

التنزلات ٥٥١، ٦٩٦؛ تنزلات الحقيقة

الاولى ٦٨٦

الحق ٦٣٨

التنزيل ۱۰۳؛ تنزيل الشرائع ۲۲، ۲۸، ۲۸ التنزيه ۲۲، ۳۰۳، ۳۲۱، ۳۲۸ ، ۸۲۰ ، ۱۳۳۸ تنزيه الذات ۲۶۸ ، ۳٤۸

التنسم بالنفحات الالهية ٤٦٢ التنشق بفوحات الربوبية ٤٦٢

التوجه ۲۸۸؛ - الى الله ۲۹۱؛ - الى الحق ٢٠٥؛ - التام الى الحق ١٠٠؛ - التام الى حضرة الحق ١٨٨؛ - التام الى حضرة الحق ٢٥٠؛ - الحقيقى المطلق ٢٧٥؛ - القلبى ٥٧٥؛ - الكلى ١لى الى الحقرة الرحمانية ٥٧٥؛ - الكلى الى الحضرة الرحمانية ٥٧٥؛ - الكلى الى الحضرة المحسرة ٢٧٨؛ ٥٠٠؛ - الكلى الى الحضرة القدسية ٢٧٥؛

التوحيد ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۶۲ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ،

٨٨، ٩٩، ٠٠١، ٢٠١، ٤٠١، ٥٠١؛ -الماطن ٦٩، ٧٦، ٨٤، ٨٨ ؛ \_ بالحقيقة ٣٢٩،١٠٢؛ -- التقليدي ٣٣٧؛ -- الجمعي ٧٩٧ ، ٣٢٩ ؛ \_ الجمعي الحقيقي المحمدي ١١٧ ؛ \_ الحقى ٧٨، ٨٣ ؛ \_ الحقيقي ٢٥، ٨٨، ٩٠، ١٩، ٥٩، ٩٩، V+1, Y71, P71, +41, P71, P17. • 7 7, 7 X 7, 8 7 7, • 3 7, 7 X 7, 7 / 0, ٢٤٥، ٤٩٥؛ \_ الحقيقي الجمعي ٢٨٩؛ الذاتي ١٢١، ٢٦١، ١٣٢، ١٤٧، ١٥١، 701, FO1 , YO1 , PTT , OOT , ٩٥٥؛ \_ الذاتي الجمعي١٣١؛ \_ السرف ١٣٩ ، ١٧٢ ، ٣٠٣ ، ٣٠٣ ؛ -- الصرف الوجودي الحقيقي ١٠٠ وبعد؛ ــ الصفاتي 431, 331, 431, 401,001, 501, ۸۹۵؛ \_ الظاهر ۲۹، ۲۷، ۸۸، ۸۸؛ \_ الظاهر الجلي ٣٣٦، ٣٣١ وبعد ؛ \_ العلمي ٧٨، ٨٧، ٨٨،٥٠١، ١١٠ :-المعلى ١٠٥، ١١٠؛ \_ على ثلاثة وجوه ٣٢٦، ٣٣٠ وبعد ؛ \_ العيني ٧٨، ٩٨٠ \_ الفعلى ١٤٤، ١٤٧، ١٥١، ١٥١، ١٥٧، ١٥٧، 301,001,701,401,007,1,00? \_ القائم بالقدم ٣٢٦ وبعد ، ٣٣١؛ \_ المحض ٣٢٩ ؛ \_ المحض الخالص ٨٩ ؛ \_ الممتد على متن جهنم الشرك ٩٤ ؛ \_ الوجودي ۲، ۲۰، ۲۲، ۲۷، ۹۲، ۲۲، 77, 74, 74, 34, 64, 74, 74, 44, PP. - - 1 . 1 - 1 . 7 - 1 . 3 - 1 . 0 - 1 . ۱۱۸۸۱۱۳ م ۱۸۵۱، ۲۱۲ و بعد، ۵۰۰ ح:

الجاعل للطبيعة ٢٥٢ ؛ جاعل و مجعول ٦٨٣ جامع الجميع ١١٧ ، ٢١٩، ٢٩٦ ، ٢٠٦، ٦٦٣ ؛ \_ جميع الاسماء ١٣٥ ؛ الجامع بين الظاهر والباطن ٦١٦؛ ــ بين الكثرة والوحدة ٢٠٣

الجامعية ١٣٠٠ ، ٣٠٠ ؛ \_ المعنوية ٢١ الحمروت ۲۶۸، ۲۵۳، ۷۷۱، ۱۸۱۱، ۵۶۰،

الجبرية ٥٥٥

جبرئيل عم ١١، ٢٧، ٢٣٠ ، ٢٣٧ ، ٢٨٤، 787, 787, 177, 787, 713, 703, ٤٦٦ ، ٤٤٣ ( لسان آدم الحقيقي ) ، ٥٦٥ (العقل الاول ، الرحمن) ٥٦٥ ، ٨٨٦ (الانسان الكسر) ، ٢٩٢ (الانسان الكبير، روح القدس، المعلم الاول) جرم الشمس ٢٠٦، ٢٠٧ الجزم ٥٤٥

الجزئي ٦٣٧، ٦٣٩؛ \_ الزماني ٤٨٧؛ الجزئيات ٤٨٢ ، ٦٦٩ ؛ ـ الزمانية ٤٨١؛ جزئيات الشيء ٢٧٤ الجسد ۱۳۸، ۷۰۷، ۷۰۸؛ جسد ابن آدم

١٥٥٥، ١٥١٨، ٥١٨؛ - الانسان الصغس ٨٥٥ ٤ \_ العالم ٨٥٥

الجسم الكلي ٢٠١، ١٩٤، ٢٦٩ ؛ \_ المحيط ١٠٦؛ \_ المطلق ٦٩٧؛ جسم الكل

الجعل ١٩٨، ١٩٩، ١٩٩، ٢٠١، ٢٠١ جعل الجاعل ١١٩ ، ١٨٧ ، ٣٤٩ ، ٦٨٠ ، ١٨٦، ٦٨٣ ، ٧٠٣ ؛ \_ الحقيقة الاولى 740

- الوصفي ٢٥٢ ، ١٥٧ ، ٣٥٥ ؛ توحيد الاحدية ٧٨، ٨٢ ؛ \_ ارباب الجمع ٧٢٧، ٤٣٣ ، ٢٣٣ ؛ \_ الافعال ٧٩ ، ١٨٢؛ - الأنبياء ٣٨، ٨٨، ١٨١؛ - ١٠١-الاولياء ٨٣، ٨٤، ٨٨، ٨٨، ١٠١ ؛ \_ الحق ذاته بذاته ٨٤ ، ٣٣٩ ؛ \_ الخاص ٨٨ ، ٨٨؛ \_ الخاص وخاص الخاص ٨٨؛ \_ خاص الخاص ۸۸ ، ۸۷ ؛ \_الخاصة ۷۸ ، ٣٢٦ وبعد ، ٣٣١ وبعد ، ٣٣٤ وبعد ، ٣٣٦؛ \_ خاصة الخاصة ٧٨ ، ٣٢٦ و بعد، ٣٣١ وبعد، ٣٣٦ وبعد ؛ \_ الذات ٧٩ ، ٩٩٥ ؛ \_ الصفات ٧٩ ، ١٨٢ ؛ \_ الصوفية ٣٢٨ ، ٣٣٨؛ \_ العامة ٧٨ ، ٣٢٦ و بعد ، ٣٣٠ و بعد ، ٣٣٢ ؛ \_ العوام ٧٨ ، ٨٢؛ - الفردانية ٧٨ ، ٨٢ التوحيدان الالوهي والوجودي ١٢٩

التوراة ٩٣ ، ٧٥٧ ، ٨٠٤ ، ١٥٤،

011

التوفيق ٥٨٣

التوكل٧٢٣، ٣٣٤، ٢٤٣ ، ١٤٥

ث

الثاء ١٠٧

الثبوت ١٣٤؛ ثبوت الصفات ١٥٧؛ \_

الموصوف ٢٥٧

الثريا ٢٩١ الثلاثة ١٩٤

الثلاثية (الاشياء) ٢٣٤

الثمانية ١٩٤ ؛ ـ والعشرين حرفاً ٣٩٧ الثنائية (الاشباء) ٣٣٤ ، ٣٣٤ الثنوية ٣١٠، ٣١١

جلاء القلب ٥٨٥ ؛ \_ الفلوب ٧٧٥ ؛ الجلاء القلبي الحقيقي ٧٧٥

> الجلال ٧٣، ١١٤، ١٧١ ، ٧٤٥، ١٧٢ الجمادات ٥٤

۱۹۳۳ ؛ - بین الظاهر والباطن ۱۹۳۹ ؛ بین النقیضین ۱۳۶۶ - الحقیقی ۱۹۳۹ : والتفرقة ۱۹۳۹ ؛ - والفرق ۱۳۶۰ ؛ جمع
الجمع ۱۱۷۷ ، ۱۱۸ ، ۲۱۹ ، ۲۹۳ ، ۳۶۰ ، ۳۶۰

الجمعية ١١٥، ١١٨، ٣٥٥ الجن ٢٠، ٢١، ١٨٢، ١٨٤

الجناب الحقيقى ٥٧٠ جنب الله ٢٠٥، ١١٦ ح ، ١٧٥

الجنة الحقيقية ٢٩، ٣٧٣ ؛ جنة الاطلاق ٨٥٤؛ \_ عدن ٢١٥ ، ٢١١؛ \_ المأوى

الجهاد ۲۲ ، ۲۸۳ ، ۱۹۰ ، ۹۹۰ ، ۹۹۰ الجهاد ۲۲ ، ۳۸۳ و ۱۹۹۰

الجهل ۱۰۲ ، ۵۰۳ ، ۵۸۵ ؛ \_ المركب

جهولية الانسان ٢١

الجواهر ٤٨٢، ٤٨٣؛ ـ العالية ٢٩٢؛ ـ المتعينة ٢٣٢؛ ـ المفارقة الاولية المحضة ٥٤٠؛ ـ المفردة ٣٣٠

الجود ٣٤٩

الجور ۳۸۸ ، ۶۳۹ ، ۶۶۰ الجوهر ۳۳۰ ، ۲۵۱، ۲۹۸ ، ۲۹۹، ۲۸۸ ،

۲۹۲ ، ۲۹۷ ؛ \_ الأول ۲۳۷ ، ۲۹۸ ؛ جوهر المقل الأول ۵۰۰ ؛ \_ النفس الكلى ۵۰۰

الجوهرة ١٤٥ وبعد ( = المخلوق الاول ) ،

الجيم ١٠٧، ٣٠٧

\_

الحاء ٢١٠؛ حاء الحواميم ( = الامام) ٣٨٣ الحادث القديم ٢٨٦

الحاكم في القيامة الكبرى والصغرى ( = الرحمن ) ٥٥٦

حامل (حاملو) أسرار الائمة عم ٣٧، ٤١، در الانبياء والاولياء م ٤١، ٤٠، ٤٠، ٥٠٠

حبل الله ٢٤٣ ؛ \_ المحبة ٥٨٧ الحج ٤٢، ٣٨٣ ، ١٨٤، ٢٨٦ ، ١٩٥

الحجاب ۱۷۱، ۲۰۹، ۲۰۹، ۵۷۱،۲۲۸؛ ۳۳۶؛ -والظلمة ۵۵۰؛ حجاب من نور وظلمة ( سبعين ألف ) ۱۹۳ و بعد ؛ حجاب الانانية ۲۲۳؛ - الجلال ۲

الحجب ٣٢٢، ٤٦٦ ؛ \_ القلبية ٣٧٥ ؛ حجب الافعال ، \_ الذات ، \_ الصفات ١٥٢ ،

الحجة ١/٩ ، ٣٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ١٨٩ ؛ ـ البالغة ١٨٩ ؛ ـ البالغة ١٨٩ ؛ ـ البالغة ١٨٩

۲۰۱ ؛ حجة الله على خلقه ۲۶۹ ؛ -الوداع ۲۰۰ ؛ حجج الله ۳۱ ، ۳۷ ،

الحد الاوسط ۲۹۷، ۳۰۰

474

الحدث ٢٢٩ ، ٢٢٩ ، ١٣٣١ ، ٢٩٥

الحدس ٤٧٠ الحدوث ٣٣٠ الحراسة ٨٣٥ الحرام ٢١٦

حركات الافلاك ٣٣٥ ؛ الحركة ٣٦٤ ؛ \_ الصورية ٢٨٨ ؛ \_ في الباطق ( = الفكر)، \_ في الظاهر ( = السلوك) ٢٨٨ الحرور ٢٦١،٢٦٠

الحروف ٢٣١، ٩٩٦، ٥٠٠، ٢٠٧؛ المقطعة ٢٢٥

حشر ( لعیسی عم حشران ) ۳۹۷ ، ۳۹۸ ، ۳۹۸ ،

الحصول ٦٣٤؛ حصول العلم الحقيقي ٦٠٥؛ \_ الممكن في الخارج ٣٥٣

الحضرات ۲۶۱؛ ــ الالهية والكونية ۲؛ ــ الثلاث ٥٥٠؛ ــ الخمس ٥٥٥، ٥٦٠،

الحضرة الأحدية ٥، ١٨١، ٢٦٩ ، ٣٩٢ ، ٣٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٢ ، ٤٩٠ ، ٤٩٢ ، ٤٩٠ ، ٤٩٢ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ، ٤٩٠ ،

الربوبية) ، ٥٦٠، ٨٨٨، ٩٩٠، ٥٠٧؛ الواحدية الاسمائية ١٩٤، ١٩٤ ؛ \_ الواحدية الالهمة ٢٥٧ ؛ حضرة الاسماء (= الحضرة الواحدية) ١٥٤٧؛ الاسماء والصفات ١٤٤ ، ١٨١، ٢٩٥، ٨٤٥ ، ٥٥٠، ٥٠٠؛ - الأكوان ١٤٤؛ - الله ٢٧ ؛ - الألوهية (= الحضرة الواحدية) ٩٥٥ ، ٥٠٥ ؛ \_ الجمع ٢٥٢ ، ١٧٢، ٤٦٨؛ ـ الجمع الصرف ٢٩٤ وبعد ؛ \_ الحق ٧٨٧؛ \_ الذات ١٨٤،٢٥٢، ١٨١، ٣ ٢ ٢ ٢ ٤ ٢ ٢ ٧ ٤ ٥ ( = الحضرة الاحدية)، ٨٤٥، ٥٥٩، ٠٥٥، ٧٨٧ ؛ \_ الربوية ١٨١، ٥٥٥، ٠٢٥ ؛ \_ الشهادة المطلقة ٥٥٥؛ \_ الصفات والاسماء ٣٣٦؛ \_ العلم الالهي ٤٦٧؛ - الغيب المضاف ، - الغيب المطلق ٥٥٩؛ \_ الفرق والتفصيل ٥٩٥؛ \_ المعبود المقسود ٥٨٥ ؛ \_ الموجودات كلها ٥٦٠٠ ؛ \_ النعوت ٣٣٧ ؛ \_ الوجود المطاق المحض ١٥٢، ٢٦٥

الحفره ٥٠٠، ١٤٥، ٢٧١، ١٧٥، ١٨٥؛ \_ الصورى ١٠٥

الى العق ١٧١ ؛ العبد مرآة للحق والحق مرآة له ١٧٣ ؛ شهود الحق بلا خلق ، شهود قيام الخلق بالحق ٢٠٨ ؛ مشاهدة الحق في الخلق ، – الخلق في الحق ١٠١ )؛ حق الحق ٣٣ ؛ – الربوبية ٥٨٤ ؛ – العبودية ٥٨٤ ؛ حق اليقين ٥٣٥ ، ٩٧،٣٩٥ ، ٩٧،٣٩٥ ، ٩٠٠٣٠ ، ٩٠٠٣٥ ،

الحقائق ٧٨ ، ١١٩ ، ١٨٧ ، ١٩٨ ، ٥٣٧ ، P\$0, X00, \\0, 375, + X5,0X5, ٧٠٣؛ \_ الازلية ١٨٠؛ \_ الالهية ١٥، 201, PYY, PYW, +10, 040 ! \_ الالهية المخفية ٧١٤ ؛ \_ التفصيلية • ٦٩ ؛ ـ الثلاث ٦٨٩ وبعد ؛ ـ الدينية ٣٧٦ ؛ \_ الربانية ٦ ، ١٢٥؛ ـ الروحانية \_ ٣٣٤ ؛ \_ العلمية ١٨٢ ؛ \_ الغيبية ٤٩٣،٤٦٩ ؛ \_ الكلمة ٧٠٧؛ \_ المكنونة في ذاته تع ٦٨٤ ؛ \_ المكنونة قي ذات الحقيقة الاولى ٦٨٦ ؛ ــ الملكوتية ٥١١،٢٨٩؛ \_ الملكية ٥١١؛ \_ الممكنة ٠٨٠ ؛ \_ الوجودية ٣١٤ ؛ حقائق الاشياء ١٨٠٠ ، ١٩٤ ، ١٩٠ ، ١٠٠٠ -الاشياء على ما هي عليه ٤٠٠؛ \_ الاعيان ٦٨٤ ؛ - الحقيقة ٤٤ ؛ - القرآن ٢٦٨ ، ٢٥٦؛ \_ المعلومات والمعقولات ٠٥٠ ؛ \_ الموجودات ٧٠٨

الحقیقة ٥ ، ١٤، ١٥ ، ٢١ ، ٢٨ وبعد، ٤١، ٣٤ ، ٢٤ ، ٢٠٧ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٠٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ،

حقيقة الاشياء (٩٥؛ - الاعراض (٨٥؛ - الافلاك التسعة ٢٣٧؛ - الانسان ٤٤٠ الانسان ٤٤٠ الانسان ٤٤٠ الانسان ٤٤٠ الانسان الكبير ٢٣٧؛ - الاول تع (٨٠؛ - التوحيد ٢٥٠ وبعد؛ - الحقائق (١٠٠ ح) (٨٦٠ ، ٩٨٠ ، ٩٨٠ ؛ - الحقائق (١٠٠ ح) خاتم الرسل ٤١٤؛ - الشيء (٩٣٠؛ - العدم ٨٤٢، ٣٥٣؛ - العلوم ٢٧٥؛ - المعرفة ٣٣٣؛ - الموجود الاول ٤٤٠؛ - الوجود ٤٢١ وبعد، ٨٤٢، ٨٢٢؛ - الوجود الحق (٣٢٠؛ - الوجود الحق (٣٣٠؛ الوجود الحق (٣٢٠؛ - الوجود الحق (٣٢٠) الوجود الحق (٣٢٠)

الحكم ٢١٠ الحكماء ٢٦، ٣٥٤، ٣٥٤، ٣٦٨، ٣٧٤، ۳۹۰، ۵۰۸ ، ۳۶۳؛ \_ الحقیقیة ۹۰، ۲۷۷ ؛ \_ الحیوانیة ۸۷۳؛ \_ الطیبة الباقیة الابدیة الدائمة ۲۰۱۹؛ \_ المعنویة ۸۷۸ ؛ \_ حیاة الحق ۳۸۸ الحیطة الثامة ۳۹۲

الحيوان ٦١ ، ١٩٤ ؛ الحيوانات ٥٤، ٢٠٨ خ

خاتم الانبياء ١٤ ، ١٨٣؛ – الاولياء ١٤ ، ١٠١ ، ١٨٤ ، ٢٩٠ ، ١٠٤٠ ، ١٩٠ ، ١٠٤٠ ، ١٩٠ ، ١٠٤٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠

الخاتمية ٤٤٣

الخارجيات ٥٥٥

الخاص ٤٠ ، ٣٣٧ ، ٣٣٩ ؛ خاص الخاصة ٣٥١ ، ٣٥٩ ، ٣٠٢ ؛ خاصة الخاصة ٣١٨ ، ٢٠٦

٤٧٥ ، ٤٧٩ ، ٤٨٥ ، ٣٨٤ ، ٤٧٥ ،
 ١٨٨ ؛ - الاسلاميون ١٣٥٨ ؛ - الالهيون
 ٤٠٢ ؛ - الفلاسفة ٤٠٢ ؛ - المسلمون
 ٣٢٩ ؛ - المعظمون ٤٤٢ ؛ - الموحدون
 ٢٢٠ ؛

الحكمة ٢٤، ٣٣٣، ٢٥٤، ٥٥٩، ١٥٥، ١٥٥، ١٤ الازلية ٢٠٥، ١٠٣؛ \_ الازلية ٣٠٥؛ \_ الفلسفية ٢٠٤؛ \_ الفلسفية ٢٩٤

الحكميات ٣٣٥

الحلال ٢١٦

الحلول ۲، ۱۰۵، ۱۶۰، ۱۲۹، ۲۱۸،۲۱۷،

\* 17, 117

الحلولية ٤٨

حلية الانبياء . ٥٠

دحم» السجدة ٢٩٥

حمل اسرار الانبياء بحسب الظاهر، ـ بحسب الباطن ٦١٥ ؛ ـ أسرار الائمة ٣٧ حملة العرش ٢٣٥

حواء ٤٥٠ ، ٢٩٢ ، ٤٤٥ ، ٢٩٢ ؛ \_ حواء الحقيقية ( = النفس الكلية ) ١٤٥ ، ٢٩٦

الحوادث ٤٨٦ ؛ - الدنيوية ٢٥٥ الجسمانية الحواس ٣٣٥ ؛ - الباطنة ١٥٥ ؛ - الجسمانية ٢٦٧ ؛ - الروحانية ٢٦٧ ؛ - المظلمة ٢٦٨

الحي بالطبيعة ٣٧٨؛ \_ القيوم ٥٩ ؛ \_ الناطق المايت ٣٧٨

الحياة ٥٨، ٥٩، ١٧٠، ٢٦٠، ١٣٣١ ١٥٤،

إلخبيث ۲۱٦ الخالق ۲۹۰، ۲۸۰، ۹۹۳

الخالفية ٣١٣، ٣٢٤؛ خالفية الحق٣١٣ وبعد الخائن ٣٢، ٢٤

الختم (= الحجاب) ۷۷۰، ۷۷۰، ۳۷۰ ، ۳۷۰ ختم الاولياء مطلقاً ۷۳۹؛ الختم المحمدی 3۳٤؛ ختم النبوة المطلقة ۲۰۱٤؛ ختم الولاية العامة ۲۰۱۵، ۵۳۵؛ ع۳۵؛ – الولاية المحمدية ۸۹۸، ۲۱۸، ۳۳۵، ۵۳۵؛ – الولاية المطلقة ۸۹۸، ۵۰۱، ۵۰۱، ۵۰۱، ۵۰۱، ۷۶۱؛ – الولاية المقيدة ۲۶۱، ۵۶۱، ۷۶۱؛

الختمية ٢٠٤، ٢٠٤، ٢٠٤، ٣٤٤؛ \_ للولاية المطلقة بالامام على عم ٢١١، ٢ ٢١٤، ٣١٤، ٥٤٤، ٢٤٤؛ \_ للولاية المقيدة بالمهدى ٤٤٥؛ ختمية المهدى ٣٧٤

الخرقة ٢٢٩؛ \_ الصورية ٤٨، ٢٣٠، ٢٣١؛ \_ \_ عند الخواص ( = س الولاية) ٢٣٠؛ \_ المعنوية ٨٤؛ خرقة التصوف ٢٣٠؛ \_ الصوفية ٤ ، ١٣١ ، ٨٤ ، ٨٩٤؛ \_ المشايخ ٢٠٤؛ \_ الموحدين ٢٨

خروج الامام القائم ۲۲۷ خزنة علم الله ( = الائمة عم ) ٤١١ الخسوف ۲۹۱

الخصوصيات ۱۷۳٬۱۹۹ ، ۲۱۲ ؛ ـ الاسمائية ۱۸۲، ۲۰۲ ، ۷۵۰ ، ۱۸۴ ؛ ـ الالهية ۱۳۶٬۸۳۳ ؛ ـ الوجودية ۱۳۳، ۱۳۳،

خصوصية الامكنة ٢٨٤ ؛ ـ الانبياء والرسل

والاولياء ۲۸۷ ؛ \_ الزمان ۲۸۳، ۲۸۵؛ \_كل عدد ۲۳۵، ۲۳۹ ؛ \_كل موجود ۱۳۵ ؛ \_ المكان ۲۸۵ خط الامكان ۲۹۶

خطبة الافتخار ۱۰؛ \_ البهج ۳۰۲؛ \_ البوحيد البيان ۲۸۳؛ \_ التوحيد ۳۰۳؛ \_ التوحيد ۳۲۰؛

الخفاء ١٥٨ ، ١٦٤ ، ٢٠٧ ؛ خفاء العالم ١٦٣

الخفى ٧١٤

الخلافة ١٣٩١، ٥٥٠، ٣٨٤، ٣٨٨، ٣٤٤، عنه علامة على المطلقة على على المعنوية على المعنوية على المقيدة ١٩٥٠؛ – المقيدة ١٩٥٠؛ – المعنوية على ١٩٥٠؛ – المهدى ٣٧٤؛ – المهدى ٣٧٤؛

خلفاء الله في أرضه ٣٢؛ ـ خاتم الاولياء ٤٠١

الخلق ۲۹۲، ۲۹۷، ۳۲۲ ، ۳۹۶ ، ۲۹۰، ۲۹۲، ۲۹۸؛ ــ الآخر ۲۰۹۰ـ الروحانی ۲۰۹

الخليفة ٩٠٠، ٢٢٣، ٤٤، ٧٥٥ (= الانسان الكبير) ؛ - الاعظم ٣٨٠، ٣٩٥، ٢٥٥ (= الانسان (= الرحمن) ، ٧٦٥ (= العقل، الرحمن) ، ٣٩٠ ؛ - الاكبر ٤٤٥ ؛ - الحقيقي (= الرحمن) ، ٥٥٠ ؛ خليفة الله ٥٠٥، ٣٥٥ (= الرحمن)، ٤٥٥، الله ٥٠٥، ٣٥٥ (= الرحمن)، ٤٥٥، في أرضه (= الامام) ٣٢٢ ؛ - الرحمن في أرضه (= الامام) ٣٢٢ ؛ - الرحمن ٣٤٥ ؛ - العلوم المعلومة ٥٤٥

الخمسة ٤٩١

الخوارج ٢٤٣

الخواص ١٦، ٤٠، ١٥٥ ، ٢٢٩ ، ٢٣٧ ،

. T. T. COW, COM, COM, COM

خواض الخواص ٥٠٠٠

الخواطر ٤٩٢ ، ١٤٥ ؛ \_ الملكمة ٤٥٨

الخوف ٤٠٣

الخمال . ٩٩ ، ٥٨٥؛ \_ المقدد ٤٦٧

الخيانة ٢٣، ٢٤

الخبر ٤٥٦ ، ٥٤٨ ، ٦٧٧ ؛ \_ الكثير ٤٠٤ ؛ \_ المحض ١٨٨ ، ٤٥٢، ٢٧٤،

الداء العضال ١٥٥٥

الدار الآخرة ٢٨٩ ؛ دار الاسلام ٣٢٧ ، ٣٣٢، ١٩٥ ؛ \_ الاقامة ١٨٥ ؛ \_ الكفر

الدال ۲۰۳

774, 744, 780

دائرة التوحيد ١١٤ ؛ ــ النبوة ٣٢٢ وبعد ،

٤٢٨،٣٩٤ ؛ \_ الوجود ٢٩٣ ، ١٩٤٤ \_ الوجود المطلق ١٩٤ ؛ \_ الولاية

الدخول ٥٠٠، ٥٠١

£ 7 7

الدرابة ٢٠٩

الدرة البيضاء ٦٨٧

الدعوة ٢٥٤

الدقائق التوحيدية ٣١٤؛ \_ الفيضية ٩٣ الدلائل الذوقية ١١٦

الدهر ٣٢٢

الدواة ٢٥ ، ٤٩ ، ٠٥٥

دوران الانبياء على أبراج الولاية ٢٣٨

الديمومية ٢٢٣

الدين ٣٤؛ - الألهى ( = التوحيد ) ٢٠، ٢٤ ( = الاسلام الحقيقي) ، ٩٥ ؛ دين الامامية ع٣، ٣٢٧ ؛ \_ الحب ٢١٧ ؛ الدين الحقيقي ٦٤ ، ٦٩ ، ١٣١ ؛ \_ الخالص ١٠٠، ١٣١ ، ٤٤١ ، ٢٥٥؛ \_ القويم ٩٢ ؛ \_ القيم ٩١ ، ١٥٦ ، ١٠٨٠ ٩٠٧ ، ٨٤٣ ، ٤٧٣ ، ٢١٣ ؛ \_ القيم الحقيقي ٩٥٥

ذ

الذات ٥٥ (= الوجه) ، ١٠٥، ١٣٣، ١٥٩، ١٦٠ ، ١٦١ (اقتضاء الذات) ، ١٧١ ، الوجه) ، ٣٠٠ ( = الوحدة الصرفة) ، ٣٧٩ ح ( = ولى الله ، الامام) ، ٤٧٥ ، • £ ٦ ، ٧٧٦ ؛ \_ الأحدية • ١٨ ، ٢٣٣، ٩٣٠ ؛ \_ البحت الخالص ٩٢٦ ، ٩٣٧، ٦٣٨ ؛ - الصرف البحت ٧٧ ؛ - المطلقة ١٧٣، ٥٤٧، ٣٠٦، ١٧٣ ؛ ـ المطلقة المجردة ٦٩٩ ؛ \_ المطلقة المنزهة عن جميع الاعتبارات ٦٣٧ ؛ \_ المغيبة ٦٦٤ ؛ \_ المقدسة ١٩٥، ١٩١ ؛ \_ منحيث هي ٥٠ ؛ \_ المنزهة عن جميع الكثرات ١٤١ ؛ \_ مع الصفات ٥١ ؛ \_ الموسومة بالله ٤٨ ؛ \_ الواحدة ١٥٤ ؛ \_ وحدها ١٥ ؛ ذاته تع ٤٧٤ ، ٥٧٤ ، ٢٧٦ ، ٤٧٩ ؛ ذات الحق ١٩١، ١٩١، ١٩٤، ٣٧٩ ؛ \_ الحق من حيث هو هو ١١٤ : \_ الممكن ٧٠١؛ \_ الواحد ١٩١،١٩٠ ؛ \_ الوجود ٦٣٠

ذرات وجود الممكنات ٦٩٢

ذرية آدم الحقيقى ، \_ آدم الصورى ٤١٠؛ \_ آدم الصغير ٢٩٠؛ \_ الانسان الحقيقي

٣٤٥ ، ٦٩٢ ؛ الذرية الصورية ٤٩٥ ،

٥٦٥ ؛ ـ المعنوبة ٢٣٥ ، ٤٩٥ ، ٥٦٥

الذكر ٥٠٤ ، ١٤٥ ، ٥٥٥ ، ٧٤ ، ٥٧٥ ( = العلوم الحقيقية الالهية ) ؛ الذكر

الحقيقي ٥٧٥

الذكور ٦٩٦

الذمة ٢٥

الذهن ١٨٨

ذو العقل ، \_ العين ، \_ العقل والعين ١١٢، ١١٣

الذوات العينية الثابتة ١٥٤؛ ذوات الاشياء ٧٠٧

الذوق ۳۰، ۱۱۰، ۱۲۰، ۹۹۰، ۹۰۳؛ ـ

الحقيقى ١٩٦، ؛ ــ الشهودى ١١٥ الذوقمات ٢٩، ٣١٨، ٢٢٤

•

رأس المعارف ٢٧٠ وبعد

الراسخون في العلم ٤٨٥ ، ٥٣٠ الرافضة ٤٦

الرأى ٢٣٥

الرب ١٦٧، ١٨٠، ١٦١، ٥٥١؛ احتياج

الرب الى المربوب ١٨٣، ١٨٣ ؛ بمعنى الحق من حيث الذات ١٨٦ ؛ كل اسم الهي هو رب لمظهره ٥٦٨ ؛ الرب الادنى ( = العقل الاول، الانسان الحقيقي، الرحمن ) ٥٦٨ ؛ الرب الاصغر ( =

القلم ، لسان العقل الاول ) ٥٦٨ ؛ الرب الاعظم ١٨٣ ؛ \_ الاعلى ( = الرب الاعظم ١٨٣ ؛ \_ الاعلى ( = الحقيق ) ٨٣٥ ؛ \_ بالولاية ١١٠ ح ؛ \_ الحقيقى ٥٥٥ ؛ \_ القائم بذاته الظاهر بتميناته ١٨٤ ؛ \_ المطلق ١٨٥ ؛ \_ والمربوب ١٨٥ ، ١٨٦ ، ١٨٦ ، ٢٨١ ؛ رب الارباب ١٨٧ ، ١٨٧ ، ١٨٧ ، ٣٩١ ، ٣٩١ ، ٢٨٠ ، ٣٨١

الرباعية (الاشياء) ٢٣٤

الربوبية ٥١، ١٨٠، ١٨٣، ١٨٤، ١٨٥، ١٨٥، الربوبية ٥٩، ١٨٠، ٣٢١، ٣٢١ و ٣٢١ و ١٩٠٠ و المخصوصة والرحيم)، ١٥٥، ١٦٥، ١٦٥؛ - العظمى ٣٨٠؛ العظمى ٣٨٠؛ وبوبيته تم ٢٩٤؛ وبوبيته تم ٢٩٤؛ وبوبية الاسماء ٢٠٩؛ - الحق ٣١٩

رتبة العالم ، \_ العلم ٤٩٤ الرجال الالهيون ٤٤٢

الرجوع ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۷۸، ۱۷۸؛ رجوع الامر الي الحق ۷۰۹

٣٩٣، ٧٠٩ ؛ الرحمن الحقيقي ٢٤٥؛

YOO , OAF , AAF , /PF , / + Y , ٧٠٧ ؛ - الاعظم الكلي ٤٥٥ ؛ - الاقدم ٥٦٨ ؛ \_ الالهي المعبر عنه بالنفح فيه ٦٨٢ ؛ \_ الأمين ٣٤٧ ؛ \_ الحقيقي ٤٤٥؛ \_ الحقيقية (= الامام) ٣٤٧ ح؛ \_ القدسي ٣٦٢ ح ؛ \_ الكلي ( = الامام) ٢٩٦ ح ، ٣٩٦ ؛ - المترجم عن الله ٥٢٥ ؛ \_ المحمدي ٤١٨ ؛ روح الانسان ١٣٧، ٥٣٥ ؛ \_ الانسان الصغير ٧٧١، ٥٥٧، ٥٥٨ ؛ \_ الانسان الكبير الرحمن ٢٦ ؛ روح الروح ٣٥٨ ؛ -العالم ١٨٠ ، ٦٧٠ ؛ روح على عم 4 · ٤ ؛ \_ روح القدس ٦٨٨ ، • ١٩٠ ؛ \_ الكل ٩٩ ح ؛ روح محمد عم ٣٩٧ ، ٨٠٤، ٤١٧،٤٠٩ ؛ روح الملك (= الملكوت) ٦٩٨ ؛ - النبي ٢٩٠ ؛ -اليقين ٣١ الروحانيون ١٨٢ ، ٣٠٥ رؤساء أرباب الشريعة ٩ رؤوس الشماطين ٢٨٠ الرؤيا ٧٤٤، ٥٥٠، ٥٥٥ الرؤية ١١٠؛ \_ الباطنة ٧٩٥ ؛ \_ الظاهرة

لرؤية ١١٠؛ \_ الباطنة ٥٧٥ ؛ \_ الظاهرة ٥٧٥ ؛ رؤية الأمر على ما هو عليه فى نفسه ٥١٤ ؛ رؤية الشيء نفسه بنفسه ٦٨٤ ؛ رؤية الغير ١٣٦ ، ١٣٠، ١٣٠ ، ٢٩٠ ، ٥٤٥ ، ٣٩٥ ، ٤٥٥ ؛ \_ فعل الفير ٥٥١

الرياء ٦٦، ٣٧، ٣٧١ الرياضة ٨٤، ٤٩٣ ، ٥٠٠، ٥٠٥، ٨١٥، ٣٨٥

الرحيم ٥٥٠، ٥٥٥ ( = الانسان الصغير) ، وه ، ٥٦٥، ٥٦٥، ٥٦٥ ( = النفس الكلية ) وساخة الحلم ٩٩٥

الرسالة ١٤، ١٥، ١، ٢١، ٢٧، ١٠٠ ، ٢٣٨، ٢٣٨، ٢٣٨، ٢٥٩، ٢٥٩، ٢٣٨، ٢٣٩، ٢٥٩، ٢٥٩، ١٠٤ ، ٢٨٣، ٢٨٤، ٢٨٤

الرسول ۳۸۵، ۳۸۹ وبعد ؛ ــ الختم ۳۸۹

الرسوم الخلقية ٣٣٥، ٣٤٠ الرساء ١٥ الرساء ١٥ الرساء ١٥ الرساء ١٥ الرفض للدنيا ٢٥٠ رفع الحجاب ٢٥، ٢٥٠ الرق المنشور ١٩٩ الرهبان ٥٥٤ الرهبانية ٢٥٠ وبعد الرهبانيون ٢١٠ وبعد

الروح ١١٥ ح ، ١٣٨ ، ٣٧٣ ، ٣٨٠ (اول ما خلق الله ) ، ٣٦٤ ، ٢٧٠ ، ٤٤٥ ، ٢٠٧ ، ٢٠٨ ؛ الروح الاعظم ١٤٤ ،

ز

الزبور ١٥٤

الزكاة ٧٨٣ ، ١٩٥١ - الحسنة ٧٧٥ ؛ -الحقيقية ٧٧٨ ، ٧٧٥ ؛ زكاة الاعضاء

٧٧٠ ؛ \_ القلب٧٧٥

الزمان ۱۰۱، ۱۲۰، ۱۲۸، ۱۳۲ ، ۲۲۲،

۲۸۰ ، ۳۸۰ ؛ ـ من حیث هو زمان۲۸۳ ؛ ـ والحدث ۳۳۸ ؛ زمان آدم

٠٥٩ ؛ \_ محمد عم ٢٠٠٠ ؛ \_ المهدى

• **43** • **53** • **15** 

الزندقة ٢ ، ٣٦ ، ٢٦ ، ٤٧ ، ١٠٥ ، ١١٧،

**73/, 1/7, 587, 404, 154, 400** 

778,707

زنديق ۲۲

الزهد ۹۸ه

الزهرة ۲۹۱؛ زهرة الحكم ۹۹ه الزيارات ۲۸۶، ۷۸۵

الزيدية ٤٧، ٢٢١، ٣٤٣، ١٥١٣

الزيغ ٩٩٥

زينة الاولياء ٥٥٠

س

السابق بالخيرات ٣٩

السابقون ٣٠٩

السالكون ٣٣٨

سبحات الجلال ۱۷۰، ۱۷۱؛ \_ الجمال ۱۷۱ السبعة ۱۷۱ ؛ السبع المثاني ٥٥٥، ٦٢٥

السبوحية ٧٠٩

السبيل (= الامام) ٩٩-

الستائر ٦٦٦

الستة ١٩٤

السجدة ١٤٥؛ \_ الحقيقية ٥٥٣

سجود تحية وتعليم ٥٥٠؛ \_ عبودية والوهية ٥٥٢؛ السجود لآدم ٥٥٣؛ \_ للرحمن

٢٠٥، ٣٠٥؛ - ش ٢٥٥

السحرة ٢٢٥

السخاء ٣٠٤

سدرة المنتهى ٢٩٥، ٢٩٦

السر ۱۷۲، ۲۷۱؛ س على سر ، ـ لا يفيده الا سر ، ـ مستسر ، ـ مستور في سر، ـ مقنع بسر ، ـ مقنع بالميثاق ٣٣ ؛ سر

الله في الضمائر ٥٨٣ ؛ سر التوحيــ د التجلي ١٦١ ، ١٦١ ؛ ـ التجلي

الذاتي الحبي ٦٨٢؛ \_ جبرئيل عم ٣٧١؛ \_الخلافة ٥٠٥؛ \_ رب الارباب ٦٨١؛ \_

الربوبية ۲۰ ، ۱۸۳، ۱۸۶ ، ۱۹۶ ، ۲۹۶ ، ۲۹۶

١٨٤ ؛ سر « قاب قـوسين أو أدنى »
 ١٩٤ ؛ \_ القدر ٩٩٥ ، ٤٠٤ ، ٩٠٧ ؛ \_

ملك الموت ٣٧١ ؛ الس المعلوم

٢٢٤ ؛ سر الوجود ٤٤ ؛ - الوجود المطلق ٢٣٥ ؛ - الولاية ٢٣٩ ، ٢٣٠ ،

۲۳۱ ؛ \_ الولاية والامامة ۲۱۲ وبعد ؛

ـ الولاية والتوحيد ٢٢٥

السعادة ٥٠١، ١٥٨ ، ١٨٠، ١٨٨

السفر الاول ٩٩٤؛ ــ الثاني ٣٣٩؛ ــ الثالث ٥٩٥، ٢٩٢، ٢٩٥، ٢٩٥، ٢٩٥، ٢٩٥، السفر بالله (= السفر الرابع ١٤٥)

السفور ۱۹۶ السكر ۳۳۱

السكوت ٥٥٤ السكون ٣٦٤

السكينة ٥٥٣ ، ٧٨٥

السلاطين المجازيون ١٧٩

سلالة أعراق محمد وأخلاقه ( = السلالة الخلقية ) ٣٤٤ ، ٢٤٤ ، ٤٤٤ ؛ سلالة محمد الحسمة ٣٤٤ ، ٢٤٤ ، ٤٤٤

سلب الوجود عن الماهية ١٠٩

سلطنة السلطان المجازى ١٨٠ ؛ السلطنة الكبرى ١٨٠ ، ٣٨٠

السلوك الجسماني ۲۸۸ ؛ \_ الحقيقي الابدى

السماء السابعة ۲۹۷ السماع ٤٦٢ ، ٤٦٤

السماوات ٤٦٦ ، ٤٦٧ ؛ - السبع والارض ٥٥، ٥٥ ؛ - السبع والارضون السبع و٥٠ ؛ سماوات الارواح ١٠١ ؛ - الارواح والروحانيات ٥٩٪ ؛ - مراتب الاروح ٤٧٠ ؛

سمعية الحق ٣١٧

السنة ( أهل ، طائفة ) ٣٩ ، ٤٠ ، ٤١ ؛ سنة الاولين ٩٨٥

سورة الاخلاص ٥١ ، ٥٣ ، ٢٥٦ وبعد ؛ \_ الاساس ٥٣ ؛ \_ التوحيد ٢٥٦ وبعد السياسة الالهية ١٩ ؛ \_ الشرعية ١٩ ؛ سياسة النفوس ٨٨٠

سين المسبحات (= الأمام) ٣٨٣

ش

الشأن ۲۰۹؛ - الالهى ۷۰۷ الشاهد ۱۳۱، ۱۹۷، ۱۹۹؛ - بنفسه لنفسه

٣٢٩ ؛ \_ والمشهود ٣٠٠

الشجرة التي أكل منها آدم ٢٧٥؛ - التي خطب الله بها موسى ٢٧٤ وبعد؛ - الانسانية ٢٧٥؛ - الطيبة ٢٧٤؛ - المباركة ٢٧٦؛ - الطيبة ٢٧٥؛ - المباركة الوجودية ٢٧٤؛ - النبقية ٢٧٥؛ - النبقية ٢٧٥؛ - الوجودية ٢٩٥؛ شجرة الانسان الصغير ٢٧٠؛ - الانسان الكبير ٢٦٥ وبعد؛ - الخلد ١٨١، ٣٧٧؛ - الزقوم ٢٨٠؛ - المام طوبي ٢٧٤، ٢٨٠، ٢٧٠، ٢٨٠، ٢٩٧؛ - الوجود المطلق ٢٥٠، ٢٩٠، ٢٩٠، ٢٧٠، ٢٧٠، ٢٧٠،

شديد القوى ۲۹۲ وبعد

الشر ١٨٨ ، ٥٥٦ ، ١٥٨ ، ٧٧٧ ؛ ــ المحض ٢٧٤ ، ٧٧٧

شرط التعين ، \_ اللاتعين ٢٣٠؛ ـ شيء ٢٣٢؛ \_ الشيء ٣٣٣، ٧٣٣ ( = لا بشرط الشيء)؛ \_ اللاشيء ( = لا بشرط اللاشيء) ٣٣٧ ؛ ش, وط الولاية ٣٩٠

الشرع ٥٩٠ ، ٣٧١ ، ٣٧٢ ، ٤١٥ ، ٢٤٠ ، ١٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ ، ٥٩٠ كالشعاع ٣٧٣ ؛ – ليس بمستغن عن العقل ٣٧٢ ؛ الشرع الألهى ٣٤٧ ؛ – النبوى ٣٤٦ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٤٠ ،

الشرعيات ٣٣٥

الشرق ۲۹۰ ؛ \_ الحقيقي ۲۹۰ ، ۲۹۳ ؛ شرق العالم ۲۹۹ شنآن الفاسقين ٩٩٥

الشهادة ۲۹۲؛ الشهادتان ۸۸۵، ۹۹۰ الشهود ۲۹۵، ۹۹۵؛ وبعد، ۹۹۵؛ الشهود ۱۷ و ولاد، ۹۹۵؛ شهود الاسماء والصفات

٣٤٠ - الجمع في عين التفاصيل١٧٣؛ الحق بلا خلاف ٩٤٠؛ - الحق في الخلق

• ٣٤ ؛ \_ الحقيقة في الاطلاق والتقييد ٣٤ ؛ \_ الذات الاحدية المتجلمة ٣٤ ؛

\_ الذات مع أسمائها وصفاتها ٢٤٠ ؛ \_ الذات وحدها ٣٤٠ ؛ \_ الكثرة ٢٧١ ؛ \_

الكثرة في الوحدة ٣٤١، ٣٤١ ؛ \_\_

الوجود الحقيقى ١٣٢ ؛ \_ الوحدة ١٢٩ ؛ \_ الوحدة الوحدة في صور الكثرة ١٧٣ ؛ \_ الوحدة في الكثرة ٣٤١ ؛ \_ الوحدة

الشواهد ۷۸، ۳۲۳ ، ۳۲۷ ، ۳۳۱ ، ۳۳۲ ،

شوائب الكثرة الاسمائية ٦٨٣ الشوق ١٨٥، ٥٩٨

الشؤون الذاتية ١٥٨ ، ١٨٠، ٢٦٥ ، ٦٦٤، ٢٦٥ ون ١٨٠ ، ١٩٠٠ ؛ شؤون الحق الذاتية ١٧٩

الشيء الارثى ٥٠٣ ؛ - الكسبى ٥٠٣؛ - من حيث ذاته ١٢٢

الشياطين ١٣٥ ، ١٣٧ ، ٤٥٤ ؛ شياطين

الانس والجن ١٩٨

الشيخ ( = الانسان الكامل) ٣٥٣ الشيطان ٢٤، ١٥٠ ، ١٧١

شيطانية الشيطان ٢٠١

الشيعة الامامية الاثنا عشرية ٣، ٤ ، ٥، ٨، ٩، ٣٦، ٣٦، ٨٨ ( للشيعة اعتباران ) ،

الشركان الجلى والخفى ١٢١، ١٣١، ١٤، ٤٤، الشريعة ٥، ١٥، ١٥، ١٦، ١٣٠، ١٤، ٤٤، الشريعة ٥، ١٥، ١٦، ١٣٠، ١٣٠ ( ١٠٠٠) التحصار الشريعة فى ستة من الانبياء الكبار ) ، ٣٤٣، ٤٤٣ تا ١٩٧٩، ١٨٣، ١٠٠ ( ١٠٠ ١٠٠ ؛ - الالهية ١٤٠ ؛ - الاولى ٤٤٠ ؛ - التامية ، - الثالثة ، - الرابعة ، - الخامسة ، - الشادسة ١٤٠ ؛ ١ الخامية ١٢٠ ؛ الخاتمة ٤٤٠ ؛ - الالهية ١٢٠ ؛ - الخاتمة ٤٤٠ ؛ - المحمدية ٤٤ ؛ - المحمدية ٤٤ ، المحمدية ٤٤ ،

الشغق ۹۸ه الشفاء الابدى ۱۰

الشقاق ٩٥٥

الشقاوة ٥٠١، ١٥٨، ١٨٠، ١٨٩

الشكر الحقيقي ٧٧٥

الشكور ٥٠٧

الشمس ۲۹۱، ۳۵۹، ۳۲۰، ۵۸۶، ۵۸۶،

٧٠٧؛ ـ الحقيقية ٣٥٦؛ ـ الصورية ٣٥٩،

٣٥٧؛ شمس الحقيقة ٢٩٤ النبوة والرسالة

٤٦٠؛ ـ الوجود المطلق ٢٦٢

۱۲۲، ۱۲۲، ۲۲، ۲۰۱۰، ۳۸۷، ۲۰۱۰ کا ۲۲، ۲۲۱ کا ۱۳۵ کا ۱۳ کا ۱۳۵ کا ۱۳ کا ۱۳۵ کا ۱۳ کا ۱۳۵ کا ۱۳۵ کا ۱۳۵ کا ۱۳ ک

## ص

صاحب الزمان = القائم المنتظر؛ النور ٤٥٥ صاد الصافات ( = الامام) ٣٨٣ صبح الازل ٢٩ ، ١٧٠، ١٧٢ ، ١٧٣، ٢٥٩،

الصبر ۱۵۸۳، ۹۸۰

الصحو ۳۳۱؛ صحو المعلوم ۲۹، ۱۷۰، ۱۷۰، ۱۲۹، ۳۹۲، ۳۹۲، ۹۹۲، ۹۹۲

الصدر ٣٤٧، ٣٨٥؛ صدر المالم عن الله ٤٠٧ الصدور ١٠١، ١٨٤؛ ـ بلا ابتداء من وجه ومع ابتداء من وجه ٥٠٠٠؛ صدور الموجودات من الله ٤٤٤، ٢٤٤، ٥٥٠،

الصدق في المواطن ٩٩٥

الصراط الحقیقی ۸۹ ؛ \_ المستقیم ۸۸ ، ۹۸، ۹۸، ۹۰، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۶ ، ۹۶، ۹۶، ۹۶، ۸۶، ۹۸، ۸۱، ۲۵۷، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۳، ۳۸۳ (= الامام) ، ۲۰۵۰، ۲۱۲

الصعود عن التعلق بالشواهد ٣٣٣ ؛ \_ عن منازعات العقول ٣٢٧ ، ٣٣٣

صفاء الباطن ٤٥٦ ، ٣٥٥ ؛ \_ القلب ٥١٢ ، ٥٧٠ ، ٧٦ ،

الصفات ٥١، ٧٣، ٥٠١، ١١٤، ١٦٢،١٤٣،

الصفة العقلية الوجودية ٦٣٣ ؛ الصفة من حيث هي صفة ١٤١ ؛ صفة القبول ٩٩١ الصلاحية ١٢٥ ؛ – الكلية ١١٥ الصلاة ٢٨٣ ، ٥٦٥ ، ٣٥٣ ، ٢٥٣ ، ٤٢٤ ، ٥٥٠ : –

الحقيقية ٢٢، ٢٧٨، ٢٧٥؛ ــ المفروضة ٢٠٢؛ صلاة الجماعة والجمعة ٢٨٤، ٢٨٠ ، ٢٨٠

صلصلة الجرس ٢٦٢ الصلوات الخمس ٩٩١

الصمد ٢٥

الصمدية المطلقة ٥٠

الصنايع ٣٢٧ ، ٣٣٢

صنعة النقش والتصاوير ( لاهل الروم واهل العين ) ٥٣٦ ، ٥٣٧

الصور العقلية المجردة • ٥٦٠ ؛ \_ المتجلية في المرآة ١٣٨ ؛ \_ المتغيرة ٤٨٢ ؛ \_

المثالية ٥٦٠؛ ـ المجردة عن المواد ع\$ عور الحروف ٧٠١، ٧٠٣؛ ـ الحق ٩٤٤؛ ـ العالم الحق ٩٦٠؛ ـ العالم ١٩٤٤؛ ـ المظاهر ١٦٦، ١٦٤، ١٦٦، ١٦١، ١٦٠، ١٧٠؛ ـ المعلومات ١٦٠؛ ـ الممكنات ١٧٩، ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩، ١٨٩، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠٠، ١٠٠٠، ١

الصورة ٣٣٣ ، ١٨١ ، ٣٨٤ ، ١٦٨ -٦٦٩ ؛ \_ الانسانية ٣٨٣، ٣٢٤؛ \_ الانسانية البشرية التامة • ٤٥؛ صورة اسم رباني ١٨٧؛ - الالفية ١٩٩؛ - الانسان ٣٥٣؛ \_ الانسان الكامل ٧٠٩؛ \_ الانسانية ٧٠٠ ، ٧٠٠ ؛ \_ الباء ٧٠١ ؛ \_ البائمة ٦٩٩، ٧٠٠؛ \_ بسم الله الرحمن الرحيم ٢٩٥، ٣٦٥؛ \_ جبرئيل الحقيقية ٢٩٣؛ \_ الجيم ٧٠٧؛ \_ الجيمية ٧٠٧؛ \_ الحق ٢٢١، ١٨٠، ١٦٧؛ - الخالقية ٢٩٩ ؛-الخلوب ٧٠٠ \_ الخلقية ٩٩٦؛ \_ الدال ٧٠٣؛ \_ ذات الممكن ٧٠١؛ \_ الرحمن ٤٥، ٤٤٥؛ \_ الكثرة ٩٧٩؛ \_ المظاهر ٢٨٠ ؛ \_ النور ٤٦٣ ؛ \_ الوجود الباطن المطلق ١ • ٧؛ \_ الوجود الظاهر المتعين المضاف ٧٠٠

الصوفي ٥٥، ٧٤

الصوفية ٣، ٤، ٥، ٨، ٩، ٢٣، ٧٣، ٠٤٠١٤، ٢٦٢ و عن عن وبعد ، ٢١٨ ، ٠٢٠ ( المحجوبون عن الحق) ، ٢٢٢ ، ٢٢٧ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢، ٢٣٢، ٣٣٨

۲۱۲، ۹۱۵، ۲۰۷؛ \_ الحقة ۲۱۷،۲۱۲،
 ۲۲۲ ؛ \_ المحضة ۲۱۳ ؛ صوفية هذا
 الزمان ۲۱۶

الصوم ۲۸۳، ۲۲۶؛ ــ المفروض ۲۰۳؛ صوم شهر رمضان ۹۹۰

ض

الضدان ٦٣٤

الضلال ٨٨٤، ٨٩٤، ٩٠٢

也

طاء الطواسيم ( = الامام) ٣٨٣ ألطاغوت ٢٦٨

الطالب للوجود الخارجي. ٢٦٠

الطاهر٢١٦

الطائفة الامامية ۲۲۲؛ ــ الحقة ۲۲۱، ۲۲۰؛ ــ الشيعية الاثنا عشرية ۲۲۱؛ طائفة السنة ۲۳، ۱طائفتان ( = الشيعة والصوفية) ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۸۶، ۹۹، ۶۶۳

الطبائع ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۲۹، ۲۷۲؛ \_ الاربعة ٢٣٤ ؛ \_ العنصرية ۲۰۷؛ \_ الممكنة الوجود ۲۰۷

طبقات حجب الكفار ٢٨٠ ؛ ـ الكشوف ٢٨٠

الطبيب الصورى ٣٦٩؛ \_ المعنوى ٣٦٩ الطبيعة ١٩٤؛ \_ الجنسية ، \_ النوعية ٢٥٢؛ \_ الكلية ٢٩٧؛ طبيعة العدد ٣٣٣؛ \_

> الوجود ٢٥٠، ٢٥٢ طرف اليسار، ـ اليمين١٣٧ طرق الارض، ـ السماء ٢٢٩ الطربة ٧٧٤؛ ـ الراكسة ٩٩

الطريق ۹۷ ؛ \_ الى الله ۹۹ ؛ \_ الاوسط ۸۹ طريق الرياضات والمجاهدات والخلوات

١٩٤ ؛ \_ النجاة ٨٩ ؛ \_ النظر ١٩٤ الطريقة ١٤، ١٥، ١٦، ٣٨، ١٤، ٧١،٢٢، , ምሃ**ዓ** ሀ ምደደ , ምደም , ፕሃሃ ነ የፕፕ FX7, . 40, 180, 178 : - Hazakis ٧٠٧؛ طريقة الانساء ٢٧؛ - الاولماء ٢٧؛ -الائمة المعصومين ٥ ؛ \_ الشارحين ٣٢٨؛ - المحققين ٢٨ ؛ - المشايخ ١٠٤ طلوع الانوار الروحانية ٢٦٦ ؛ ــ الشمس ٢٠٥١ ، ٢٠١٤ \_ الصبح الصادق ٢٠٦ ؛ \_ القم ، ٥٥٤ الطمس الكلي ٢٠٥، ٥٠٧ الطوائف الاسلامية والغير الاسلامية ٢٢١ ؛ \_

> المحمدية ع الطور (= العقل الاول) ١٧٥ طي الزمان والمكان ٤٧٢ الطس ٢١٦

الطين ١٨٠، ١٩٩٠ ، ١٩٩٠ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، V . 0

## ظ

الظالم بنفسه ٣٩؛ الظالمون ٢٣ الظاهر ٥،٥ ، ٣٣ ، ٣٨ ، ٤٧ ، ٥٥ ، ٥٥ ، ٥٥ ٧٠ ( کماله ) ٦٨ (علمه ) ٦٧ ١٠٨ ، ١١٦ ، ١١٥ ، ١٠٤ ، ٨٨ ، ٧١ (اسم الله) ، ۱۶۳ (الحق) ، ۱۶۷،۱۲۰، ١٨٠، ٢٠٥، (احكام اسمه) ،٥٠٠، P+Y, 7/Y, P0Y, F0Y, F7Y, F74, ٣٨٣، ٣٨٨ (له مرتبة النبوة) ، ٩٩٠، ٣٩١ ، ٣٩٢ (النبوة مختصة بالظاهر) ، .T\7,7\0 .0X\ .0++ .£Y+ .£YY ١٣٤، ٢٧٦، ٢٧٩، ٣٩٣، ٢٠٧، ٧٠٠؛ | الظن ٢٧٩

\_ غير المظير ١٨٨؛ \_ في الاعداد٢٦٩؛ - في عين الباطن ١٦٥ ، ٣٠٩ ؛ - في مظهر ١٣٦ ؛ \_ ليس الظاهر غير المظاهر ٢٦٤ ؛ \_ من حيث الذات والوحود ٠٦٠ ؛ \_ المطلق ٠٦٠ ؛ \_ والمظاهر ٣١٥، ٣١٦؛ ظاهر اسم الشيعة ٣٨ ؛ \_ الإنسان الكمير ٥٥٧ ؛ \_ الجيروت، ٧٠٠؛ \_ الحقيقة المحمدية ٧٠٤ ؛ \_ الشربعة ٢٢٢، ٣٢٤ ؛ \_ العلوم ٤١؛ \_ القرآن ٠٣٥ ؛ \_ الملكوت ٧٠٧ ؛ \_ النسي ( = مقام النبوة) ٧١٤

الظاهرية ١٦٨؛ ظاهرية الحق ٣٠٧، ٣٠٩، ٠١٠، ٣١٧؛ \_ وجود الحق ٠٧٠

الظل ۱۷۷ ، ۱۷۸ ، ۲۶۰ ، ۲۶۱ (الوجود الاضافي) ، ٥٣٥ ؛ ـ الأول ١٧٩ ؛ ـ الثَّاني ١٧٩، ٢٦٩؛ ظل الآله، - الله في الارض ١٧٩ ؛ ظيور الظل بالنور ٢٦١ الظلال ١٧٥، ١٧٧

الظلم ٢٣، ٨٣٤ ، ٢٣٤ ، • ٤٤

الظلمات ۲۰۲۰, ۲۲۲، ۸۲۲، ۷۲۳ ، ۲۸۳ ، ٠٣٠، ٢٤٥، ٢٧٥ ؛ - الثلاث ٧٢٢ ؛ ظلمات رؤية الغير ٢ ؛ \_ الكثرة ٢٥٤٩ ـ المعارضة والمجادلة ٢٥٥ ؛ الاخراج من الظلمات٢٦٣

الظلمة ٤٥ (= العدم) ١٧٨، ١٧٩، ٥٥٠، ١٣٦٧، ٣٦٧، ٣٦٧ ظلمة التعلقات ٧٧٥؛ \_ الغمرية ٣٧٣

> ظلومية الانسان ٢١ الظلمة ٥٧١

ظهر آدم الحقيقي، ٥٤٠ ؛ \_ الانسان الكمس ۲۹۲ ؛ - القرآن ۳۰۰ ، ۲۱۰ الظهور ٥٦، ١٠٠، ١٠٠، ١٤٤، ١٤٢ (الخلق، الصدور) ۲ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۲ ، ۱ ، ۲ ، ۲۱۸ (کیفیته) ، ۹۰۹، ۵۰۳، ۲۰۸۰ 14/47777 34F, +3F, /FF, 77F, ٥ + ٧ + ٨ ، ٧ + و و الكثرة الخلقية ٥ ٩ ؛ \_ بصور الموجودات ١٦٢ ؛ \_ بصورة كل موجود ١٤٥٤ ـ في الخارج ١٨٦،١٥٩ ـ في صور المظاهر ٥٥١ ؛ ظهور الاسماء والصفات ١ ٣٩ ؛ \_ الالف في صور الحروف ٧٠١ : - الانسان الكبير ٦٩٧ ؛ \_ أولياء الله ٤٢٠ ؛ \_ الحق ٣٣٠ ؛ \_ الحق بصور الاعيان ١٨٩؛ ـ الحق بصور معلوماته ٧٧٧ ؛ \_ الحق بصورة الكل ١٩٤٤\_ الحق بصورة كل موجود ١٩٣١٩\_ الحق بصور المظاهر ٢٠١ ؛ \_ الحق في صور الموجودات ١٩٠ وبعد ، ٧٠١ ، ٤٠٤؛ \_ الحق في العين ٦٨١ ؛ \_ الحق في نفس بطونه ١٦٨ ؛ \_ الحق لخلقه ٣١٥ ؛ \_ الحق وظهور الاشياء به ٢٥٨ ؛ \_ الحقيقة المحمدية ٧٠٧ ؛ ـ الذات في مظاهر الاسماء والصفات ١٧٣٤ ـ الرب بصور الاعيان ١٨٤؛ \_ الساعة ٣٢٣ ؛ \_ الشرع ٣٧٢ ؛ \_ صور المخلوقات ٢٦٠؛ - الظل بالنور ٢٦١؛ -عيسى عم ١٩٤٤؛ \_ الفاعل بصور المظاهر ٦٨١ ؛ \_ الفيض الاول 70 ع - القائم المنتظر ٢٢٣؛ \_ الكمالات ٧٠٧ ؛ \_ مشخصات الكلى

الطبيعي ٢٥٢ ؛ \_ المعاني ٧٤٧٠ و: \_ المعاني العينية ٩٦٤؛ \_ المعاني في القوة العاقلة ، .. في مرتبة القلب ، . في مرتبة الروح، في مرتبة السر، ـ. في مرتبة الخفي ٠٤٧١،٤٧٠ الممكن في الخارج٣٥٣؛ - الموجودات ٢ ؛ - النبوة والرسالة ٨٥٤ ؛ \_ النقطة ١٦٥ ؛ \_ النور في القلب ١٤٥٠ ؛ \_ نور النبوة ٢٦٠ ؛ \_ نور الولاية ٢٤٠٠ ـ الواحد بصورالاعداد ١٩٩١ \_ الواحد بصورة العشرة ١٩١١ \_ الواحد بصورة كل عدد ١٩٣١؛ \_ في صور الاعداد ١٩٠ وبعد ؛ \_ الوجود ٣٢٥، ٣٥٩ تا ٧١٠؛ \_ الوجود بصور الاشياء ٦٣٣ ؛ \_ الوجود بصور الحقائق ٠٠٠ ؛ \_ الوجود بصور المنظاهر ١٠٠٠ . الوجود بصورة الصدين ٦٣٤؛ \_ الوجود في صور الموجودات ١٠٧٤ ـ الوجود في المظاهر ١٠٦؛ \_ الولاية من الامام على عم ٥٩ع ظهورات الماطن ٦٧٨ الظواهن ٣٨٥؛ ظواهن الأشياء ٢٠٧

المايد ١٩٥، ١٩٩، ١٠٧

العارف ١٣١، ١٧٤؛ \_ الكامل الموحد٢٠٤؛ \_ المحقق ١٥١ ، ٢٥٤ ؛ \_ والمعروف ٣٠٠

العارفون ه ۹ ، ۳۰۹ ، ۳۷۲ ، ۳۹۱ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ؛ ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ؛ ۱ ؛ ۱ ، ۲۷۱ ؛ بالله وخليفته ۳۰۰ ؛ - المحققون ۳۰۸ ،

 $| l_{n} | l_$ الشيادة المطلقة ٠٠٥٠ الشيادة والحس ٥٧٩ ؛ - الصورة ٢٣٦، ٢٣٧ ، ١٤١٧ ٥٤٠ ؛ \_ الطبيعة ٣٨٧ ؛ \_ الطمأنينة والاستقامة ٤٥٧؛ \_ الظاهر ٢٧٧، ٧٧٧، ٥٥٧،٥٥٠؛ الظلمة ٧٣٧؛ العقل ٤٥٠ العقول ٧،٢٦٥ ٣٤ العقول والمجردات ٧٦٥؛ \_ العقول والنفوس المجردة ٥٥٩؛ \_ العلم . ٤٥ ؛ \_ العين . ٤٥؛ \_ الغيب ٣٥٧، ٢٩٩، ٥٥٥ ؛ - الغيب والعقول ٧٩٠؛ \_ القدس٣٩٤ ؛ \_الكثرة ۷۷۲۲۹۲٬۲۹۳٬۲۹۳٬۲۹۳٬۲۷۷ الکثرة والتفصيل ٢٩٥ ؛ \_ المثال ٣٥٦، ٢٦٤، ٥٥٥، ٥٧٠ ؛ \_ المثال المطلق ٤٦٧ ، ٠٠٠ ( = الملكوت ) ؛ \_ المجردات ٠٠٠ ؛ \_ المحسوسات ٣٥٦ ؛ \_ المعاني ٢٠٥، ٩٣٥، ٢٥٢؛ \_ المعنى ٢٣٦ ؛ \_ المظاهر ٤١٧ ؛ \_ المظاهر والكثرة ٥٤٥؛ \_ الملك ٢٦٩، ٢٥٣ ، ٥٥٥، ٠٢٥؛ - الملكوت ٢٦٨، ٢٥٣، ٢٠٠١؛ - النفوس٢٥٥؛ - النور٣٦٧؛ - الوحدة Y , YYY , YXY , YYY , Y العالمية ٢٠٤٤؛ عالمية الحق ٣١٩، ٢٨٤ المام . ٤، ١٣٧، ١٣٩ عماد الرحمن بالحقيقة ٥٥٣ العمادة ٣٧٦؛ \_ الماطنة ٧٧٥ ؛ \_ الشرعمة الظاهرة ٧٠٠ ؛ \_ الظاهرة ٧٧٠ ؛ العبادات الشرعية ٢٨٣

العمارة ٢٩،٧٩، ٥٣٠

العبد الحقيقي٧٠٥

\_ الرباني ۳۰، ۳۷، ۳۷، ۴۹، ۱۹۹( = الامام) ؛ \_ والمعلوم ١٨٦ العاكم ١٤٤، ١٧٩ ، ١٨٠ ، ٢٦٧، ٢٦٨ ، ٦٦٩ ؛ \_ الانساني الجامع لجميع العوالم ٥٦٠؛ \_ الصغير ٢٧٠ ، ٢٧١ ، ٤٢٤، ٣٤٥، ٢٥٥؛ \_ العقلي ١٣٢ ؛ \_ الكسر ٢٧٠، ٢٧١، ٣٤٥، ٧٥٥، ٢٥٥ \_ المظلم الكدر ٢٧٢ ؛ عالم الاجسام פרץ, ארץ, רסש, פשם י 20 ! -|V=3(1)| الاجسام المحض = غرب العالم) |V=1|\_ الاجسام والجسمانيات ٢٦٤ ، ٢٦٦ ، ٥٥٥ ؛ \_ الاجسام والمجسمات ٥٦٠ ؛ \_ الارواح ۱۳۷ ، ۲۲۰، ۲۰۳ ، ۳۳۵ ، ٠٤٠ ؛ \_\_ الارواح الجبروتية والملكوتية ٥٥٩ ؛ \_ الارواح الصرف ( = شرق العالم ) ٢٦٩ : \_ الارواح والمجردات ۲۹۸ ، ۵۹۰ ؛ \_ الارواح والروحانيات ٢٦٤ ، ٢٦٦ ، ٢٨٨ (= المسجد الاقصى)، ٥٥٥؛ \_ الاعمان الثابتة ٥٥٥ \_ الآفاق ٢٣٦، ٩٨٧ ، ١٥٤٤ \_ الامر ٢٥ ١،٢٥٩؛ \_ الانفس ٢٨٩،٢٣١، ٤٤٥؛ \_ الياطن ٢٦٩، ٢٧٧ ، ٢٥٩؛ \_ باطن الباطن ٢٦٩؛ \_ البيان ٥٤٥ ؛ \_ التجرد ٣١٣؛ \_ الجبروت ٧٠٦،٢٦٨ ؛ ــ الجسم والجسمانيات ( = المسجد الحرام ) ۲۸۸ ؛ \_ الحس ۲۵۳ ؛ \_ الحقايق ٥٦٩ ؛ \_ الحقيقة ٧١٤ ؛ \_ الخلق ١٤٦ ، ٣٥٦ ، ٥٣٥؛ \_ الخمال • ٩٤؛ - الروحانيات • ٢٩؛ - الشهادة ٩٩،

عبدة الشمس ، ــ القمر ، ــ الكواكب ٣٦١ العبودية ٥٠٠، ٢٦٢؛ ــ الحقيقية ٢٠٠٠

\_ المحضة ٧٠٥

عتمرة رسول الله ٤٤١، ٤٤٢

العجم ٣٥٥، ٣٩٤ ، ٣٤٤ العدالة ١٩٣

العدد ٣٣٣، ٩٨٩؛ عدد أسباط بنى اسرائيل، البروج ، - ساعات الليل والنهار ، الشهور، - العيون الصادرة من عصا موسى
٢٣٢؛ - الاقطاب ٢٣٥؛ - الانبياء ٢٣٥؛
- اولى العزم ، - الاوصياء ، - الاولياء
٢٣٥؛ - الائمة عم ٢٣٨ تا ٢٤٢ ؛ الرسل ٢٣٥؛ - سور القرآن، - الملائكة

العدمية ٢٦٢ ؛ عدمية الحقائق ١٩٨ : - الظل في نفسه ٢٦١

العرب٤٣٤، ٥٣٥، ٢٣٤، ٣٤٤

العرض ٢٥١

العرفاء الموحدون ٣٢٩ وبعد ، ٣٣٥،٥٧٥.ــ المحققون ٣٢٩

> العرفان ۸۰، ۲۱۸ عرفت ربی بربی۲۹۷

> > العروج ۲۰۹ العروش ۲۲۵

عزرائیل عم ۲۸۷، ۲۸٤

العزم ٥٤٥

عشرية العشر ١٩١

العصمة ٢٣١ وبعد، ٢٣٦، ٢٤٢، ٣٤٢، ٢٤٢، ٢٤٢، ٢٤٥، ٥٥٢ ( لزومها للانبياء والائمة) ، ٢٤٢، ٢٤٧، (أمر خفي ، ثبوت عصمة الامام) ، ٣٥٣ (أمر خفي) ، ٢٣٧، ٢٩٥، ٢١٥؛ عصمة المهدى ٤٥٥

العظمة ١٦٤

العقل ١٣٧ ، ١٨٨ ، ١٨٨ ، ١٨٨ ، ۷۰۷، ۲۱۲، ۱۳۲، ۷۶۳، ۱۷۳ (خلاف الشرع) ، ٣٧٣ (العقل والشرع) ، ٣٧٣ (شرع من داخل ، كالبصر) ، ٢٥،٥١٤ ( عرش الله ) ؛ العقل الاول ١٠٠ ح، ١٩٥، ١٤٦ ، ١٧٤ ج، ١٧٩، ١٩٣١، ٤٩١، ٢٣٧، ٠٨٣، ١١٤، ٠٥٤،٢٢٤، ·040,045,370,340,640 ٩٣٥، ٣٤٥، ٤٤٥، ٨٤٥، ٩٤٥، ٥٥٠ ٥٦٥ ( يعلم به الاسم الرحمن) ، ٥٦٥ ( = جبرئيل ، الرحمن ) ، ٥٦٦ ( = الرحمن)، ۲۷ ه ( = الطور)، ۵۸۵،۲۸۵، YAF, AAF, • PF, • • Y, Y • Y, A • Y) العقل الثاني ٧٨٧ ؛ العقل بالفعل ٢٧٧؛ \_ بالملكة ٢٧٧؛ \_ السليم ١٨٤؛ \_ الفعال ٢٩٦ ح ( = الامام ) ؛ \_ الفعال الكلي ٣٦٢ - الكلي ٤٤٩ ، • ٥٥ ؛ - المستفاد ٣٧٣؛ \_ المنور بنور القدس ٣٥٣ ؛ \_ الهيولاني ٣٧٢؛ \_ والشرع ( الفضل والرحمة) ٣٧٥؛ \_ والنقل ٢٥٩، ٢٦٠؛ \_ والنقل والكشف، ١٠١١؛ عقل الكل V • V

> العقلاء ٢٧٩ العقلمات ٣٣٥

العقول ٥٤١ ، ٢٠٨، ٢٦٩ ، ٢٧٦، ٢٢٣ ، ٢٢١ ، ٢٢١ المقارقة ٢٦٤ ؛ \_ المجردة ٨٨٨؛ \_ المفارقة ٢٣٥

العلاقة الصورية ٥٠٢ ؛ \_ من حيث الولاية ٢٠٥٠ \_ المعنوية ٢٠٥

العلامة الختمية ٣٩٨ ، ٣٩٩، ٣٣٤ العلائق الدنية ٣٩٤

العلل ۳۳۰ ، ۳۳۰

العلم ١٣، ٣٣ ، ١٨٦ ، ٢٥٣، ٣٩٣، ٢٠٤، ۲۸٤، ۲۸٤، ۹۶٤، ۱۵، ۲۲٥ و بعد ( المناسبة بين العلم والماء ) ، ٥٥٣ ، ٧٠٥، ٦٤٣، ٦٤٢، ٩٠٧ (نفس الظهور)، ٧٠٦؛ العلم الارثى ٢٣١؛ ـ الارثى الالهي ٢٧٤ تا ٢٧٥ ؛ \_ الألهى ٤٩٤ ، ١٣٥٠ ٣٦٧ و بعد ؛ - الالهي الهادي ٣٦٢ ح ؛ \_ الماطن ٣٥٣؛ \_ الماطن الحقيقي الارثير • ٢٥؛ \_ بالله • ٩٤؛ \_ متفاصيل الموحودات ٢٤٥ ؛ \_ مالجز ئمات إلز مانية ١٨١ ، \_ بالجسم المطلق ٣٢٥؛ \_ بالعدد والهيئة ٣٢٥؛ \_ بالعلة ٢٨٤؛ \_ بالمعلول ٢٨٤؛ \_ بالملائكة والشياطين ٣٣٥ ؛ \_ بوجود الله • ٩٤؛ \_ التام • ٤٧؛ \_ الجزئي ١٨١؛ - الحقيقي ٢٢٨، ٤٥٥؛ - الرسمي ٢٢٨، ٣٥٣؛ \_ الرسمى الاكتسابي ٢٧٦ وبعد ؛ \_ الرياضي ٥٣٢،٥٣١ - الطبيعي ٥٣١، ٢٣٥ ؛ \_ الظاهر ٣٥٣، ٢٧٤، ٣٠٥، ٤٠٥ (حاصل بالكسب)؛ \_ الفرقاني ٥٤٥؛ ـ الفرقاني والقرآني ١١٧ ؛ ـ في القلب ٧٧٤؛ \_ القديم ١٩٨ ؛ \_ القرآني ٥٤٥؛ \_ الفرآني الجمعي الحقيقي ١٤٥ ؛ \_ الكسي ٢٣١، ٢٠٤٤ - الكسيرالرسمي ٤٧٢ تا ٢٧٥؛ - الكلي ١٨١؛ - اللدني 1977 , 103, 703 ; - Illeis, IVIA السماوي ٥١١؛ \_ اللدني الغيبي ٤٥٨؛ \_ اللدني الكشفي ٩٤٤؛ \_ المطلق ٢١٥؛

- المجازى الرسمى ٢٥١٦ النافع ٢٧٤؟ - النبوى الالهى ٤٤٩، ٥٥٨؛ - والعالم ٣٥٣؛ - اليقيني ٤٩٣

علمه تع بذاته ١٨٤، ٥٨٥؛ علم الاصول ٢٥٩ ــ الافلاك والانجم ٢٣٥ ؛ ـ الانبياء والأولياء ٠٥٠ ؛ \_ التصوف ٤٩٧ ؛ \_ التفسير ٢٩٥؛ \_ التوحيد ٦٨ ، ٤٩٤ ، ٥٩٤؛ \_ الجمع ٢٣٧، ٤٣٣، ٢٣٣؛ \_ الحديث والاخبار ٢٩ ؛ \_ الحروف والاشارات الحرفية ٣١٤ ؛ \_ الحق٧٩؛ \_ السلوك ١٧٤ ؛ \_ الشريعة ٣٤٤ \_ الشعر ٢٢٥١ - الصرف ٢٧٥١ - الطب ٢٣٥ ؛ \_ الطريقة ٣٤٠ \_ الظاهر ٢٦٤ إلظاهر الرسمي ٢٠٠٠ ـ ظاهر الشريعة ٢٣٤ ؛ \_ العروض ٢٦٥ ؛ \_ العلماء ٣٤ ؛ \_ الفرقان التفصيلي ٥٤٥؛ \_ الفروع ٢٩٥؛ \_ الفقه PYO ، 100 ؛ \_ الفناء PYY، ٣٣٤، ٣٣٦؛ \_ القرآن ٤٥٠ \_ القرآن الحقيقي الجمعي ٥٤٥؛ \_ الحقيقي الجمعي 18/12, PTO: - 112Kg 343, 7P3, omm ؛ \_ اللسان ٧٧٤ وبعد ؛ \_ اللغة ٢٢٥؛ \_ المعاد٣٣٥؛ \_ المعادن ٣٣٠؛ \_ المعانى والبيان ٧٧٥؛ \_ المنطق٨٥٥، ٥٣١ ؛ \_ النبوات ٥٣٣ ؛ \_ النحو ٧٢٥؛ \_ الوحى ٥٥٠؛ \_ اليقين ٥٤٥، ۵ ۶۳، ۱ ۶۶، ۱ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲، ۳ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰ ۲ ، ۲ ۰

العلماء ۳۸،۳۶، ۳۸،۳۶؛ ـ الاسلاميون ١٦٤٤ ؛ ــ الالهيون ۴۹۳؛ ـ الحقيقيون ٢٢٥ ؛ ـ الخواص ( = ورثة الانبياء )

3.0؛ - الراسخون ۲۷۳؛ - الرسميون ٣٤٠؛ - الرسميون ٣٤٠؛ - المحققون ٥٧٥ ؛ - الناظرون ٢٩٤؛ - الورثة ١٤٩، ٥٥٤ ؛ علماء الامامية ٢٢٨؛ - الباطن ٣٢٤، ٨٩٤ ، ٩٠٠؛ - الاسلام ٢٦٨؛ - الشريعة ٢٧٠؛ - الشيعة والسنة ٢٤٠٤؛ - الطريقة ٢٧٠؛ - الظاهر ٣٢٤، ٨٤، ٨٤، ٨٤، ٨٤٠، ١٠٥، ٥٠٥، ٢٠٥، ٥٠٥، ١٦، ٣٣٠؛ الفرقان التفصيلي ٥٤٥ ؛ - علم القرآن التفصيلي ٥٤٥ ؛ - علم القرآن الحقيقي الجمعي ٥٤٥؛ - القشور ٣٣٦؛ الحقيقي الجمعي ٥٤٥؛ - القشور ٣٣٣؛

العلوم الارثية ١٤، ٨٤، ٢٢٤، ٣٣٧، ١٥، ٠٢٠؛ \_ الارثية الالهية ٢٧٤ تا ٢٧٥؛ - الارثية الحقيقية ٨٤٤ إلالهية ٨٠٥، ١١٥ ؛ \_ الباطنة ١١٥ ؛ \_ الحاصلة بواسطة الحواس١٥، ١٦٥؛ \_ الحاصلة من الوحى والالهام والكشف ٥٠٦ ؛ ــ الحقيقية ٥٠، ٥٥، ٨٦، ٨٢٧ ، ٥٥٥، ٥٧٤، ٩٨٤، ٨٩٤، ٩٩٤، ٨٠٥،٠١٥، ١١٥، ٣٢٥، ١٤٥٤ تا ١٨٥١ الحقيقية الارثية ١٨٥؛ \_ الحقيقية الارثية الالهية ٢٠٥٦٤ - ١٦- الدينية ٢٥،٦٥ ٢٠٤ الرسمية ٥٠ ، ٦٨ ، ٦٨ ؛ - الرسمية الكسبية ٢٦٥ تا ١٣٥٤ ـ الظاهرة ١١٥، ٢٧٥٤ - العربية ٧٧٥، ٨٠٨٥؛ العقلية ٨٧٥؛ -الفرقانية ٢٥٥ ؛ - الكسبية ٨٤، ٢٢٤، ٤٧٢،٤٣٧ تا ٢٠٥١ - الكسمة الرسمية ٤١،٨٤٤ - الكلية ٧٢٥ - المتداولة ٩ : \_ المقصودة بالذات ٧٢٥ ؛ علوم الانبياء

والاولياء ٢٧٢ ؛ \_ الانبياء والرسل والملائكة ٥٠٨ ؛ \_ أهل الظاهر ٣٣٥ ؛ \_ الائمة عم٢ ٢٠،٢٤؛ البواطن ٢٢٠،٢٢٥؛ \_ الحكمة ٣٥١ ؛ \_ الشريعة ٢٤ ؛ \_ الشريعة والطريقة والحقيقة ٣٥٣ ؛ \_ القرآن ٤٠٣

العلة ٨١١ ، • • ٣٠ – الاولى ٣٨٦؛ ــ الغائية ٧٧١، ٣٧٩

1 leal = 770

العمد المعنوى ٥٥٧

العمل ١٥٤ - الخالص ٢٢١؛ - الصالح ٢٦، ٢٧، ٢٧، ٢٦، ٢٥٠، ٢٥، ١٣٠ ح ( = ولاية الامام) ، ٨٥٥، ٩٨٥ ، ٤٩٥ ؛ - الغير الصالح ٢٦

العمومية ٧٥، ٤٧٦، ٤٠٥ العمي الآخروبة ٧٤٥

العناصر ١٤٥، ٢٤٦، ٢٢٦، ٢٧٦، ٢٦٦، ٢٦٤، ٢٣٦، ٢٣٢، ٢٣٢،

**٦٩**٨ ، ٢٣٨

العناية السابقة الازلية ٥٠٧

عنقاء مغرب ۹۸

العوالم الكلية ٢١٥، ٢٢٥

العوام ۳۹، ۶۰، ۱۰۰، ۱۰۵، ۲۳۷، ۳۵۰، ۲۰۱۱، ۳۰۹، ۲۲۸،۳۷۲، ۲۰۰۰،۲۰۳؛ ـ من الصوفية۲۲۹

العيان ٩٠، ٢٠٤، ١٠٤ العين الباطنة ٨١، ؛ \_ الباطنة القلبية ٩٧٥؛ \_

البصرية ٤٩٤، ٢٩٥، ٤٧٥؛ - البصيرية ٢٩٩، ٢٩٥، - البصيرية ٢٩٩، ٢٩٩، ٢٩٩؛ - الظاهرة ٢٩١، ٢٩٩؛ - الظاهرة ١٨٥؛ - الظاهرة ١٨٥؛ - الظاهرة ١٨٥؛ - الظاهرة ١٨٥؛ - اللفورى ٢٨١؛ - الكافورى ٢٨١؛ - الله ٢٩٠؛ عين الاعيان ٢٦٤؛ - الله ٢٨٠؛ - البصيرة ٢٦٦، ٢٩٨، ٢٣٠، ١٠٠٠؛ - الجمع ١٠٠٠، ٢٥٠، - الحقيقة ٢٤٠؛ - الحقيقة ٢٤٠؛ - الحقيقة ٢٤٠؛ - الحام ٢٨٠؛ - القلب ٢٠٠٠؛ - الولاية ٢٨٠؛ - الولاية ٢٨٠؛ - الولاية ٢٨٠؛ - البقين ٢٥٠، ٢٠٠، ١٠٤، ٢٠٠، ٢٠٠،

غ

غامض الفهم ٩٩٥

الغاية القصوى ٤٩١،٤٧٧

الغثاء ٣٨، ٣٩

الغرب ٢٦٦؛ غرب العالم ٢٦٩

غروب شمس النبوة ٤٦٠ ؛ ـ القمر ٥٥٩

الغلاة ٤٧، ٢٢١، ٥٠٠٢

الغناء المطلق ٢٦٢

الغني ١٩٠، ٢٠٠، ٢٧٧، ١٣٢، ١٤٢، ١٥٢؛

\_ الذاتي٦٦٣ ؛ \_ المطلق ٥٠

الغواشى الحسية ٢٦٧

الغوامض الملكوتية ٧

غور العلم ٩٩٥

الغيب ٢٥، ١٦٣، ٢٩٦، ٢٢٣، ١٥٥١٨٥،

١٦٦، ٢٠٦ ؛ \_ المحجوب ٤٨٥ ؛ \_

الاسلامية ٤؛ الفرقة الحقة ٤١ الفرقان ١١٦ (= العلم التفصيلي) ، ١٥١؛ ـ التفصيلي التفصيلي ١٥٤؛ ـ والتفصيل ٢٥٥

الفروع۲۸ه الفسق ۲۶

الفصل ٣٦٤ ؛ \_ الفصول المقومة ٥٨٠ الفضل ٣٧٥

الفطرة ٢، ٥٥؛ \_ الاصلية ٣٤٩، ٥٧٥ فعل الله ٤٤١؛ فعل ابليس ، \_ آدم ، \_ موسى، \_ أبى جهل ١٤٨؛ \_ \_ ابليس وفرعون ٢٧٧؛ كل فعل منسوب الى محله ١٥٠ وبعد ؛ المحل الصادر منه الفعل ١٤٨؛ نسبة كل فعل الى مظهره ١٤٨ وبعد

الفقر ۲۳۱، ۲۲۹، ۲۷۹ ؛ \_ الذَّاتي ۱۳۳۳ الفقر ۲۳۳ الفقر ۱۳۸۰ الفقراء ۲۰۵۸، ۱۳۰

الفقير ٠٤٩٠ ٧٧٥

الفكر ٨٨٧، ٩٠٤، ١٩٤ الفلاسفة ١٨٤، ٢٨٤، ٢٨٦

الفلك ١٩٤ ، ٢٠٧ ؛ \_ الاطلس ٢٥٥ ؛ \_ الثانى ٢٨٧؛ \_ المحيط العام ( = الولاية) ٢٤؛ فلك الحياة ٢٥٥٠ وح ٢١٠ \_ الوحود ٤٤٠

الفناء ٤٤،٤ • ٣٣٦،٣٠٤ • ٢؛ - الحقيقى ٩٩؛ - فى التوحيد • ٨؛ - فى الحضرة الواحدية ٢٨؛ - فى الحق والبقاء به ٩٥، ٣٥؛ - فى الذات مع بقاء الرسم الخفى ٢٨؛ الفناء الكلى ٢١٥ ، ١٠٥ ؛ - المحض ٤٥٧ ، و٠٠ ؛ فناء الجهة البشرية فى الجهة الربانية ٣٣٩؛ - الخلق ٣٣٣؛ -

المضاف ٥٥٥ ؛ \_ المطلق ٣٩١ ، ٥٥٥،

الغير ۱۷۹، ۲۲۲، ۲۷۵، ۱۹۹۳ وبعد، ۲۰۰۶، ۲۰۰

الغيرية ۲۱۷، ۲۳۲، ۳۱۰، ۳۱۱ ، ۲۰۰ **ف** 

الفاتحة (سورة) ٥٥٥، ٥٥٥ ، ٢٠٥ الفارقليط ١٠٤، ١٠٤ الفاسقون ٢٣

الفاعل ٢٧٦، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٦؛ الفاعل بمعنى الحق من حيث الذات ١٨٦، ١٨٥، ١٨٥، ١٨٠، ١٨٦، ١٨٥، ١٨٠، ١٨٦، ١٨١، ١٨٦، ١٨٨٠

الفاعيلة ٢٠، ٢٠١، ٦٦٢ ، ٦٦٤ ، ٦٦٨ الفتح في النفس، \_ في الروح ٤٧٠ الفتوة ٢٣١، ١٩٥

الفراسة ٢٦٨

فراغ الفلب ٣٤٥ فرحة العماد ٣٨٨

الفردية ٣٥١ ، ٧٠٥ ؛ \_ التثليثية ٣٥٣ فرعنة (اقرأ: فرعونية) فرعون ٦٧٨

الفرعونية ۲۷۸ ؛ فرعونية فرعون ۲۰۱ الفرق ۱۱۵، ۲۱۸، ۱۱۹، ۳۹۱، ۲۷۸، ۳۲۹،۲۱۸

الرسوم ٣٣٨ ؛ \_ الرسوم والآثار ٣٣٩؛ \_ الشاهد في المشهود ٧٣، ٤٠٢،٤٣٠؛ -الطالب في المطلوب ٧٣ ؛ -- العارف في المعروف ٤٠٤، ٣٦٤؛ \_ العدد عن نفسه ٣٧٩؛ \_ العبد في الحق ٣٩٣؛ \_ العبد في الرب ٣٦٤ ، ٣٦٦ ؛ \_ الكل مطلقاً 790 ؛ \_ المحب في المحبوب ٢٧٥ ، Y . £

الفؤاد ٧٤٧، ٧٨٥

الفواعل ١٠٥ ( الاسماء الالهية ) ، ١٤٩ ، (19 . 1) . (1) . (1) . (1)

الفيض ٢٣٧، ٢١٤ ، ٤١٧ ، ٦٨٩؛ \_ الاعظم ١٩٩٢ - الأقدس ٢٩٣، ١٨١ ، ١٨٢ ، القبول ٧٧٥ ٣٨٣ ؛ \_ الألبي ٢٩١، ٢٧٥ ؛ \_ الأول ۱۰۰ ح ، ۱۷۶ ح ، ۳۰۰ ح ؛ ـ الرحماني ٥٥٥ ؛ \_ المقدس ٣٨٣،٦٨٢؛ فيض التجلي الدائم ٦٨٢؛ \_ نور المبدع 229

ق

قاب قوسین ۲۹۳، ۲۰۵، ۲۹۶

القابل ١٨٥، ٩٧٦، ٠٨٠ ، ١٨٦ ، ٥٨٦ ؛ \_ للاحتلافات والاعتمارات ٦٨٧ ؛ \_ للعدم ٣٥٣ ؛ \_ المطلق ١٨٥ ، ١٨٠ ؛ \_ والمقبول ١٨٦،١٨٥؛ قابل من وجه، فاعل من وجه آخر ۲۸۳

القابلية ١٨٥ ، ٠٠٠ ، ٢٠١ ، ٢٣٨ ، ٩٤٣ ٠٨٨، ١٨٦؛ قابلة الوجود ٢٦٠ القادر ٥٦٥

قادرية الحق ٣١٩

القائم بالبواطن ٤٧؛ \_ بالقدم ٧٨؛ \_ لله ۳\ محححه

القائم المنتظر (محمدبن الحسن، الامام القائم، امام هذا الزمان، صاحب الرزمان ، قطب الوجود، قطب الوقت ، الامام الثاني عشر، المهدى عم) ٠٠١، ١٠١ ، ٢٠١، ٣٠١، ٤٠١، ٣٢٢، ٤٢٤، ٢٢٧، ٣٥٧؛ انظر «الميدي» أنضاً

القائمون بالظواهر ٧٤

القيض ١٣٣١

القيلة ٥٥٥، ٧٧٥ ( الحضرة القدسية ) ؛ قيلة عیسی، ۔ موسی ۳۵۵

القدر ١٤٩ ، • ١٥

القدرة ۲۱۷، ۶۶۳، ۲۶۳ ، ۷۳۲، ۲۰۷ ؟ \_

الاولية ٥٣٥

القدم ۳۳۷ ، ۱۳۳

القدماء ٣٥٤، ٥٨٤

القدوسية ٢٠٩

القرابة الحقيقية ٥٠٣، ١٢٥، - المجازية

0 + 7

القرار في التوحيد ٢٦٤

القرآن ١١٦ (= العلم الاجمالي) ، ٢٩٢، ٧٥٣، ٣٠٤، ٢٥٤، ٥٥٥ (= الذكر) ٧٢٥، ٩٦٥ ؛ القرآن الحقيقي ٩٣٩ ، ٢٤٥؛ - الناطق ( = الامام) ٣٨٣ القرب ٢٧٩، ٣٩٣ (مقام الولاية) ؛ \_ الالهي ٩٦: \_ من الله ٩٩؛ قرب آدم، \_ موسى، - ابراهيم، - محمد من الله ٩٧

قرة أعين البصيرة • ١٠ الفسط ٤٣٨، ٤٤٠

القشر ٥٠٥

القصر الذي له اثنا عشر برجاً ٣٣٨

قصة نوح • • ٥

القضاء ٩٤١، • ١٥

القطبية الكبرى٤٤٦، ٣٨٤

القلب ۱۱۵۱،۱۳۸،۱۳۷، ۲۶۰، ۲۵۰، ۱۵۰۰

٥/٥، ٢/٥،/٢٥، ٢٢٥، ٤٤٥،٨٥٥، ٤٧٥ (= المصدرة) ، ١٨٥ ، ٢٨٥ ،

۱۹۵، ۸۸۵، ۱۹۲، ۲۰۷؛ \_ الانسانی ۲۸۵، ۱۹۳، ۲۰۷؛ \_ السلیم

000 ؛ \_ الصنوبرى 350 ؛ \_ الصورى 000 ؛ قلب الانسان 070 ؛ \_ الانسان

الصغير ٥٥٥؛ \_ الانسان الكبير ٢٦٩؛\_

العارف ۲۷۶ ، ٤٤٤ ؛ ـ المؤمن ٣٣٣؛ ـ النبي ۲۹۰

القلم ٧، ١٤٤، ٥٠٠، ٣٨٣ (الامام) ، ٤٤٠،

070, 030, 000, 370, 070, 770

(العقل الاول) ، ٥٦٧ ، ٥٧١ (الانسان الحقيقي، المعلم الحقيقي)، ٥٨٦،٦٢٠؛

- الأعلى • ٣٨ ، ٤٣٥ ، ٨٨٢ ، ١٩٤

الفلوب ۲۰۸، ۲۷۸، ۲۷۸، ۲۰۸، قلوب الاولياء ۲۰۸، ۲۷۸، ۱۰۰، آدم ۲۰۸، ۱۰۰،

القيار ٢٠٤

16 Kis . 73

القهر ۷۱ ، ۱۱۶ ، ۱۹۷ ، ۳۱۷ ، ۳۷۳ ،

العارفين ٥٨٥ ؛ \_ العداد ٢٧٥

القمر ١٩٢، ٥٥٩، ٣٦٠، ٥٥٤، ١٨٥؛ قمر

212

القهرية ١٧١

القوابل ۱۰۰ (= المظاهر) ، ۱۱۹، ۱۶۹، ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۹۸،

۲۰۲، ۲۰۲۰ \_ المتحلمات ۹۸۳

القوالب الحسية ٤٩٠

القوانين الالهية ٩٦؛ ـ الشرعية ٣٨٧؛ ـ النموية ٣٨٧؛ ـ

القواة الصورية ، \_ المعنوية • ٢٩

قوسا الوجود والمكان ٢٩٤ ؛ القوسان ٧٠٨،

٧ • ٩

الفوة الشهوانية ٣٧٨ ؛ \_ العاقلة ٧٠٠ ؛ \_ \_ الغضية ٣٨٨ ؛ \_ \_ المتخيلة ٤٨٠ ؛ \_ \_ المنخيلة ٤٨٠ ؛ \_ \_ المفكرة ٤٦٠ ؛ ٠٧٠

القوى الروحانيةوالجسمانية • ٧٤٪ ــ النفسانية ٧ × ٤٠

القياس ٢٤٧، ٢٤٤، ٢٥٥، ٥٣١، ٢٣٥، ٢٣٥ القيام بأركان الشريعة من حيث الباطن، ـ من حيث الطاهر ١٥٠١ الأمر المعروف ٥٥٠ - من المراتب الثلاث ( الشريعة والطريقة والحقيقة ) ١١٥ ؛ قيام العبد بالحق

القيامة ٢٩٥، ٧٨٥ ؛ ـ الصغرى ٥٥٠ ؛ ـ الكبرى ٥٥ ، ١٨٨ ، ١٨٩ ، ١٨٥ ، ١٨٩ ، ١٨٥ ،

القيود الاعتبارية ١٢٢ قيومية الحق ٩٩٨

5

الكانى (الحرف) ٢١٠ الكافر٣٧٧؛ الكافرون ٣٣ الكامل المكمل ١٥١، ٣٥٤ الكبرياء ١٦٤ الكبرياء ١٧٤٨

الكتاب ٧٦٥ ؛ \_ الالهى ٤٥ ( = الوجود مطلقاً ) ؛ \_ المبين ٤٥ ( ، ٣٨٣ ( = الامام) ، ٤٣٥ ؛ \_ المسطور ٧٦٥ ( = النفس الكلية) ؛ \_ والسنة ٣٢٣ ؛ كتاب المحو والاثمات ٢٦٤

الكتب الالهية ٢٦٦ ، ٢٦٥ ؛ \_ الكلامية للشيعة ٣٥٧؛ كتب الشيعة ٢٢٦،٢٢٦،

كتمان الاسرار ۱۷، ۳۰؛ \_ أسرار الله ۱۹ وبعد ، ۲۳؛ \_ أسرار الائمة ۲۲؛ \_ السر ۳٤

الكثرة ٢، ١١٥، ١١٦، ١٦٥، ٢٠٢، ٢١٧، ٢١٧، ١٦٥، ١٨٥، ١٨٥، ١٩٥، ١٩٤٠ الله ١٩٤٥ الكثرة في الوحدة في الكثرة في الوحدة في الكثرة الكثرة الكثرة الاسمائية ١٩٤٤، ١٣٩، ١٣٩، ١٧١؛ العتبارية ٢٥، ١٧٠، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٨، ١٨٤، ١١٤٠ الخارجية ٢٥، ١٨٥، ١٠٤٠ الخلقية ١٧١، ١٠٤، ١٨٦٤؛ العددية ١٤٤١؛ الوجودية ٣٨٧؛ الوجودية

۱۰۲، ۱۳۳ ؛ كثرة المظاهر ۱۱۳ ؛ ــ الوجود ۳۲۵، ۲۰۹ تا ۱۲۰؛ الكثرات الاسمائية والفعلية ۱۱۵

الكثير ۲۰۱٬۱۹۹؛ ـ في عين الواحده۱۹. ـ في عين الوحدة ۱۹۸، ۳۱۰

كدورة الباطن ٢٥٦ الكرامة ٢٧٩ الكرامية ٩٠٥

الكرسى ١٨٢، ٥٠٧، ٢٨٦ ، ٢٦٤، ١٥، ٥٢٥، ١٤٥، ٥٥٥

> الكروبيون ٢٣٧ الكسب ٥٠٧، ٥٠٨ الكسوف ٢٩١

الكشايش ٥٥٥، ٢٠٥، ٢٢٥

الكشفيات ٢٩، ٣١٨

الكعبة ٢، ٨، ٣٨٣، ٢٨٤

الکفار ۲۲، ۹۷، ۱۰۱، ۲۸۰، ۲۵۰، ۷۷۰

الكفر ۲ ، ۳۹ ، ۶۶ ، ۵۰ ، ۱۲۷ ، ۱۷۹

774 الاعتبارية ١٣٥٠ - الذاتية ١٣٢، ١٣٣٠ PO/1 XF/1 FX/1 F+71 +FF13 XF? \_ الذاتية الازلية القدسية ٦٨٣ ؛ \_ المخفية الباطنة المقتضية للظهور ١٦٠ كمون الاشماء ٥٥٠ كمية أنواع الموجودات ٢٣٣ 00. «...5» الكنز الحقيقي ٢٠٠؛ \_ المخفى الباطن٤٠٧؛ كنز الرموز ٥٣٠ الكينة ٢٠٥٠٢٥ الكواكب السمعة ٢٣٧ ، ٢٣٧ 11202, 134,124 الكوكب ٥٥٩، ٣٦٠، ١٨٥ الكون ٦٣٤ ، ٦٣٥؛ \_ في الخارج ٦٢٤ الكسانية ٤٧، ٢٢١ كمفية الصدور ٤٨١ الكسماء ٢٣٥ لا مشرط شيء ولا بشرط لا شيء ١٢٢ اللاتعسن ۲۳۰، ۲۳۲، ۴۶۲ لا شيء صرف ۲۹۲ اللاشيء المحض ٢٢١، ١٨٥، ١٨٥، ١٨٦،

· 7 6 9 . 7 7 1 . 7 7 . 0 0 1 . 7 0 9 77.

اللاهونية ٢٠٥ اللب ٣٥٣، ٣٥٥، ٣٨٦، ٧٨٥ ؛ - الخالص

> ٣٥٥ ؛ لد الله ٥٥٥ لماس التقوى ٢٣١

اللذات الجسمانية ٥١١ ؛ \_ الروحانية ٥١١ لسان آدم الحقمقي (= جبرئيل) ٥٤٣ ؛ -

(= الظلمة) ۱۲۲، ۲۳۸، ۲۳۹، ۲۳۰، ۲۰۰ 7.9 . 099

الكل ١٩٥ ، ٢١٠ ؛ \_ من حيث الكل

الكلام ٦٨ ؛ كلام الله ٢٥٦ وبعد؛ \_ أمير المؤمنين ٣٦ ؛ \_ الانساء ٢٥٦ وبعد ، ٧٨١ و بعد ؛ \_ أهل الست ١٨٧ ؛ \_ الاولياء ٢٥٦ وبعد ؛ \_ الأئمة ٣٦، ٤٤، ٣٤؛ \_ النبي ٣٦

الكلمات ١٦٤ ، ٢٧٥، ٥٣٠ ح ( = الانوار) ٩٤٥ ، ٦٩٨ ( كلمات الله ) ، ٦٩٨ ؛ \_ الاليبة ٢٠١٠؛ كلمات الله ٧ ، ٢٠١٠؛ \_ القرآن ٣٠٠

الكلمة التامة ( = المجردات والمفارقات ) ٠٥٠ ؛ \_ الكبرى ( = الامام) ٥٣٠ ح؛ \_ المعنوبة والغيبية ( = المعقولات) ٠٥٥ ؛ \_ الوحودية ( = الخارحيات ) • ٥٠ ؛ كلمة الله ٤٩٠ ؛ \_ الاسلام ٢٣٨ ؛ - الكفر ٥٩٥

الكاي ٢٣٧، ٣٣٠؛ \_ الطبيعي ١٥٦ ، ٢٥٢ كليات حقائق العالم ٥٦١ ؛ \_ الشيء ٧٧٤ كلية الحق ١٩٤

الكمال ١٨٧، ٨٨٨ ، ١٨٨، ١٩١، ٣٧٢، ١٧٤، ٦٧٦، ٦٧٨؛ ٩٠٠ ؛ - بحسب الظاهر، - الياطن ٢٥؛ - الحقيقي ١٨٥٠ ـ المطلق النوعي ٣٥٨ ؛ ـ والنقص ، بالنسبة إلى ظهور الحق بصور المظاهر 197

الكمالات ١٦٩، ١٧٣، ٢١٢، ١٤٠، ١٣٣! الاسمائية والصفاتية ١١٥ ، ١١٦ ؛ \_ |

م

الماء ٣٣٧ ، ٣٦٧ (ماء الحياة الحقيقية) ، ٠٨٠، ١٨٣، • ٣٩، ٢ ٩٣، ١ • ٤، • ٢٤، و ٠٨٠ ، ٥١٥ و بعد (المناسبة بين الماء والعلم) ، ٥٠٧ ؛ الماء الحقيقى ٥٩ ، ١٠٥، ١٥، ١٥، ١٥، ٣٧٥ ؛ – الصورى ٩٥، ٢٧٥ ؛ – المطلق ٢١٥ ؛ ماء الحياة ٣٧٥ ، ٤٢٥ ؛ – العلوم الحقيقية ١٨٥ المائية المحضة ٢٠٠، ٢٠٠٠

المادة الاولى ٦٩٣ ؛ مادة الجسمانيات ٦٩٣؛ \_ العلم ٦٩٣ ؛ \_ النور الالهي القدسي

المألوه ١٨٠، ١٨٧، ١٨٥ (بمعنى الحق من حيث العلم والمعلومات) ، ١٨٧، ١٨٧، ٣٢١، ٣٢٤ والمطلق ١٨٥؛ \_ المطلق ١٨٥؛ \_ والمربوب والمفعول ١٨٨

المألوهية ١٨٥؛ ـ والمربوبية والمفعولية

الماهية ٥٦ ، ١٠٩ ( الوجود الزائد عليها ، وجود الواجب نفسه ماهيته ) ، ١٣٢ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٤ ؛ الماهية ١٤٨ ؛ ماهيته تع ٤٧٤ ، ١٩٤ ؛ الماهية الحقيقية ٣٣٣ ؛ \_ الخاصة ١٦٤ ؛ \_

اللطايف ٣٠٠ ؛ لطايف القدس ٢١١ و اللطف ١١٤، ٢٤٦، ٢٤٧، ٣٧٣، ١٧٤ ؛ \_ الخاص ١١٩ ، ٢٧٥

اللطيفة الانسانية ٨٩

لفظ المطلق ۲۳۷ ؛ \_ الوجود ۳۳۰ اللقاء ۲۱۲، ۹۶، ۹۳۰ = الحقيقى ۲۷۰؛ \_ الموعود ۲۲۸

لواء الحمد ٢ ؛ لواء محمد العام ٣٩٧؛ اللواء الخاص بامة محمد ٣٩٧ ؛ لواء النبوة والرسالة ٣٩٧

اللوازم ۱٦٤ ، ٧٩٩ ، ٤٨٠ ؛ لوازم اللوازم ٧٩٤

اللوح المحفوظ (١٤٥، ٢٠٥، ٣٨٣ (الامام))، ١٥٤، ٢٦٦، ٢٦٤، ٥٢٥ ، ٢٢٥ (قلم لما دونه) ، ١٣٥، ٥٣٥، ٥٣٥، ٤٤٥، ٥٣٥، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥٥،

ليس في الوجود الا هو ١١٤، ١٦٢، ١٨٥، ١٨٨، ١٨٨، ١٢٤؛ - الا هو ومظاهره ١٨٨، ٢٨١، ١٨٨، ٢٠١٤؛ - الا هو ومظاهره ٢٨١، ٣٠٥؛ - سوى الله وأسمائه وصفاته وأفعاله ١٩٥٠؛ - سوى الله والمائه وصفاته وأفعاله ١٩٥٥؛ - المائم وسفاته والمائم والمائم وسفاته والمائم والمائم

ليلة القدر ٢٦٣ ؛ ـ الكثرة الخلقية الرسمية الاعتبارية ٢٨٨

٤٩٧

المجتهد ۲۸ه

المجردات ٥٥٠

المجعول ١٩٨، ١٩٩، ١٩٨، ٣٨٣

مجعولية الحقائق والمظاهر ٦٨١

مجلى الاسم الباطن ٢٧٠

مجموع الانسان الكبير ٢٦٩ ؛ المجموع من

حیث هو مجموع ۲۷٤

المجموعية ١٣٠٥؛ ـ الصورية ٢١؛ مجموعية

الحق ۱۹۶ ؛ \_ المراتب المحمدية ۳۰۰

المحاط ٣٦٣ ، ٨٠٧

المحب ٦٧٩

المحبة ٢٨٦ ، ٣٩٤ ، ١٥٥ ؛ - الحقيقية ٢٨٥ ؛ - الذاتية الكامنة في المبد

494

المحبوب ٦٩، ٢٧٢، ٤٠٢ ، ٢٧٢

المحدثات ٩٠٠

المحسوسات ٢٣٥

المحققون ١٠، ٢٢١، ١٩٨، ٢٢١، ١٧٢،

0 17, P77, +77, + 17, + P3, YP3,

0/0,370,777, 707, 707

المدققون ٣٧٢ ؛ \_ الموحدون ٦٤١ ؛

محققو العلماء ٣٣٤

المحل الخاص الضادر منه الفعل ٦٧٦، ٧٧٧؛

\_ الراجح ٢؛ \_ المنظور فيه ٦٨٢ ؛ \_

محل الاجمال ٢٥٠ ؛ \_ الاعتقاد ٨٨٥ ؛

المطلقة الاعتبارية ٦٣٤ ؛ \_ الممكنة ١٩٨١؛ ماهية فرعون ٢٧٨؛ \_ النفس ٢٨٥؛ \_ الوحود ٢٣١ \_

- الوجود ١٣١

المباحثة ٢٩

المبدأ الحقيقي ٥٨٠ ؛ مبدأ الفيض ٧٠٩

المبدئية ١٤٠

المتأخرون ٧٤، ٨٣ ، ٣٥٤

المتابعة ٠٠٠ ؛ \_ الحقيقية ٣١٥

المتبوع ٣٨٧ ، ٣٩٠، ٢٢١

المتجلى ١٦٥، ٢٠٥

المتخلى ٢٠٥

المتصرف في الوجود ( == الرحمن ) ٥٤٨،

007,002,000

المتعلم ٤٤٩ ؛ \_ الاول ( = آدم الحقيقي)

٥٣٩ ؛ \_ على سبيل النجاة ٣٧، ٣٩ ؛

المتعلمون( = الشيعة) ٣٨

المتعين ٥٥٠ ؛ \_ الأول ٤٧٥

المتفلسفون ٤٩٧

المتقدمون ٧٣، ٧٤

المتكلمون ٤٠٤، ٣٣٨، ٣٣٨، ٤٥٤، ٤٧٤،

779 ,77.

المتنبى ٣٩٢

المتوسطون ٣٣١، ٣٣٦

المثل الاعلى ١٢٠ ، ١٨١ ، ٢٧٤ ، ٣٠٦ ,

۰ ۲۰، ۲۰۷ ، ۱۳۳ ، ۱۲۷۲ ؛ مثل عیسی

كمثل آدم ٢٩٤

المجادلون ٤٩٧

المحادلة ٢٩

المجالي ١٩٨، ١٩٨، ٢٠٨، ٣٤٧ ، ٣٥٩،

- الاعيان ٧٦٥ ؛ - التفصيل ٧٦٥ ؛ - الروح والانس ٩٩٤ ؛ - الملوم ٧٦٥ ؛ - الفناء ٨٦٨

محو الانانية ٣٦٤؛ ــ الموهوم ٢٩، ١٧٠، ١٧١، ٣٩٢، ٣٤١، ٩٣٤

المحيط ٥٥، ٩٧، ٩٠٧، ٢١٢، ٣١٣، ٢٧٢، ٢٧٣، ٢٠٠٠ و المطاق ١٧١٠ ١٠٠١ و ١١٨١

المخلوق ٣٢٤، ٣٦٥، ٣٩٣؛ \_ في العلم، \_في العين ٣٨٠؛ مخلوق من وجه، الخالق من وجه آخر ٣٨١؛ المخلوقات ١٧١ المخلوقية ٣٠٠

المداد ۹۷ (قربه بكل حرف) ، ۱۰۷ (ظهوره بصور الحروف) ، ۱۰۸ ؛ \_ والحروف ۳۱۲،۳۰۹

> مدارج الظهور والبطون ٤٠٧ المدركات الجسمانية ٥٧٠ المدعو بلسان الانبياء والاولياء ٦٣٥ المدينة الحصنة ٤٣٨

المراتب ٣٨٢؛ -- الالهية ١١٦؟؛ - الالهية والكونية والكونية والأولية والآخروية ٢٥؟؛ - المحمدية ٥٩٠؛ - الوجودية والكونية والذهنية ٣٣٩؛ مراتب الاسلام ٩٥٠؛ - الاسلام والايمان ٢٠٦؛ - الاسماء الاكوان ٢٠٠؛ - الأنسان ٢٩٦؛ - الانوار ٢٨٠؛ - الاولياء غير متناهية الانوار ٢٨٠؛ - الاولياء غير متناهية - الايمان والتقوى والتوحيد ٢٥٥؛ - الحقيقة التوحيد ٨١٠؛ - الحقيقة

۲۷۷؛ - الشريعة ۲۷۷؛ - ظلمات الكفار ٢٨٠ ؛ - العارفين ٢٨٠ ؛ - العارف ٢٥٥ ؛ - العارفين ٢٩٥ ؛ - عالم الاجسام وعالم الارواح ٨٦٠ ؛ - علم الكثرة ٣٩٣ ؛ - العقل ٣٧٧ ؛ - الكفر والشرك ١٥٧ ؛ - المظاهر ٤٥٠ ؛ - الموجودات ٣٣٠ ؛ - الوجود ٢٩٠ ، ٣٠٢ ، ٩٨٢؛ - اليقين ١٠٣٠ ، ٣٠٠

المرآة ۲۸۲؛ ـ القلبية ٥٣٥، ٥٣٦، ٥٣٥؛ مرآة الحق ٢٥٥، ٦٨٨، ٩٩٤؛ ـ العبد ٢٠٥؛ ـ المؤمن ٢٧٦؛ المرايا (مثال) ٢٠٠، ٢٠٠، ٣٠٢، ٢٠٤؛ -الكثيرة ٢٧٨ وبعد

المربوب ۱۸۷، ۱۸۰، ۱۸۲، ۱۸۳ (کـل موجود هو مربوب اسم من أسماء الله)، ۱۸۴ (دوام الربوبية بدوام المربوب)، ۱۸۲ (بمعنی الحـق من حیث الاسمـاء والصفات)، ۱۸۷، ۱۸۷، ۳۲۶، ۳۲۶، ۱۸۷، ۲۳۵، ۲۳۵، ۱۸۷،

المربوبات ٣١٩؛ ـ الازلية ١٨٠ المربوبية ٣١٩، ١٨٥، ٣١٩

المرتبة الاولى فى الظهور ٥٥٩؛ - الثانية فى الوجود ٥٥٩؛ - الجمعية ٥٥٩؛ - الجمعية ٥٥٩؛ - التجمعية ١٩٥٩؛ - التجمعية ١٩٥٩؛ - التحميل ١٩٥٩؛ - التحميل ١٩٥٩؛ - الانبياء، - الائمة ١٩٨٧ وبعد؛ - خاتم الاولياء ١٠٤؛ - التكميل ١١٨٠؛ - الرسالة ٢٨٦ وبعد؛ - الرسالة ٢٨٦ وبعد؛ - السلوك ٢٩؛ - العقل والفكر ٢٩٤؛ -

in by ! - الحق بالتفسيل في عين الجمع الحق بالحق بالحق بالحق الموجودات ٢٨٧ ! - الحق بالحق الموجودات ٢٨٧ ! - خليفة الله ٣٥٥ ، ٣٥٥ ح ! - ذات الحق في المظاهر ١٨٥ ! - الشاهد ١٩٥١ المشهود ٤٠٢ ! - الشواهد ٣٣٣، ٣٣٣؛ - الظاهر ٢١١؛ - العبد نفسه ١٣٥٠ - العارف ربه بنوره ٢٦٧ ! - العارف المعروف ٤٠٢؛ - عالم الملكوت ١٨٥ ؛ المعروف ٤٠٢؛ - عالم الملكوت ١٨٠ ؛ - العبر ٢٦١ ، ١٢١ ( الشرك ) ، ١٢١ ، المحب المحبوب ٤٠٢ ؛ - وجود الحق المحب المحبوب ٤٠٢ ؛ - وجود الحق الواحد الحق ١٩٧١ - الوجود الحق الواحد الحق ١٩٧١ - الوجود الحق الواحد الحق ١٩٧١ - الوجود الحق ١٩٥٠ - الوجود واحد ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥ - ١٩٥٠ - ١٩٥٠ - ١٩٥ - ١٩٥٠ - ١٩٥ - ١٩٥ - ١٩٥ - ١٩٥ -

المشاؤون ٢٧٩، ٣٨٤

المشايخ الامامية ٢٢٧ ؛ \_ الصوفية ٣٢٥ وبعد

المشبهی ۲۲۰ المشتری ۲۹۱

مشرب المعارف ٤٨٤ ؛ ــ الولاية ٢٠٩ ،

المشرق ٣٥٥ ؛ \_ الصورى ؛ \_ المعنوى ٣٥٦ وبعد ؛ المشارق ٤٣٨

المشركون ۷، ۹۷، ۲۸۰، ۲۵۰

المشهود ۱۳۱

المشير ٧٣ المشنئة ١٩

المصدر ۹۳۶؛ مصادر الافعال ۱۳۳ المصنوعات ۳۳۱، ۳۳۲ المضاف ۲۲۰ القلب ٥٥٨؛ \_ الكشف ٥٨٥؛ \_ النبى • ٣٩٠ \_ النبى - النبوة ٣٨٦؛ \_ الولاية ٣٨٦؛ \_ الولاية ٣٩٠؛ \_ الولى

مرتبتا الاطلاق والتقييد ٦٦٢

مرجع جميع الانبياء ، \_ جميع الاولياء ٤٣٠ المرسلون ٤٤٥

المرشد ٥٦٦

مرفعة الممكن ٤٨١

المركبات ٤٨٠، ٣١،٤٨١ ، ٣٠٥ ، ٢٠٨ مركز الدائرة ، ٣٨٨ ، ٣٩٤

المرة السوداء ٤٩٧

المريض الصورى ، \_ المعنوى ٣٦٩

مسألة التوحيد ٤٩٧

المستحقون ٩١٣ ؛ ــ للميراث ٥٠٠ المستفدون ٥٠١

المسجد الاقصى ٢٨٣ ، ٢٨٦ ، ٢٨٨ ، ٢٩٠، ٢٩٨ ، ٢٩٨ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٠٠٠

۲۸۸ ، ۲۸۹ ، ۲۹۰ ؛ مسجد الكوفة ۲۸۷

المسلم الحقيقي ١٣٠ ؛ المسلمون ٣٦ ، ٣٧، ٧٠

> المسموع ٤٧٣ المسيح ١١

المشاعر ١٦٧، ٣٠٣، ١١٤

المشاهدة ۳۰ ، ۲۹ ، ۱۱۱ ، ۱۱۱ ، ۲۰۱ ،

PAY, • PY, **PP**Y; 177, Y37,777,

٠٩٥، ١١٥،٥٩٥، ٤٠٢؛ الجلية ٢٦،

٩٩٥ ؛ \_ القلبية ٧٠ ؛ مشاهدة الآفاق

والانفس ٢٠١؛ - الانبياء والاولياء ١١٦،

١١٧ ؛ \_ آيات الحق ٧٧٥ ؛ \_ الجمع

مطابقة عالم المعنى وعالم الصورة ٢٣٦، ٢٣٧؛ ـ عالمي الآفاق والانفس ٢٨٣ مطالعة عالم الجبروت ٥٨٠

المظاهر ۹۷، ۵۰۱، ۲۰۱، ۱۱۹، 371, 231, 051, 751, 851, 471, 171, 771, 771, 371, 881, 1.77, X+Y, P+Y, Y/Y, P/Y, F0Y,3F7 ( ليس الظاهر غير المظاهر ) ، ٢٧٦، ٧٩٧، ٨٩٧ (الآمات) ، ٩٩٩، ٩٠٩، ٥١٥، ٣١٨ ( الخلق والاشياء والعالم) ، ,001,272, 784, 784, 384, 487 377, 377, 127, POF, XFF, YVF (غسر مجعولة) ، ۹۷۷، ۹۷۸ ، ۹۷۹، ٦٩٧ ، ٦٩٧ ؛ -- الاسمائية والصفاتية ١٢٦ ؛ \_ إلا فاقية والانفسية ٥٥،١١١، 7/1, 40/, /47, 747, 447, 67, - الألهية ١٣٤، ١٨٠؛ - الجسدية ١٣٧؛ \_ الجسمانية ٦٦٦؛ \_ الحروفية ١٩٩٤ \_ الروحانية ٦٦٦؛ \_ الغيبية والشهادية ٣١٣؛ \_ الكثيرة ٢٦٦؛ \_ الوجودية ٢٠٢ ؛ مظاهر الاسماء والصفات ١٦٣ ، ٦٦٥ ؛ \_ الأسماء والصفات والافعال ١١٤؛ \_ أسماء الله القهرية ، \_ اللطمفة ٦١٣ ؛ \_ الحق ٢٧٥، ٢٦٧، ٩٥٥ ؛ \_

الحقيقة الكلية الاولى ٦٩٥، ٢٩٦؛ - الحقيقة المحمدية ١٤٤؛ - خاتم الاولياء ١٠٤؛ - الدنيا والآخرة ٢٥٦؛ - الذات الالهية (= الانبياء) ٣٩٧؛ - السماوات الروح المحمدى ١٤٤؛ - السماوات والارض ٢٥٨؛ - الكمالات والصفات والاسماء ٣٦٥؛ - الواحد ٢٠٠١؛ - الوجود ١٧٣٠

المظلم ۳۲۳ م المظیر ۹۲، ۲۳۲

المظهر ١٦٥ ، ١٦٩، ٢٠٣ ؛ \_ الأعلى ( = الرحمن) ٢٠٥٤٧ه؛ - الأول ١٤٤٤-الخاص ٥٦٩ ؛ \_ العام ٥٦٩ ؛ \_ من حيث الاسماء والصفات ١٦٠ ؛ \_ مظهر آثار الملكوت ٢٠٦؛ ـ الاحد ٢٠٦؛ ـ اسم الله ٢٤٤- اسم الله من حيث المعنى ( = آدم الحقيقي) ٥٥٩ ، ٥٥٥ ( = الانسان الكبير من حيث باطنه) ؛ \_ اسم خاص ( = كل فرد من أفراد العالم ) ١٣٥ ؛ \_ اسم الرحمن ٢٤٥ ؛ \_ اسم الرحمن من حيث الصورة ( = آدم الحقيقي) ٥٥٩، ٥٥٩ (الانسان الكبير من حيث ظاهره ) ؛ \_ اسم الرحيم ( = الانسان الكبير من حيث نفسه) ٥٥٧ ؛ ـ اسم واحد ١٣٤ ؛ \_ الاسماء الالهية والحضرة الواحدية ( = عالم الاعيان الثانية ) و و السماء الجلالية ١٣٧ ؛ \_ الاسماء الجمالية ١٣٦ ؛ \_

الاسماء القهرية ١٣٧ ؛ - الاسماء اللطيفة ١٣٧ ؛ \_ الاسم الجامع ( = خانم الولاية) ٤١٧ ؛ \_ الباطن المطلق ( = اسم الرحمن ) ٥٦٠ ؛ \_ باطن النبي (= المهدى) ٣٥٤؛ \_ التفصيل الاسمائى ٥٠ ؛ \_ جميع الاسماء ١٣٤، ١٣٧ ؛ \_ جميع الاسماء الجلالية والجمالية ١٣٥؛ \_ جميع الاسماء والصفات والكمالات ١٣٧ ؛ \_ جميع العلوم ٢٤٥؛ \_ الحضرة الاحدية ، \_ الواحدية ٥٦٠ ؛ \_ الحق ٦٨٦ ؛ \_ الحقيقة الاولى ٦٨٦؛ \_ الذات المطلقة (= اسم الله) ٥٦٠ ؛ \_ الذات المقدسة ٥٥٧ ؛ \_ الرحمن ( = آدم الحقيقي) ٢٤٥، ٣٤٥! \_ الرحمة العامة ٧٥٥١ ـ صورة الانسانية ٧٠٠ ؛ الظاهر المطلق ( = اسم الرحيم) ٥٦٠ !\_عالم الاعبان الثابتة (=الجبروت) ٥٦٠ ؛ \_ | عالم الجبروت (= الملكوت) ٠٦٠؛ \_ عالم الملكوت ( = عالم الملك) ١٠٠٠. الولاية العامة ٣٠٠

المظهران الرحمن الرحيم ٥٦٩ المظهرية ٢٠٠، ٢٦٠؛ مظـهرية الاعيان ١٨٤٤؛ ــ الامام ١٨٤

المعاد ٣٥٨ ؛ - الاصلى ٥٨٠ ؛ - الحقيقى المعاد ٣٥٨ ؛ - الحقيقى

العمادن ١٩٤، ٧٠٨

العمارف ٣٢٧ ؛ \_ الالهية ٥، ٤٨٩، ٥٦٥ ؛ \_ الجبرونية ٩٨٩؛ \_ الحقيقية ٣٧٤؛ \_ الشهودية الربانية ٥٨٥ ؛ \_ الربانية ١٠٥٤ - النورانية ١٠٨ ح

معالج الجسد، \_ القلوب ٣٦٨ المعانى ٥٥٥ ؛ \_ العقلية ٤٩٠ ؛ \_ الغيبية ٢٦٤، ٣٦٦، ٤٧٠ المعاينة ١١٠، ٣٢١، ١٣٣، ٩٥٨ المعبود ٣٢١، ٣٩٠ ، ٩٩٩، ٢٠١

المعتزلة ٣٤٣، ٧٥٤ ، ٧٧٤، ٨٧٨ ، ٢٧٩، ٢٧٨، ٢٨٨

المعجزة ٢٤٤

معدن الاسلام ۸۸۲ ؛ \_ الايمان ۸۸۲ ؛ \_ التوحيد ۸۸۲ ؛ \_ الشهود ۲۰۹ ؛ \_ المعرفة ۸۸۲ ؛ \_ المواعظ ۸۸۶ ؛ \_ الولاية ۳۱

المعدوم ۱۹۶۸، ۱۹۶۹، ۲۰۳۹ - في العين ۱۸۲۱ - المطلق ۱۹۷۵ ؛ المعدومات الممكنة

المعدومية ١٧٥

والافعال ٢٧٤ ؛ - الاسعاء والصفات والافعال ٢٧٤ ، ٢٥ ؛ - الاشياء ٢٨٤ ، ٢٨٤ ؛ - الآفاق والانفس ٢٧١ ؛ ٢٨٤ ، ٨٨٤ ؛ - الآفاق والانفس ٢٧١ ؛ - المحقيقة ٢٧٠ ؛ - الحقيقة ٢٠٠ ؛ - الخات ٢٧١ ؛ - الخات والاسعاء والصفات ٢٧٩ ؛ - الشيء الذات والاسعاء والصفات ٢٧٩ ؛ - الشيء ٢٨٤ ؛ - المعاد ٢٥٩ ؛ - النبوة والرسالة ٢٥٩ ؛ - النص ٢٩٤ ؛ - النبوة والرسالة ٢٥٩ ؛ - النص والعصمة ٢٥٩ ؛ - النس والعصمة ٢٥٩ ؛ - النس ٤٧٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ، ٤٨٤ ،

211

المعروف ٨ ٨ ٤

المعصوم ۲۶۲، ۳۶۲، ۶۶۲، ۲۶۷ ، ۳۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۱۸ تسمیة الائمة بالمعصومین ۲۳۱ وبعد

المعطلة ٨٤

المعقول ، المعقولات ٤٧٤ ، ٥٥٠

المعلم ٤٤٩ ؛ المعلم الاول ٦٨٨ ، ٣٩٣ ( = الانسان الكبير ، جبرئيل ) ؛ \_ الاول الاقدم ( = الرحمن ) ٣٥٥ ؛ \_ الثاني ( = آدم الحقيقي ) ٣٥٥ ؛ \_ الحقيقي( = الرحمن، الانسان الحقيقي، العقل، القلم ) ٢٧٥ ؛ معلم العقل الاول ٨٤٥ ؛ \_ الموجودات ( = العقل الاول، الرحمن) ٨٤٥ .

المعلول١٨٤

المعلوم ١٨٦، ٣٢٤، ٢٥٣، ٩٤٤، ١٦٢، المعلومات ٢٥١ ؛ \_ في العالم ٢٨٤ ؛ المعلومات

المعلومية ٣١٩ ؛ معلومية الحقائق ١٩٨ معنى الايمان ٥٩٨ ؛ \_ المعانى ٧٠٧ المعنى الاشياء المعية الحق مع الاشياء ٣١٨ ؛ \_ مع الموجودات ٣٠٨ ؛ \_ الذات الاحدية مع الاشياء ٣٠٣ ح المغرب ٣٥٥؛ \_ الصورى ، \_ المعنوى ٣٥٣ ؛ المغارب ٣٥٨ ؛ \_ المغارب ٣٥٨ ؛

المغيبات ٢٦٨ ؛ ـ الدنيوية ٢٦٥ المفارقات ٥٥٠ المفردات ٣١٥

المفعول ١٨٥ ؛ \_ بمعنى الحق من حيث الكمالات

المفعولية ١٨٥

المفيض ۲۸۸ ، ۲۹۴ ؛ ـ الاول ۱۵۷ ح ؛ ـ للكم ل المعنوى (= الرحيم) ۳۰۰؛ ـ للوجود والكمال على الكل (= الرحمن) ۳۰۰

المقادير ٣٣٣

المقارنة ٣١٢

المقام الجمعى ١١٨ ، ٣٠٠ ؛ - الجمعى المحمدى ٢٩٦؛ - القطبى ٢٠٤ ؛ - المحمدى ٣٠٠، ٢١٦؛ - المحمود ٢؛ مقام ابراهيم ٢٨٢ ؛ - الاستقامة والتمكين ٥ ، ٢٩٥، ١٩٠٠؛ - الأمام على ٣٦٠٤؛ - الأنبياء ٣٦٠ ؛ - «أو أدنى»

۱۱۸، ۱۹۸۰، ۱۹۹۰؛ – البشریة ۱۹۱۰؛ – البشریة ۱۹۱۰؛ – الجمع ۱۳۳۷، ۱۹۶۰؛ – الحقیقة ۱۹۱۱؛ – الجمع ۱۳۳۷، ۱۹۶۰؛ – الحقیقة ۱۹۰۱؛ – الختمیة المطلقة ۱۹۰۷؛ – الشهود ۱۹۰۵؛ – المبرودیة الصرفة القلب ۲۹۱؛ – الكثرة ۲۸۳؛ – كل واحد من الانبیاء ۲۸۲؛ – محمد النبی ۲۸۲، ۲۰۳۰؛ – المشاهدة والكشف ۲۸۲، ۲۰۳۰؛ – الولایة ۲۸۲؛ – المقامات ۲۰۳۱؛ – الولایة المقامات ۲۸۳، ۲۰۳۰، ۲۰۳۰؛ – الوقوب ۱۸۵۱؛ – الوجود ۱۸۵۱؛ – الوجود

المقدمات القياسية العقلية ٢٠٩ المقدور ٢٤١، ٩٦٥؛ المقدورات ٣١٩؛ \_ العلمية ١٨٠

> المقدورية ٣١٩ المقربون ٣٩، ٨١٥، ١٩٥ المقصد الاقصے, ٣٣٠

744

المقلد ٧٨٥؛ مقلدة العلماء ٤٤١

المقید ۱۲۳،۱۱۶ ، ۱۷۵، ۲۰۰، ۳۱۵، ۳۱۵، ۳۱۵، ۱۷۴، ۱۷۴، ۱۷۴ ؛ العقیدات ۱۷۶، ۲۰۲، ۲۰۲

المكاشفة ٣٣١؛ المكاشفات ٣٦٦، ٧٦٤، ٢٧١،٤٦٠ \_ المعنوية ٣٣٦ مكاشفو العلماء ٣٣٤

المكان ٢٨٣ ( ٢٨٥ ، ٣٢٢ ؛ ــ من حيث هو

مکان ۲۸۶

المكتسب ٤٠٥، ٥٠٧ المكر ٤٦٥

المكلفون ٢٤٥ الملاء الاعلى ٣٣، ٥٠٠ الملاحدة ٢١٧، ٣٣٨ الملامسة ٤٣٤

الملائكة • ٢، ٣٣، • ٢، ٢٦، ٢٩، ٢١ ح، ٤٣١، ٢٨١ ح، ٤٣١، ٢٣١، ٢٣٧، ٢٧٧، ٢٨٧، ٢٨٧، ٢٨٧، ٢٨٤، ٤٠٤ و ٤٥٣، ٣٠٤ ع • ٤٠٠، ٣٠٥، ٢٠٥، ١٩٥؛ \_ السماوية والارضية ٢٦٤، ٢٦٤؛ \_ المقربون ٩٠ الملحد ٢٠٠٧

الملك ٤٥ ، ٢٩٦ ، ٢٥٣ ، ١٩٦، ١٩٢،

الملك ٢١٤ ؛ \_ المقرب٢٧، ٣٣، ٣٤، ٢٠٥، ٢٠٥ ٤٣٨ ، ٢٦٦ ، ٢٠٠٠ \_ واسط بين الحق والانبياء ٤١٧

الملكوت ٥٥، ٢٩٨، ٢٩٢، ٣٥٧، ٣٥٧، ٣٥١، ٤٧١، ٥١٥، ١٩١، ١٥١، ١٩٨، ١٩٨، ١- الارضية ٢٠٧؛ \_ الفعال ٢٠٨؛ ملكوت الشيء ١٩٨، ١٠٨؛ الملكة ٢٠٨؛

الملة الحنيفية ٩١ ؛ \_ المحمدية ٣٩٧ ممتنع العدم لذانه ٥٥٠، ٥٥٥ ، ٧٥٧ الممتنعات ٢٥٤

الممكن ۱۰۸ ، ۷۷۷ وبعد ، ۳۳۰ ، ۳۳۳ ، ۳۳۹ ، ۳۳۳ ، ۳۳۹ ، ۳۳۰ ؛ – ۳۳۰ ، ۳۳۰ ؛ – سالذات ۵۰۰

الممكنات ۲۸۲ ، ۲۵۳ ، ۲۰۷ ، ۲۰۷ من عرف نفسه . . . ۲۷۰ ، ۳۱۵ ، ۲۲۶ ، ۲۳۵، ۲۷۰

المناجات ١٤٥

المنارة البيضاء ٢٤٤، ٣٤٤

المنازل ٣٩٤

المناسبة الذاتية ٧٠٧؛ \_ المعنوية ٢٠٥،

المنافقون ٦٦، ٧٠، ١٠١ المنامات ٤٤٧

منبع جميع العلوم (= الرحمن، آدم الحقيقى) \$70؛ \_ الحكم \$83 ؛ \_ الذوق \$70؛ \_ النبوة الحقيقية ١٨٨؛ \_ الولاية المطلقة الكلمة ٣٥٥٤

المنتظر = القائم المنتظر ، المهدى منزل وزراء المهدى عند

منزلة عيسى كمنزلة حواء ٢٩٩ ؛ \_ مريم كمنزلة آدم ٢٩

المنزه عن جميع الاعتبارات ٦٣٩؛ \_ من وجه

المنقول، المنقولات ٤٧٤

المهدى عم ٣٨٥، ٣٩١، ٣٩٩، ٠٠٤ (ولد من أولاد على عم) ، ٢٠٤ وبعد ، ٢١٤ ، ٢٢٤ ، ٢٢٤ ، ٢٣٤ ، ٢٣٤ ، ٢٣٤ ، ٢٣٤ ، ٢٣٤ ، ٤٣٠ ( ههدينا ، مهدى أهل البيت )، ٤٣٠ ( الامام محمد بن الحسن عم ) ، ٢٤٤ ، ٣٤٤ (خاتم الاولياء) ، ٤٤٤ ، ٤٤٤ ، ٤٥٤ ( محمد الثانى) ، ٢٤٠ ، ١٩٥٤ ( محمد الثانى) ، ٢٤٠ ، ١٩٥١ ( ١٩٥٠ ؛ المسمى بالمنتظر ٤٨٣، ٤٣٤، ٢٤٤؛ الموعود ٤٨٣؛ انظر «القائم المنتظر» أيضاً

المهرود تان ٢٤٤ المواد الصالحة المدنية ٤٩٧ ؛ \_ العنصرية

279

الموانع ۲۱۰؛ \_ الدنيوية ۴۹۳، ۱۸۰ الحقيقى الموت ۲۳۰؛ \_ الارادى ۹۸؛ \_ الحقيقى ۴۳۹؛ \_ الحيوانى ۳۷۸؛ \_ الطبيعى ۴۰۳،

الموجود ٣٣١ ، ٣٥٦ ؛ - الأول ( = آدم الحقيقي) ٣٦٤ ، ٣٤٥ ؛ - في الخارج ٢٢١ ، ١٢٤ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٨٢، ٣٣٢، ٨٣٢، ٥٥٠ ، ٣٦٠ ، ٩٨٠ ؛ - في العلم ١٨٠، ١٨٨ ؛ - في موضوع ٣٣٢

الموجودات ۱۰، ۱۰۷، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۷، ۱۰۰، ۲۱۰ الموجودات ۲۰، ۲۰۷، ۲۰۱، ۲۰۷، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۱ الاضافية ۲۰۳؛ ــ الخارجية ۲۰۲، ۲۰۸، ۱۰۰، ۲۰۰؛ ــ العلمية ۲۰۲؛ ــ المقيدة ۱۸۶؛ ــ المقيدة ۲۰۸، ۱۰۰، ۱۳۹

موجودية الوجود ٦٣٢

الموحد الحقيقى ٢٦١، ٣٠٣، ٢١٨ ، ٢٩٣، ٢٠٦، ٣٣٦؛ ــ العارف الكامل ١١٤، ١١٦

الموحدون ۸۱، ۱٤۷، ۱٤۸، ۱۹۳۰، ۵۰۳، ۵۰۳؛ \_ المحققون ۱۳۹، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۳۰،

> الموروث ٤٣٧ موسوية موسى٢٠١

770,004

الموصوف ٧١، ١٤٠، ١٤١، ١٤٢ موعظة العبرة ٩٩٥ الموقف الاعلى ٣٣٠ المولدات ٩٩٤ المولود جوف الكعبة ٢ المؤمن الممتحن ٣٣، ٣٣ ، ٣٤، ٣٣، ٣٧،

المؤولون ٥٠ المؤولون ٥٠ الميت بالارادة ٣٧٨ الميثاق ٢٤٧ ؛ \_ الالهى ٥٤٥ الميراث ٢٠٥ ، ٢ السورى٠٠٠ ؛ \_ الكامل ٥٠٥ ؛ \_ المعنوى٠٠٠ ؛ ميراث الخلافة٥٠٠ ؛ \_ الرجولة ٥٠٥

ميكائيل عم ١١، ٢٣٧، ٢٨٣، ٢٨٤ الميم (الحرف) ٢١٠، ٧٠١

ن

النار الحقيقية ٢٠، ٤٤ الناسوتية ٢٠٠ النبأ العظيم ٢١، ٣٨٣ (= الامام) النبات ٤٩٤؛ النباتات ٧٠٨

النبوة ١٤ (سرها) ، ١٥، ١٦ ، ٢٧، ١٠١ ، ٣٢٧ ، ٣٣٦ ، ٣٥١ ، ٣٦١ ، ٣٢٩ تا ٣٨٤ ، ٣٨٥ ( باطن الرسالة ) ، ٣٨٦

وبعد (طرفها اعظم من طرف الرسالة في شخص واحد ) ، ٤٥٠ ، ٤٦١، ٥٩٦ ؛ \_

بالاصالة ٢٠٤٠ التشريعية ٢٠١٠٠٠ الفطرية العامة ٢٢٠ ، ٢٢٤ ؛ ـ الفطرية الاصلية ٢١٠ الكلية ٢١٤ ؛ ـ المخصوصة ٢٠٤ ؛ ـ المطلقة ٢٨٠ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ؛ ـ المطلقة المخصوصة بمحمد ٢٠٤ ؛ ـ المقيدة ٢٨٠ ، ٣٠٠ ؛ نبوات النبوة المطلقة ) ٢٠٤ نبوة الانبياء ٢٣٠ ، ٢٨٠ ، ٢٥٠ ؛ نبوة الانبياء ٢٣٠ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٥٠ ؛ ٢٠٤ ، ٣٨٩ ، ٣٨٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ،

النبی ۱۷۶، ۲۳۹، ۲۶۱، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۸۳، ۲۸۳ وبعد، ۲۰۰۰، ۲۶۱، ۲۶، ۲۰۰ (کالاب الصوری) ؛ الحقیقی ۲۶، ۲۶، ۲۰۰ (کالاب الصوری) ؛ الحقیقی ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۹۳؛ المرسل ۲۷، ۳۹، ۳۶، ۲۰۰؛ المرسل ۲۷، ۲۶، ۲۰۰؛ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶، ۱۶۰۰، ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶، ۱۰۰۶؛ ۱۰۰۸؛ ۱۰۰۸ المطلق ۱۶ المطلق ۱۶، ۱۰۰۸؛

النجاة ٣٢٧ ، ٣٣٤، ٥٧٨ ، ٥٧٨ النجباء ٢٧٤

النجرم ۲۹۱، ۲۹۲؛ النجوم ۲۰۵، ۵۸۵ نزول رحمة الله ۲۹۸؛ – عیسی ۳۹۸، ۳۹۸،

النسب الحقيقى ٢٥١؛ - الصورى ٩٩،٠٠٥، ١٠٥١، ٢٠٥ ؛ - المعنوى ٠٠٥، ١٠٥، ٢٠٥ ، ١٠٥ ، ٢٢٥ ؛ النسب الصورية ٢٣٢ ؛ - الصورية من النبى ٤٤٣ ؛ -المعنوية ٢٣٢؛ - المعنوية منالنبي ٤٤٣

النسبة الحسية الصورية ٤٤٤ ؛ \_ الصورية مع النبي ٢٠٤، ٢١٤، ٥٠٠ (١٠٥،٢٠٥) - المعنوية مع النبي ٧٠٤، ٨٠٤، ٩٠٤٠ ٤٤٤ ، ٣٠٥ ؛ نسبة الانبياء والرسل مع خاتم الرسل ٤٤٥ ؛ \_ خاتم الرسل مع خاتم الولاية • ٣٩، ٤٤٥ ؛ \_ العلماء الى النبي والولى ٥٥٩ ؛ - الولى الى النبي ٥٥٤ ؛ \_ الولاية الي النبوة 209

النشأة الحسمانية ٠٤٥

النص ۲٤٧، ۲٤٨، ۲٥٣ (نص كل واحد من الائمة على الآخر) ، ٢٩ه، ٥١٥ النصاري١١، ٢٥، ٩٢، ٩٢، ٢١٧، ٨٠٤،

> نصب الامام ٢٥٣ وبعد النصيرية ٨٨٨

النطق ٤٥٤ ؛ - الحقيقي ٥٩ ؛ - المجازي

النظر ٩٩١؛ - الالهي ٤٤٩؛ - العقلي ٨٠٥، ٥٣٨؛ - الفكرى ٥٨٥ ؛ - القلم ٢٧١؛ - القلبي الحقيقي ١٢٦ ؛ - والفكر 294

النعت الذاتي المعنوى ٤٩٢ ؛ النعوت الرمانية

نفحات الجود ١٩١ النفس الرحماني ٥٥٠

النفس ١٣٧، ١٣٩، ٢٠٤ ؛ \_ بسيطة مجردة حادثة ، \_ بسيطة مجردة قديمة ، - قبل الابدان ، مع الابدان ، - بعد الابدان ١٨٤ ؛ \_ الامارة ٩٩٤ ،

٥٧٩ ؛ - الأولى ٦٨٨ ؛ - الجزئي ٤٤٩ \_ الكاملة ٢٥٥ ؛ \_ الكلي ١٥٤ ؛ \_ الكلي الازلي ٤٥٠؛ \_ الكلية (حواء الحقيقية) ٥٤١، ٢٤١، ٩٤١، ٩٢١، ٢٤٩، ١٤٥ · P 3 , 0 7 0 , 3 7 0 , 0 70 , 7 2 0 , 3 2 0 , ٥٤٩ ، ٥٥٠ ، ٥٥٧ ، ٢٥٥ (يعلم بها الاسم الرحيم) ، ٥٦٥ ، ٥٦٥ (الكتاب المسطور) ، ۲۲۵، ۷۸۷، ۲۹۲ ، ۲۰۷؛ \_ القدسي ٤٤٩ ، • ٤٤ ؛ \_ المنطبعة ٧٠٧ ؛ \_ الناطقة المطمئنة ٤٩٤ ؛ \_ الواحدة ٤٤٥٤ ـ الواحدة المخلوق منها العالم ٢٦٩ ؛ نفس الانسان ٤٤،١٤٥١ - النبي ( الامام على ) ٣٠٤ ؛ النفوس ٥١٤، ٨٠٧، ٢٦٩، ٢٠٨، ١٤٥ ٩٨٧، ٧٣٥ ؛ \_ الكاملة الملكونية ١٩٩١ - المجردة ٤٦٦ ؛ - النباتية ٧٠٧ ٢٠٠ ، ٢٢٤ ، ٣٢٥ ، ٣٢٤ - الغير

النفي ٢٥٧ ؛ نفي الصفات ٣٠٧ ، ٣٠٥ ، مطلقاً ٣١٩؛ \_ وجود الغير ٣٩٥

نقائص الحقائق الامكانية ٦٨٣ ؛ \_ المظهر 777

النقص ١٨٧ ، ١٨٨ ، ١٨٩ ، ١٩١ ، ١٧٢ ، **ጎሃ**ዲ ، ጎሃኦ ، ጎሃኒ ، ጎሃኒ

النقطة ٨٨٦، ٤٩٢، ١٠٧ ؛ -- الاحدية ٨٠٨، ٧٠٩ ؛ \_ اليائية ٩٩٩ ؛ \_ الحقيقية التوحيدية ٧ ؛ \_ تحت الباء ٤١١ ،  $\gamma_{ro} = |V_{al_{2}}\rangle$ , opr, ppr, .  $\gamma_{ro}$ \_ العبدية ٦٩٩ ؛ \_ المركزية ٧ ؛ \_ الواقعة تحت الباء ٧٠١ ؛ نقطة الباء 7 . . . 79 &

النقل 891؛ النقليات ٣٣٥ النقيض ٦٢٦ ، ٦٤٢؛ نقيض العدم ٢٥٦ ؛ - العدم المطلق **٦٥٧** ؛ - الوجود النكاح الدائم المؤبد (اقرأ: السرمد) ٦٩٢؛ - السارى في جميع الذراري ٦٩٢ ح، ۲۹۲، ۲۹۷ ؛ \_ الصوری ۲۹۲، ۲۹۲ - المعنوى ۲۹۲، ۲۹۲؛ - المنقطع الغير المؤيد (اقرأ: السرمد) ٢٩٢ النهاية ١٠٠، ٥٠٠، ٢٥٥، ٢٢٥، ٢٨٥؛ نهاية الاسلام • • ٦ ؛ \_ الايمان • • ٦ ؛ ـ الكثرة ٧٠٨؛ ـ مراتب الانسان الكامل ٦٠٥ ؛ \_ المراتب والكمالات ٢٩٦ نهج البلاغة ٢٠٠ النهى عن المنكر ١٥٥٠ ، ٩٥٥ النور ٤٥ (الوجود) ، ١٤٤، ١٧٤ ح، ١٧٨، ١٧٩ (الوجود المطلق) ، ٢٥٧ (ظاهر بنفسه ومظهر لغيره) ، ۲۵۸ ، ۲۵۹ ، ٠٢٠ ، ٢٦٧ ( اسم الله ) ، ٣٦٧ ، ٢٦٤ (الوجود الحقيقي)، ٢٦٨. ٧٤٧، ٣٦٧، ٣٠٠ ح (الفيض الأول) ، ٤٦٥ ، ٥٥٣، ٥٨٧، ١٨٧، ٨٨٨، ١٩٦ ؛ النور الألهي ٢٦٧ ، ٤١٠؛ - الألهي القدسي ٣٥٣ ؛ \_ الحق ١٥٧ ح ؛ \_ الحقيقي ٢٦٢، ٢٦٦، ٥٤٦، ١٦٦ الحقيقي المحمدي ٥٦٣؛ - الحي ٣٦٢ ح ؛ - الصادر الاول ( = الامام) ٢٩٦ ح ؛ \_ القدس (القوة

العاقلة ) ٤٧٠ ؛ \_ المحض ٢٠٧ ؛ \_

1 haraks . 4 . 9 . 3 . 4/3, 470

(= الرحيم)، ۲۹۱، ۷۰۵؛ - المعنوى

٩٥ ح ! \_ الواحد ( = النور المحمدى) ٥٤٤١- الوجودي٢٦٩،٢٦٥١- والوجود ٢٦٤ ؛ نور الله ٢٢٦ ، ٢٦٧ ، ٢٧٠ ، ٠٨٠، ٢٢٦، ٢٧٩، ٩٧٥ - الله الحقيقي ٨٢٢! \_ الارواح ٢٦٢ ؛ \_ الاسلام ١٥٨٠ - الالهام ۲۷۹ ؛- الايمان ۲۲۱، ۲۲۱، ٥٨٣؛ - التجلي ٣٣٣، ٥٧٩؛ - التوحيد ٥٨٣ ؛ \_ الحس ٥٥٩، ٣٦٠ ، ٣٦٢ ؛ \_ الحق (ظهر بنوره ما ظهر من المخلوقات) ٥٠٧ ، ٢٦٧، ٣٣٤ ، ٤٢٣ ؛ \_ الذكر ٥٧٥ ؛ \_ الشرع ٢٧٤ ؛ \_ الشمس - : ٦٠٧ ,٥٧٩ , ٢٧٤ ,٢٦٧ ,٢٦٦ العقل ٢٦٧ ، ٣٦٠ ، ٣٦٠ ، ٤٧٣، ٤٨٥؛ \_ العلم ٣٠، ١٨٥؛ \_ على نور ٥٧٩، ٤٠٩، ٤٨٥؛ ـ القدس ٣٥٣ ، ٢٦٩ ، ٢٢٣ ؛ \_ القمر ٢٦٦ ، ۲۳۷، ۵۵۹، ۷۹۵، ۲۰۷؛ - الكشف ٥٧٩؛ - الكوكب ٥٧٩؛ - الكواكب ٣٠٧ ، ٢٦٦ ؛ \_ المعارف والحقائق ٥٨٥ ؛ \_ المعرفة ٢٦٨ ، ٥٨٣ ؛ ٥٨٥ \_ معرفة الله ٢٧٤ ؛ \_ النفس الكلي ٢٥٤؛ \_ الهداية ٤٩٣ ؛ \_ الوجود ٢٦٥ ؛ \_ الوجود الحقيقي ٣٦٦ ؛ \_ الوحي٥٧٩؛ - الولاية ٢٦١؛ - يشرق ٢٧٢، ٩٥٢؛-اليقظة ٧٨٥ النورانية ١٢٨ ح النورية ٥٥٩، ٢٦٥، ٢٠٧ نوع الانسان ٢٨٤ ؛ \_ الملك ٢٨٤ النون ٤٩ه، ٣٦٥ (النفس الكلية) ، ٧٠١؛ \_ والقلم ٣٨٣ ، ٤٤٥ ، ٢٥٥

A

الهادى ٦٣٥

الهباء ١٤٠، ٦٩٢، ٦٩٢، ٩٩٣

الهداية ٠٠، ٢٩١، ٨٢٢

هزار میخ (تسمیة الخرقة بالفارسیة ) ۲۳۱ الهلاک الحقیقی ۵۱۵ ؛ ــ الصوری ۳۲۹ ؛ ــ

> الكلى ٥١٥ ؛ \_ المعنوى ٣٦٩ الهمج ٣٦، ٣٨، ٣٩

الهمة ٩٨٤ ، • ٩٤ ، ٢٩٤، ٣٩٤ الهندسة ٣٣٥

دهو، ۵۰، ۲۷۱

الهواجس الشيطانية ٥٥٨

الهوية ٢٥،٥٠٥؛ - الاحدية ٢٥؛ - الالهية

٠١٠، ٣٢٥؛ هوية العالم ١٨٠،١٨٠؛

ـ الوجود الحق ٦٣٥

الهياكل ٢٥٩، ٣٦٦؛ هياكل التوحيد ٢٩، ٣٤٢، ٣٤١، ٢٥٠، ١٧٤، ٣٤٢، ٣٤٠،

777 , 272 , 807 ,807

الهيولى ٨، ١٩٤، ٣٣٣، ١٨٤، ٣٨٤، ٢٦٨، ٢٦، ٢٩٠، ٢٩٨، ٢٩٠ ولى ٢٩٠ ؛ \_ الاولى ٢٩٠ ؛ \_ الأولى ٢٩٠ ؛ \_ الكلى ١٠٠ ؛

6

الواجب، ۱۰، ۱۲۰، ۱۹۳، ۷۷۷ وبعد، ۳۳

۱۳۳، ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۹۶۰؛ – بالغیر
 ۱۹۶، ۱۹۶۰؛ – لذاته ۱۹۶۰، ۱۹۶۰؛ – الوجود
 بغیره ۱۶۰؛ – بذاته ۱۲۳، ۱۹۶۱؛ – لذاته ۱۲۰۰؛ – لذاته ۱۲۰۰، ۱۶۶۰، ۱۹۶۰،

الواحد ۵۱، ۱۹۹، ۱۹۹، ۳۲۸،۳۲۸،۳۲۸،۳۲۸، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۰

۱۹۳ ؛ لا يصدر عنه الاواحد ٤٨١ وبعد؛ له خواص يشابه الحق بها ١٩٢ وبعد ؛ الواحد الاحد ١٩٣ ؛ - الآخر ٢٠٥ ؛ - بالذات الكثير بالاسماء ٢٠٩ وبعد ؛ - الحقيقي ٣٣٩ ؛ - الظاهر بصور الاعداد ١٩١ ؛ - العددى ٣١٦ ؛ - في عين الكثير الكثير ١٩٠ ؛ - الكثير ١٩٠ ؛ - في عين الكثير ١٩٠ ؛ - الكثير ١٩٠ ؛ - في عين الكثير ١٩٠ ؛ - الكثير ١٩٠ ؛ - في عين الكثير

الواحدية ٣١٦

الوادى المقدس ٧٠٦

الوارث ٢١٣؛ ــ الحقيقى ( = المهدى ) ٢٢٤؛ ـ للنبى ٤٠٥، ٥٠٥؛ ـ المطلق ( = المهدى) ٣٣٤

الوارثون ۲۲، ۲۵، ۲۳، ۱۵، ۱۵؛ \_ بالحقيقة ٢٦، ٢٤؛ \_ علوم الائمة ٥٠٠ ؛ \_ للانبياء ٥٠٠ ؛ \_ والخزنة ٥٠٠ .

الواسطة ٤٦١ وبعد؛ واسطة الارواح ٤٧٠؛ - بين الوجود والعدم ١٢٢ ؛ ـ القطب • ٤٧٠؛ ـ الملك ٤٥٣

الواصلون السالكون ٣٩٣

الواو ٢٠١

الوجدان ٧٨

الوجه، بمعنى الذات ٥٥، ٢٧١، ٩٠٢،٣٠٢؟

بمعنى الوجود ٢٢١، - الوجود المطلق ٥٠٦؛

٥٩٠ شهود الوجه مع المرآة ٣٠٣؛

وجه الله (= الامام)٥٠٠، ١٢١،٢١٠، ٢١١٠، ٢١٠، ٢١٠، ٢١٠ الحق ١٠٠٠ الحق ١٠٠٠ الحق ١٠٠٠ الحرة ١٠٠٠ الحرة ١٠٠٠ الوجود ٢٠١، ٢٠٠، ٣٣٠؛ - النار ٢١١

الخارجي ١١٥ ، ١٧٨ ، ٢٦١، ٢٦٤، YYF, 14F, 34F, 04F, 10F,30F, ٦٧٣، ٦٧٨ ، ٦٧٣ ؛ - الخاص ١٢٣، ۲۷۵ ویعد، ۷۲۲، ۲۲۲، ۲۲۴، ۲۳۲، ٦٣٣ ؛ \_ الخاص الواجب ٦٥٠ ؛ \_ الذهني ١١٥ ، ١٢٤ ، ٢٢٤، ٧٢٢ ، ۲۲، ۲۳۲، ۵۳۰ ؛ \_ السرمد ۵۰ ؛ \_ الصرف ١٢٤، ٦٣٧؛ - الصرف المحض ٣٢٦ ؛ \_ الضروري ٤٢٤ ؛ \_ العام ٥٧٤، 773, 77F, A7F, P7F, 79F,09F ٧٨٧ ؛ ــ العقلي ٤٣٤ ؛ \_ العلمي ٢٦٧، ٨٨٨؛ \_ على صرافة وحدته ١٧٨،١٧٥ - العيني ٦٨٨ ؛ - العيني الخارجي ٣٦٣ ؛ \_ في الخارج ١٠٧ ؛ \_ الكلي ١٢٤، ٢٢١، ٢٣٢؛ \_ المجازى ٢٧١، ٦٦٨ ؛ - المحض ٥٢ ، ٢٩٥، - المحض الصرف ٢٠١١ المحمدي ٨٠٧؛ المضاف ١٠٤٩٤؛ - المضاف الي كلماهية ٢٦٣؛ المطلق، ٥٦،٥ (الوجه)، ١٠٠٠ ح، ١٠١، P+1, +11, 171, 771, 771, A71, A71, ۲۰۲، ۲۰۸ ، ۲۲۲ (مشاهدة) ، ۲۲۷ ، 377, APT, 3+4 exal, 074, VP3, ٧٢٧، ٤٧ (الحق تع) ، ٤٩، ٣٢٣، 14. 14. 14. 100 , 100 , 14. 14. - المطلق الذي وجد مه ما وجد ٢٥٩ ؛ - المطلق الحق ٣١٩، ٣٦٩؛ - المطلق الصرف ٢٨٧ ؛ \_ المطلق المحض ٧٣ ، ٣٠٧، ٣٠٧، ٦٣٨ ؛ \_ المطلق المحض الحق ٣٦٧؛ \_ المطلق المسمى بالحق

الوجود ۲۰، ۵۰ (النور) ، ۱۰۷، ۱۱، ۲۱، ۲۷، ۱۲۷، (الوجه) ، ١٦٠، ٥٥٧ (النور) ، ٢٦٠، 177, 177, 373, 073, +30,770, ٦٤٤، ٦٥٦ ، ٦٧٧ ؛ إثبات وجود الحق ٧٥ ، ٧٦ ؛ - الوجود المطلق ٨٦ ؛ -الوجود ونفى الموجود ( = التوحمد ) ٧٤ وبعد ؛ - وجود واحد ٦٩ ؛ اطلاقه ووحدته ٦٢٣ تا ٦٤٥ ؛ مداهنه ٦٢٣ تا ٦٤٥ ؛ باطنه ٥٤ ؛ ترتيبه التثلثي ١٥٠١ ـ ظاهره ٤٥٤ ظهوره ٢٠٠٠ ۲۲۱ ، ۲۰۹ تا ۷۱۰ ؛ ظهوره و کثر ته ٩٨٠ تا ٧٠٤، ٢٠٤ تا ٧٠٩؛ عن الحق ۱۷۹ ؛ کثرته ۲۲۰ ، ۲۲۱ ، ۲۰۹ تا ٠١٠ ؛ مظهر ذاته تم وصفاته وأفعاله ٧٤٥؛ نفي وجود الغير ٧٥، ٧٦؛ وجوبه ٠٦٢، ٢٢١، ٦٤٦ تا ٥٥٥ ؛ وحدة حقیقته ۱۰۷؛ وحدته ۲۲۰ ، ۲۲۱ ، ٠٦٠، ٦٥٥ تـا ٢٥٨؛ الوجود الاضافي ١٧٨، ١٨٤ ، ١٣٧ (الظل) ، ١٨٤، ١٧٨ الاضافي الوحداني الحقيقي ٥٥٠ ؛ - الاعتباري ۲۲۶، ۳۳۲، ۰۹۳،۹۰۰ ؛ - البحت ١٢٢، ١٢٥؛ - البحت المحض ١٠٨ ؛ \_ البحت من حيث هو وجود

٦٣٠ ؛ - بين العام والخاص ٦٢٩ ؛ -

الجزئي ٦٢٧، ٦٣٢ ؛ - الحق ١٠٧ ،

١١٣ ؛ ٢٧٧ ؛ \_ الحقاني ٢٧٧ ؛ \_

الحقيقي ٢٦٤، ٢٦٣، ٢٧٤ (النور)،

- ! 70% ,77% ,77% ,77% ! - !

بالغسره و ٦٠٠ ؛ \_ بالذات ٢٥٤ ؛ \_ الذاتي

٢٢٩؛ \_ المسمى بالنور ١٧٨؛ \_ المطلق من المقيد ٨٦ ؛ \_ المطلق من الوجود المقيد ٥٥ ؛ \_ المقيد ١٠٠ ح ، ٦٣٢ ؛ ـ الممكن ٩٥٣ ؛ ـ من حيث هو وجود ٥١، ١٢٢ ، ١٢٤ وبعد ، ٣٢٧ ، .701, 345, 745, 757, 75, 105, ٥٥٢، ٢٥٢؛ \_ الواحد ١٣١٠ ١١٣؛ \_ الواحد الحق ٢٧١ ؛ \_ الواحد الحقيقي 300 ؛ \_ الواحد المطلق الصرف ٢٠٤ وجود الاسلام ۸۸۰ ؛ - الايمان ۸۸۰ ؛ -باطن مجرد مخفى ٦٦٥؛ \_ الحق ١٧٧، ٢٣٢، ٩٥٥؛ -- الحق المطلق ١٢٧؛ -الحق الثاني الاضافي الظلي ٣٠٦ ح؛ -الحق الحقيقي الغيبي المطلق ٣٠٦ ح ؛ \_ الحقائق ٥٦٦؛ \_ الخلق (وجود اضافي اعتباری) ۱۷۲، ۱۷۷ ، ۹۳۰ ؛ \_ العالم ٥٣٥؛ \_ الغير٢١٧ ؛ \_ الماهيات٢٥٥؛ \_محمد عم (جامع بجميع المراتب الكلية والجزئمة) ٧٨٥ ؛ \_ الممكن ٧٤٧ ، \_ الموجود ٦٣١ ؛ \_ الموجودات ١٠٧ ، ۱۰۸ ؛ ـ الواجب ۲۲۸، ۲۲۹؛ وجوده تع ٤٧٤ ، ٤٧٥ ، ٤٧٩ ، ٤٧٩ الوجودات الاضافية ٢٦٧ ؛ \_ الخارجية ٢٥٤؛ \_ الخاصة ١١٩، ٢٢٩ الوجودية ١٧٥ الوحدانية ١٨٠ الوحدة ٥١، ١١٥، ١١٦ ، ١٣٩ ، ١٥٩ ،

٥١١، ٨٦١، ٩٦١، ٩٩١ (على صرافتها)،

Y+Y, X+M, P+M, +/M, X/M,

٣٢٢، ٩٤٠، ٩٤٤؛ رؤية الكثرة في

الوحدة ٢١٨ ؛ \_ الوحدة في الكثرة ٢٠٧ ؛ شهود الوحدة في الكثرة ٣٠٣ ؛ الوحدة الحقيقية ٢٧٥ ، ٣٩٩ ، ٣٠٨ ، الذاتية ٢ ، ٥٠ ، ١٧٩ ، ١٩٤ ، ١٩٠ ، ٣١٩ ، ١٠٤ ؛ \_ الذاتية المبدئية ٢٠٨ ؛ \_ الصرفة ٠٠٠ ، ١٠٥ ؛ \_ الصرفة ٠٠٠ ، وحدة الحق ١٠٥ ؛ \_ الذات ٢٠٠ ؛ وحدة الحق ١٠٥ ؛ \_ الوجود ١١٤ ، ٢٩٧ ، ١١٥ ، ١١٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ ، ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٥ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ . ١٨٠ .

الوحى ١٤، ١، ١، ١٥، ٣٨٦، ٣٥، ١ ٢٠٤، ١ ٢٠٤، ١ ٢٠٥، ١ ٢٠٠ الحمة ١٠٥٠ الملك ١٠٥٠ الملك ١٠٥٠ الملك ١٠٥٠ الملك ١٠٥٠ الملك ١٥٥٠ الملك

الوراثة ٣٨٤ ، ٣٨٨ ، ٤٢٢ ، ٤٣٧ - فى التشريع ٢١٤، ٣٢٤ ؛ \_ الكاملة ٤٨٩ ؛ \_ الكلية ٢١٥

الورثة ( العلماء = الائمة المعصومون )

٧٢٤ ، ٤٤٤ ؛ قسم يتعلق بالظاهر وقسم
يتعلق بالباطن ٣٢٤ ؛ الورثة الحقيقية

٣٢٤ ؛ ورثة الانبياء ٢٣١، ٢٢١ ، ٢٢٤ ،

١٤ ، ١٩٥٤ ، ١٩٥٤ ، ١٤٠٥ ( العلماء
الخواص ) ، ١٠٤ ؛ - الانبياء من حيث
الشريعة ٣٢٤ ؛ - اولى العزم من الرسل
(= الائمة عم) ٢٢٤ ؛ - نبى الله (=
الائمة عم) ٢٢٤ ؛ - نبى الله (=

وزراء المهدى ٤٤٠، ٢٤٤،٤٤٤ وزراة الرحمن ٤٤٥ الوساوس الخيالية ٩٤٠

الوسايط ٣٣٥

الوسط ٢٥٠، ١٥٤، ٢٧٥، ١٨٥

الوصاية ٢٠٤

الوصف الثبوتي ٤٩٢ ؛ \_ السلبي ٤٩٢ ،

72.

الوصل ٣٦٤

الوصول ٩٩٦، ٢٠٨؛ – الى الله ٣٠؛ – الى الله ١٨٠ الحضرة الالهية ١١٨٥؛ – الحقيقي ١١٨٨،

٤٢٣؛ ـ الكلى ٥٧٧، ٢٠٦، ٥٧٢

الوصى ٢٣٩ ، ٢٤١ ؛ اثنى عشر وصياً ٢٤٠ وبعد ؛ الوصى المتصل بالنبي ٢٤٢

الوصية ٢٣٠

الوضع الألهي ٣٤٦، ٣٥٠، ٣٥٩ ؛ ـ النبوى

09 . 484

وظيفة الاولياء ٢٨٢

وعاء الاسلام، \_ الايمان ، \_ التوحيد، \_ المعرفة ٨٢ ٥

الوفاء ٤٠٠

الولاية ١٥، ١٦ ، ١٠٠ ، ١٠١ ، ١٢٨ح ، ٢٤٨ وبعد ، ١٥٣، ١٢٨، ٩٧٨ تا ١٤٤،

١٣٤ ، ٣٢٥ ؛ هى الاصل للنبوة
 والرسالة ٢٣٨؛ أعلى من النبوة فى شخص
 واحد ٣٨٦ وبعد ، ٤٢١ ؛ أكبر حيطة

من النبوة وباطناً لها ٣٩٤؛ أولها انتهاء

السفر الاول ٣٩٤؛ باطن النبوة ٣٨٥،

٣٩٣؛ خصوصيتها بعلى عم ١٧٤ ؛ سرها

١٤؛ لا تنقطع أبداً ٣٨٩، ٢٠٤٢٠٤،

٤٦١ ، ٢٠٥ ؛ منبعها ١٢ ؛ الولاية

بالاصالة • ٢٦ ؛ \_ الحقيقية الازلية

١٩٧١؛ \_ الخاصة ٣٩٣، ٩٩٣، ٢٤٤؛ \_ الشمسية ٥٥٤؛ \_ على الاطلاق ٣٣٤؛ \_ العامة ٣٩٣، ٩٩٩، ٢٢٤ ؛ \_ العامة ٣٩٥، ٢٢٤ ؛ \_ الكيمة ( = باطن النبوة الكيمة = الامام) ٢١٤؛ \_ المحمدية الكيمة = الامام) ٢١٤؛ \_ المحصوصة بآدم ٢٩٧، ٣٩٨، ٣٩٧ ، \_ المخصوصة بآدم في جميع الانبياء سراً ) ، ٢٠٤؛ \_ في جميع الانبياء سراً ) ، ٢٠٤؛ \_ المقيدة ٩٩٩، ٣٩٠ ، ٢٣٤ وبعد ؛ المقيدة ٩٩٩، ٣٩٤ ، ٢٣٤ وبعد ؛ ولايات الانبياء والاولياء ( = جزئيات الولاية المطلقة ) ٩٩٩، ٠٠٤ ؛ ولائة المهدى ٣٥٢ ؛ ولائة المهدى ٣٨٤ وبعد ؛ الولاية المطلقة ) ٩٩٩ ، ٠٠٤ ؛ ولائة المهدى ٣٨٤ وبعد ؛ الولاية المطلقة ) ٩٩٩ ، ٠٠٤ ؛ ولائة المهدى ٣٨٤ وبعد ؛ الولاية المطلقة ) ٩٩٩ ، ٠٠٤ ؛ ولائة المهدى ٣٨٤ وبعد ؛ الولاية المطلقة ) ٩٩٩ ، ٠٠٤ ؛ ولائة المهدى ٣٨٥ وبعد ؛ الولاية المهدى ٣٨٥ وبعد ؛ الولاية المهدى ٣٨٥ وبعد ؛ \_ الولاية المهدى ٣٨٥ وبعد ؛ وبعد ؛ وبعد ؛ وبعد ؛ وبعد ؛ وبعد ؛ \_ الولاية الولاية

الولى ٣٨٨، ٣٨٥، ٣٨٥، ٣٨٨، ٣٨٨، ٣٩٨، ٣٩٨، ٣٩٣ (= الحبيب) ، • ٥٤، ٣٩٤؛ اسم من أسماء الله ٢٣٨، ٢٣٨ ؛ الفانى فى الحق الباقى به ٣٩٣؛ كالأب المعنوى ٢٠٥؛ الولى بالنبوة المطلقة (عيسى) على) ؛ – الختم ٣٨٩، ٢١٤ (= الامام على) ؛ – الكامل ٤٧١؛ – الكامل الارثى المحمدى (= المهدى) ٢٢٤؛ – المطلق النبى (خاتم النبوة) ١١٠٤؛ – والرسول النبى (خاتم النبوة) ١٩٠، ٣٠٤؛ – وارث (خاتم الاولياء) ، ٣١٤، ٥٤٤؛ – وارث (خاتم الاولياء) ، ٣١٤، ٥٤٤؛ – وارث النبى فى الظاهر والباطن ٩٠٠

الوهم ۱۷۱، ۱۹۵

ي

الياء ٢٠١

اليدان ٦٧٣ ، ١٧٤

ياسين (= الامام) ٣٨٣

اليقين ٧٧، ٨٧، ١٣٠، ٢٤٦ ، ٤٧٣ ، ٩٥٠،

٤٥٥، ١٩٥١، ١٠٢؛ \_ التام ١٩٥٤ \_

الحقى ٢٠٦؛ \_ الحقيقي الحقى ٢٠٠؛

\_ العلمي ٩٠٠ ؛ \_ العيني ٢٠٠ ؛ \_

الوجدانى ٨١ ؛ انظر حق اليقين ، علم اليقين ، عين اليقين ينابيع الحكمة ١٣٥ اليهود ٢٥، ٩٢، ٥٥، ٧٧٥ يوم الحسرة ٢١٥ ؛ يوم القيامة ٢٦ ، ٩٤، ٧٩١، ٣٩٠، ٢٥٢ ، ٣٦٣ ، ٣٩٣ ح ،

## فهرست الاسماء: أسماء الرجال والقبائل والاماكن

ا دن حندل (احمد) ۴۲۶ ، ۴۳۹ ابن سينا (ابو على ) ۴۱۸ ، ۴۸۰، 490 ابن عباس (عبدالله) ۵۳ ، ۹۲ ، ۹۳ ، 474, 4.6 ابن العربي = محيى الدين ابن العربي . ابن الفارض المصري ٧٠٠ ابن ماجة ٤٧١ ابن محبوب (راور) ۳۳ ابن مسعود (عبدالله) ۵۰۳ ابن المطهّر = جمال الدين الحلّي ابن ملجم ٤٣

ابن منبه = وهب بن منبه

أبو بريدة الاسلمي ٩٢

ابراهیم (النبی) ۶۰، ۲۶، ۳۶، ۳۶، ۱۹۱، ۱۹۲۹ ، ۷۹، ۱۹۲۰ ، ۲۳۷، ۲۳۷، ۲۳۷، ۲۳۷، ۲۳۷، ۲۳۷، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۴۰ ، ۲۶۰ ، ۳۵۰ ، ۳۵۰ ، ۴۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰

ابن أبي طالب = على بن أبي طالب

الجود.

(الأمام) .

أبن مامويه ٢٢٧

أبونصر الفارابي = الفارابي ابونصر الفارابي = الفارابي ابونعيم الاصبهاني ۵۸۹ ابوهاشم الجبائي ۵۸۹ أبو الهذيل العلاف ۵۸۹ ابو يزيد البسطامي ۲۲۴، ۳۶۵،۳۶۴، ۳۲۲

أبى بن كعب ٥٠٣ أتراخ (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ أحمد بن حنبل = ابن حنبل

أحمد الاحسائي (الشيخ) ۴۴۲ الاخطب الخوارزمي ۱۱، ۴۰۸، ۴۰۹ (ضمناً)

ابوبكر (الصديق) ٢١٠، ٢١٠ أبو جعفر = محمّد الباقر (الامام) ابوجهل: ٩٧، ١٤٨ ابو حامد الغزالي ٧٩، ٢٢٩، ٣٤٣،

, DAS, 444, 444, 444, 444

أبو حسن = على بن أبى طالب (الامام)

ابوحمزة الشمالي ٣٣

ابوحنيفة النعمان ۴۲۳، ۴۲۳، ۴۲۵ (خبره مع الامام جعفر الصادق) ابوذر الغفاري ۲۶، ۳۳، ۵۰۱، ۵۰۳، ۵۰۳،

814

ابوسعید الخدری ۶۷۱ أبوطالب (عمّ النبی) ۴۰۹ أبو عبدالله = جعفر الصادق (الامام) أبوعبدالله الانصاری = عبدالله بن محمد الانصاری الهروی

> أبوعلى الجبائي ۵۸۹ أبوعلى الحداد ۴۲۹

أبوالقاسم الحسين بى محمد = الراغب الاصفهاني

۸۸۵ ، ۵۸۸ الاعمش (راو): ٢٣٩ أفضل الدين الخونجي (الخجندي ؟) 498, 490 أفضل الدبن الكاشي 498 الماس (الندي) ١٢٨ ، ٣٩٧ ، ٨٣٨ 219 أم موسى (النبي) ۲۵۴ آملی = حیدر بن علی الآملی أمين الدين الطبرسي ١٠٣ أمين الدين الطرابلسي ۴۳۶ أناخا (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ الانصاري (أبو عبدالله) = اسماعيل ااهروي أهدى ( من أوصاء الانساء ) ٢٤١ أهل الروم ۵۳۶، ۵۳۷ أهل الشام ١٤٩ أهل الصين ۵۳۶، ۵۳۷ أهل الكوفة ٤٢٤ أويس القرني ٢٤، ٥٠٣، ٤١٤ اللون (النسي) ۲۴۱

الاعراب ( وانظر العرب ) ۵۸۷،۱۳۱

۸۳۵، ۶۳۵، ۴۴۵، ۱۴۵، ۲۴۵، 774, 774, 676, 766, 766, , 844, 844, 844, 844, 844, ٧٠٢ ، ٤٩٣ ، ٤٩٢ أرفخشد ( من أوصباء الانساء )٢٣١ آرون ( « « « ۲۴۱( » أريسا ( « « ۲۴۱ الأسباط (وانظر نقباء بني اسرائيل) 747, 174, 547 ُاستين (من أوصياء لانبياء) ٢٣٢ اسحة (الندي) ۶۲، ۳۴۱، ۲۲۷ اسحق ابراهيم آقازاده ۴۴۲ اسرائيل ٩٢ اسرافيل: ۲۸۲ ۲۳۷ اسكندر ذو القرنين ٣٨٢ اسماعیل (النبی) ۶۲، ۱۲۸ ، ۲۴۱، 477

اسماعیل الهروی = عبدالله ابن محمد الانصاری الهروی الانصاری الهروی الاصفهانی الاصفهانی آصف ۲۴۱

ايميخ ( من أوصياء الانبياء ) ٢٤١ اينوخ ( « « « ) ٢٤١ ايوب (النبي) ۶۲، ۱۲۸، ۲۴۱، ۲۴۰، ۴۰۳،

الباقر = محمّد بن على الباقر (الامام)

البحرانی = علی بن سلیمان البحرانی = کمال الدین میثم بحیری الراهب ۲۴۲

البسطامي = أبو يزيد البسطامي بغداد ۴۵

بنو اسرائیل ۲۳۲، ۴۲۲، ۴۵۳ بنو اسرائیل ۲۳۲، ۲۳۲ (وانظر الیهود فی فهرست الاصطلاحات) ترکه (صدر الدین ترکه الترمذی الحکیم = الحکیم الترمذی التستری = سهل بن عبدالله التستری التلمسانی = عفیف الدین التلمسانی جابر بن عبدالله الانصاری ۳۳، ۲۵۲ جابر بن عبدالله الانصاری ۳۳، ۲۵۲ الجبائی = ابو هاشم الجبائی ، ابو الجبائی، ابو الجبائی، ابو

جبر ئیل ، جبریل ۲۷ ، ۲۳۰ ،

هاشم الجدائي

۳۱۷، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۳، ۲۹۳، ۳۱۷، ۳۱۷، ۴۱۷ ، ۲۹۳، ۶۹۸، ۵۶۵، ۶۹۸ ، ۶۹۲ (وانظر فهرستالاصطلاحات) جبل عرفات ۵۴

جریر الشاعر ۱۱ جعفی بن أبی طالب ۹۳

جعفر بن محمّد الصادق (الامام السادس)

4،۳۳، ۴۳، ۳۶، ۱۵۰، ۳۲۲، ۲۲۲

7۲۲، ۲۴۲، ۳۵۲، ۴۶۳، ۳۸۳،

6+4، ۴۲۳، ۴۲۳، \_ ۲۲۵ (خبره

مع ابی حنیفة) ، ۱۵۰۰، ۵۰۰،

جعفر بن محمّد بن علی بن عبید (راو ً) ۴۰۵

جمال الدين بن المطهر الحلى ٢٢٨، ٥٩٠

الجنيد البغدادي ۱۰۰، ۲۲۵، ۴۳۱، ۴۳۱، ۴۳۱،

جهم بن صفوان ۵۸۸ الحارث بن الاعور ۹۲ حارثة (صحابي) ۳۴۵

الحافظ ألاصفهاني (وانظر: ابو نعيم

خضر (الخضر) ۳۸۱ ، ۳۸۲ ، ۳۹۸ ، ۳۹۸ ، ۳۹۸ ، ۴۹۱ ، ۴۹۱ ، ۴۹۱ ، ۴۵۱ (ضمناً) ۵۱۹ (

الخوارزمي = الاخطب الخوارزمي الخوارزمي الخجندي = أفضل الدين الخونجي الخونجي الخونجي دانيال الاكبر ٢٤١

دريجا (من أوصياء الانبياء ) ۲۴۱ دمشق ۴۴۲ ، ۴۴۳

دیمخ (من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۱ ذوالفرنین = اسکندر ذوالفرنین الرازی = فخر الدین الرازی الراغب الاصفهانی (ابوالقاسمالحسین الاصبهاني ) ۴۰۲، ۴۳۹ الحسن بن على ( الامام الثاني) ۳۵، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۵۰۱

الحسن البصرى 4، ٢٢٣، ٢٢٣ الحسن العسكرى (الامام الحادى عشر) ٢٢٢، ٢٢٢، ٢٥٣، ۴۶٠

الحسن اللؤلؤي ٣٣

الحسين بن على ( الامام الثالث ) ، ۲۵۳، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۳، ۲۵۲، ۲۵۳،

۵۰۱ ،۴۴۱

الحسين بن علوان ۴۰۶

الحسين بن محمّد = الراغب الاصفهاني الحكيم الترمذي ۳۹۶، ۳۹۸، ۳۹۹، ۴۳۳

الحلاج ۲۷۱، ۲۰۵، ۳۶۴، ۳۶۵ حمدانبنسلیمان النیشابوری (راور) ۴۰۶

حمزة (عم النبي) ٩٣

الحموثى = سعد الدين الحموثى حواء ١٤٥ ، ٢٢٩ ، ٢٥٠ ، ٢٩٥ ، ٢٩٤

حيدر بن على الآملي ١٩،٠٤٢٠،٧١٠

رسعة الرأى ٢٢٥

رزین (راور) ۴۳۹

زكر ما (الندي) ١٢٨

الروم ۵۳۶، ۵۳۷

ین محمّد ) ۳۷۲ \_ ۹۷۳

رضوان (حارى الجنان) ۲۳۲

الركن (موضع بالكعبة) ۴۴۱

۵۲۷ ، ۲۲۶ ، ۲۵۳ ، ۲۴۲ ، ۲۲۴

سام (من أوصياء الانبياء) ٢٤١

سراج الدين البغدادي ۴۳۹

۵۶۳، ۲۳۲، ۲۰۲

4.0

السمرقندي ٢٢٨

الرضى = السيد الرضى

زكريا (من أوصياء الانساء) ٢٤١ زين العابدين (الام الرابع) ١٠٣،٣٤، زينون (من أوصاء الانساء) ٢٤١ السرى السقطى ٢٢٥ ، ٣٣١ ، ٤٣٢ سعد الدين الحموثي ٢١٠ ، ٢٣٨ ، سلمان الفارسي ۲۵، ۲۶، ۳۴، ۲۱۱، ۶۱۴ ،۵۰۳ ،۵۰۱ ،۵۰۰ ،۲۵۲ سلمان (الندي) ۶۲ ، ۱۲۸ ، ۲۴۱ ،

السمناني (علاء الدولة) ۵۵ سهل بن عبدالله التستري ۶۶۴،۴۱۰ السبد الرضى ١١، ٣٠٢ الشافعي (الفقمه المجتهد) ۴۲۶ شالخ (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ الشام ١۴٩ الشيلي ۴۵، ۲۲، ۲۲۵، ۴۴۶ شرف الدين التمار ۴۰۶ شرف الدين القيصري = داود القيصري الشريف الرضى = السيد الرضى شقيق البلخي ٢٢٤ شمعون (من أوصياء الانبياء) ۲۴۱ شهر بن حوشب ۹۳ شيث ۲۴۰، ۲۴۲، ۲۴۵ الشيخ الاعظم = محيى الدين ابن العربي الشيخ الرئيس = ابن سينا شيسم ( من أوصياء الانبياء ) ٢۴١ صائن الدين على تركه = صدر الدين تركه

صالح (النبی) ۲۴۱ الصخرة (مسجد) ۲۸۳، ۲۸۴ صدر الدین ترکه اصفهانی ۴۹۷،۴۹۶ (ضمناً)

صدر الدين القونوى ٧٨\_ ٧٩، ٣٣١ ٧٠٤، ٢٣۶

الصفار = محمد بن الحسن الصفّار الصفّار الصفّار الصين ۵۳۷ مالوت ۲۴۲

الطبرسى = أمين الدين الطبرسى الطور (جيل) ۵۶۷

الطوسى = نصير الدين الطوسى عائشه (ام المؤمنين) ۴۶۲ عاصم بن أبى الجود (راور) ۴۳۹ عبّادان ۱۷۳، ۲۸۳، ۶۰۵

عبدالله بن عباس \_ ابن عباس عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن حماد (راو )

عبدالله بن عبدالفدوس (راور) ۴۳۹ عبدالله بن عمر (صحابی) ۴۳۹ عبدالله بن محمد الانصاری الهروی ( ابو اسماعیل ) ۷۲، ۷۸، ۹۴،

عبدالله بن الوليد اليمانى ۴۰۶ عبدالله بن الوليد السمّان ۴۰۵ عبدالله بن الوليد السمّان ۴۰۵ عبدالجبّار (القاضى المعتزلي) ۸۸۹ عبدالرحمن بن عوف (صحابي) ۴۶۲ عبدالرحيم بن الحسين العراقى ۲۷۱ عبدالرزاق الكاشانى ۵۴ ، ۸۱، ۲۲۶،

۰۳۹، ۶۵۹، ۷۰۴ عبدالمطلّب (جدّ النبی) ۴۰۹ عبید الجوزجانی ۴۹۵ عبیر (من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۱ عجم ۴۳۵، ۴۳۹، ۵۳۰، ۵۳۰،

عرب ۱۰، ۱۹۳۸، ۲۲۴، ۲۳۵، ۲۳۹،

۵۳۰ ، ۴۴۳

عرفات (جبل) ۵۴

عروف (من أوصياء الانسياء) ۲۴۱

عز الدين الكاشي ۸۷، ۲۰۰

عزرائیل ۲۳۷ ، ۲۸۴

عزير ۲۴۱

عزيز الدين النسفى ٢٣٩

العطّار (فريدالدين) = فريدالدين العطار

عفيف الدين التلمساني ۴۶۸ ، ۴۹۶، 40

عكرمة (شيخ ربيعة الرأي) ۴۲۵ علاء الدولة السمناني = السمناني العلاف = ابو الهذيل العلاف على بن أبي طالب (الامام الاول، أمس المؤمنين) ۴ ، ۸ ، ۱۰ ، ۱۱ ، ۲۱، ۲۱، ۵۲، ۲۷ ، ۲۸، ۲۹ ، ٠٣، ٣٩، ٣٣، ٣٩، ٣٩، ٣٠، . ۱۵، ۳۶، ۱۵، ۴۳ ۲۶، ۲۰۱، ۱۱۸، ۱۳۰ ، ۱۳۳، 184, 184, 189, 186, 189, ۸۶۱، ۶۹۱، ۱۷۰، ۱۷۱، ۲۷۱، ٣٧١، ٠٨١، ۵٠٢، ١١٢، ٦١٢، ~ የየን እየየ እየየ **እ**የየ እየየ እየየ እ 747, A77, P77, +67, 167, 767, **6**67, 777, 787, 887, 79P7 10P7 70P7 WOW, WOW, ۵۰۳، ۸۰۳، ۹۰۳، ۱۳۰۰ ۱۳۰۰ ۲۱۳، ۱۳۵۵، ۱۳۸۶، ۱۲۳، ۱۲۸،

۶۱۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۳۲۳، 474, 674, 144, +64, 264, ٧٨٣، ٩٩٨، ٠٠٠، ١٠٠، ٢٠٠، 4+4,4+4,6+4, 2+4,4+4,4+4, ۴۰۹، ۱۱۹، ۲۱۲، ۳۱۹، ۳۱۹، 414, 614, 814, VÍY, 874, 444, 444, 444, 644, 444, ٧٨٠، ٩٨٠، ٨٩٠، ٢٠۵، ٨٠٥، ٠١٥، ١٤٥، ١٨٥، ١٣٥، ١٩٥، ۱۴۵، ۳۶۵، ۷۷۵، ۹۶۵، ۸۶۵، ۵+۶، ۲+۶، ۲/۶، ۸۳۶، ۵۷۶، ۶۹۹ ،۶۹۵ ،۶۹۴ ،۶۷۶ على بن الحسين = زين العابدين (الأمام)

على بن سليمان البحراني ۴۹۸ على بن محمّد بن سعمد (راو) : ۴۰۶ على بن موسى الرضا (الامام الثامن) 727, 277, 747, 747

على زين العابدين = زين العابدين (الأمام)

على النقى (الامام العاشر) ٢٢٢، ٢٤٢،

۲۵۳ الرضا (الامام) عمار بن مروان ۳۳ عمار بن ياسر ۵۰۳، ۶۱۴ عمر بن الخطاب (الفاروق) ۲۵۰،

> عمرو بن العاص ۱۱ عمرا**ن** بن موسی ۳۴

> الغزالى = أبو حامد الغزالى غدير خم ٢٤٩ غدير خم ٢٤٩ فاتو (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ الفارابي (ابونصر) ٢٧٠

الفارقليط ۱۰۳ ، ۱۰۴ فاس (مدينة) ۳۹۹، ۴۳۴ فاطمة (الزهراء) ۲۵۲، ۴۴۱ فخر الدين الرازى ۵۳ ، ۴۸۸ ،

فرشخ ( من أوصياء الانبياء) ۲۴۱ فرعون ۹۷، ۲۰۱، ۶۷۲، ۶۷۳، ۶۷۳، ۶۷۷،

فريد الدين العطار ١٢٨ فيثاغورس ٢٣٣ فيدوف ( من أوصياء الانبياء) ٢٤١ قادس ( من أوصياء الانبياء ) ٢٤١ القدس (مدينة) ٢٨٤

> قریش ۲۹۱، ۲۹۲ قس(من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۲

القونوى = صدر الدين الفونوى

قيذق (من أوصياء الانبياء) ٢۴١ القيصرى (شرف الدين) = داود القيصرى قينان (من أوصياء الانبياء) ٢۴١ الكاشاني = عبد الرزاق الكاشاني الكاشي = أفضل الدين الكاشي

الكاشى = عز الدين الكاشي

الكاشى = نصير الدين الكاشى الكاشى الكعبة ٢ ، ٢٨٣، ٢٨٣، ٢٠٠٠ كمال الحق الكاشانى = عبد الرزاق الكاشانى

كمال الدين ميثم البحراني ٨٠، ٢٢٨، ٣٩٧، ٢٩٧

کمیل بن زیاد النخعی ۳۰ ، ۱۷۰ ، ۶۱۴ ، ۲۲۴ ، ۲۲۳

الكوفة ٢٢۴

لوط ۲۴۱

مالك (حارس النار) ۲۳۲ مالك بن أنس ۴۲۵، ۴۲۶ المتنمي (الشاعر) ۴۶۳

ΨΔ, ΨΨ, ΥΛ, ΨΛ, ΔΛ, ΥΛ,ΛΛ,ΡΛ, •Ρ, /Ρ, ΥΡ, ΨΡ, ΨΡ, ΔΡ,ΨΡ, ΥΡ, ΥΡ, ΥΡ, ΔΡ,

۴۰۱، ۱۱۰، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۹،

٠ ١٥٢ ، ١٤٨ ، ١٤٤ ، ١٣٠

۱ ۸۲، ۲۸۲، ۳۸۲، ۵۸۲، ۹۸۲ ،

**۷۸۲، • • ۲ ، ۱ • ۲ ، ۲۹۲، ۳** • ۲۸۷ 4P7, 1+4, X+4, 614, 674, , 425, 644, 644, 664, 864, γ καν, γ καν, ρ αν, γ κν, γ κν ۲۸۳، ۶۶۳ ، ۸۶۳ ، ۶۶۳، ۲۰۹۰ 1.4, 7.4, 4.4, 4.4, 2.4, ,417, 41+, 4+9, 4+X, 4+V 414, 214, 414, 474, 274, , khh, kht, kh+, kty, kth , 441 , 444 , 447 , 448 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 , 444 ,40. ,445, 644, 844, ,464, 164, P64, +84, Y84, W84, , ۵۶۳,۵۳+, ۵۱1,۵+۷,4۶۶,4۶۴ 891 ,840

محمد بن جبادة (راور) ۴۳۹ محمد بن الحسن = المهدى - عليه السلام

محمد بن الحسن الصفّار ۴۵۹، ۴۵۰ محمد بن الحسين ۳۳

محمد بن الحنفية ٩٢

محمد بن سنان ۳۳

محمد بن عبدالجبار ٣٣

۱۱مدینة (المنورة) ۲۱۰ ۱۱مدینة (المنورة) ۲۱۰ مرازم (راو ) ۳۳ مریم (البتول) ۴۲۹ المسجد الاقصی ۲۸۳، ۲۸۴، ۲۸۶، ۲۸۸ ۱لمسجد الحرام ۲۸۳، ۲۸۶، ۲۸۸، ۲۸۸، ۲۸۸ مسجد الصخرة = الصخرة (مسجد) مسجد الكوفة ۲۸۳، ۲۸۶

مشخا (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ المشهد الشريف الغروى ٧١٠ معدل (من أوصياء الانبياء) ٢٤٠ معروف الكرخي ٢٢٥، ٢٣١، ٤٣٢ المفيد (الشيخ) ٤٣٨

مسلم بن الحجاج ۴۰۶

المقداد ( صحابی ) ۴۲۸ ، ۵۰۳ ، ۱۲۶

مكة ٢٨٣، ٢٨٣ المنارة البيضا (بدمشق) ٣٤٢، ٣٤٣

محمد بن على الباقر (الامام الخامس) ۳۳ ، ۳۴، ۱۴۲، ۲۲۴، ۲۲۲، ۲۵۳، ۲۵۳، ۴۰۵ ، ۵۰۳ ، ۶۲۲

محمد بن على الترمذي = الحكيم الترمذي

محمد بن عمر (راور) ۴۰۵ محمد بن محمد بن الغزالى = أبو حامد الغزالى محمد بن الهيثم 77محمد التقى (الامام التاسع) 774،

۲۵۳، ۲۴۲ محمد الثاني = المهدى - عليه السلام

محمد المادى = المهدى عليه السارم محمد كريم خان كرمانى ۴۴۲ محيى الدين بن العربى ۱۰، ۱۱۳،۷۷، ۱۱۷، ۱۱۸، ۳۹۱، ۳۲۹، ۲۲۸، ۲۳۸ ۴۸۳، ۷۸۳، ۹۸۳، ۹۸۳، ۹۳۹، ۴۹۱،

, 449 , 449 , 644 , 644 , 644 ,

776, 776, 778, 689, 789,

. 54. , 559 , 55X , 55B , 554

البحراني ميدع (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ ميسم (من أوصياء الانبياء) ٢٤١ ناحور (من أوصياء الانسا) ٢٤١ النجف الشريف = المشهد الشريف الغروي نصير الدين طوسي ١٤٣، ١٥٠، ٤٨١، 544, 547, 497 نصر الدين الكاشي ۴۹۶ النعماني (ابو حنيفة) = أبو حنيفة النعمان النعماني (الشيخ) ۴۳۹ النمرود ۹۷ نوح (النبي) ۶۰، ۶۲، ۹۲ ، ۲۳۰ ، , 4+0, M47, 1X1, X47, C+4, ۷۲۲، ۰۰۵، ۸۰۵، ۸/۵ هاسل ۲۴۱ هارون (النبي) ۱۱، ۶۲، ۱۲۸، ۲۵۱، 4.1 هارون بن مسلم ۳۴ ميثم البحراني = كمال الدين ميثم | هجان (من أوصياء الانبياء) ٢٤١

منصور الحلاج = الحلاج منيقا ( من أوصياء الانساء ) ٢٤١ المهدى ( محمّد بن الحسن الامام الثاني عشر ) علمه مكائمل ٢٣٧، ٢٨٢ السلام ۳۴، ۸۵، ۱۰۰ ، ۱۰۱ ، 7+1, 4+1, 4+1, 477, 477, ۷۲۲، ۲۶۲ ، ۳۵۲، ۶۸۳، ۵۸<del>۳</del>، ۱۶۳، ۵۶۳، ۲۰۲، ۱۹۸ ، ۲۲۲، • 449 , 444 , 447 , 444 , 444 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 , 644 ۵۲۹, ۸۵۲, ۱۵۲, ۱۹۶۰ ۱۹۶۱ ۱۹۸ موسی (الندی) ۱۱ ، ۶۰، ۶۲، ۹۳، ۷۶، ۱۲۶ ، ۲۲۰، ۲۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۰۲، ۱۶۲، ۲۳۲ ، ۲۳۲، ۴۴۲، 177, 167, 977, 677, 187, 747, 4<del>74</del>,667,<del>3</del>67, 767,467, , 444 , 47+ , 4+X , 4+F , 4+F .۵11, 455, 454, 461, 46. ۶۷۸ ،۶۷۲ ،۵۸۱ ،۵۱۳ موسى الكاظم ( الامام السابع ) ٢٣٢ ، 704, 747

يعقوب (النبي) ۶۲، ۳۵، ۲۲۱، ۳۴۸، ۳۲۷ ۱ هم ۲۲۷ ۱ اليمن ۲۶، ۲۶۶ يوسف (النبي) ۲۲۸، ۲۴۱ يوم عرفة ۲۴۵ يوم الغدير ۲۴۹ يونس (النبي) ۶۲ يونس ( راور) ۴۰۶

هجر (اسم موضع) ۲۹۷ الهروی (أبو اسماعیل) = عبدالله بن محمد الانصاری هود (النبی) ۲۴۱ واعت (من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۱ وهب بن منبه ۵۱۳ وینوخ (من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۱ یافث (بن نوح) ۲۴۱ یحیی (النبی) ۲۲۸ ، ۴۰۳ ، ۴۰۴ یحیی (من أوصیاء الانبیاء) ۲۴۱

# فهرست الاشعار

# حرف الهمزة

شهدت نفسك فينا وهي واحدة كثيرة ذات اوصاف وأسمائي (ص ٢٠٣، ٢٠٥)

کانت لقلبی أهواء مفرقة فاستجمعت مذرأنك العین اهوائی (ص ٥ - ٦ . - وانظر دیوان الحلاج ، تصحیح لویز ماسینیون ، ص ۳۸ - ۳۹)

# حرف الباء

بآل محمد عرف الصواب وفي أبياتهم نزل الكتاب (ص ١٢ . \_ وانظر تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام ، لحسن الصدر ، ط . بغداد ، ص ٢١٦ \_ (ص ٢١٢ ؛ ووفيات الاعيان لابن خلكان ، النهفة المصرية ، الفاهرة سنة ١٩٤٨ ، ١٩٤٨ \_ ٥١٣٠ وأمل الآمل لمحمد بن الحسن ، مطبعة الاداب ، النجف سنة ١٣٨٥ ه . ٢٠٨/٢ \_ ٥٠٢ . \_ واسم الشاعر في هذه المصادر كلها ليس عمروبن العاص كما يقول الشيخ الآملي ، بل على بن عبدالله بن وصيف الناشي، الشاعر النحوى، المتوفى عام ٣٦٦ في بغداد) .

سبحان من أظهر ناسوته سر سنا لاهوته الثاقب (ص ۱۹۹ . – وانظر ديوان الحلاج ، تصحيح لوبز ماسينيون ، ص ٤١ ؛ وعبهر العاشقين لروزبهان بقلى شيرازى ، چاپ كربين و معين ، طهران ١٩٥٨ ص ١٤٨ ؛ والحجج النقلية والعقلية ... لابن تيمية ، القاهرة ، ص ١٩)

والخلق كلهم استار طلعتها والامر أجمعهم كانوالها نقبا (ص ١٦٦)

#### حرف التاء

لا يكمل الباطن في طوره فانه بعض ظهوراته (ص١٧٨)

تجول عقول الخلق حول حمائها ولم يدركوا من برقها غير لمعة (ص ٧٠ . ـ وانظر التائية الكبرى لابن الفارض المصرى) .

فلا عبث والخلق لم يتركوا سدى وان لم تكن افعالهم بالسديدة (ص ١٥١ . - وانظر ابن الفارض المصرى: التائية الكبرى) .

بدت باحتجاب واختفت بمظاهر على صيغ الكتوين في كل برزة ( ص ١٦٥ . ـ المصدر المتقدم ) .

اقتلونی یا ثفاتی ان فی قتلی حیاتی

(ص ٢٠٩ ... وانظر ديوان الحلاج تصحيح لويز ماسينيون ، ص ٣٣\_٣٤ ؛ واخبار الحلاج ، المقطوعة الاولى، قسم الاصول والمصادر)

سقونی وقالوا لاتغنّ ولو سقوا جبال حنین ما سفونی لغنّت (ص ۱۷۲ . ـ وانظر دیوان الحلاج ، ص ۱۲۸ ، ۱۳۳ ، ونصوص لم تنشر ، لویز ماسینیون ص ۱۲۲)

# حرف الدال

فان قلت بالتنزيه كنت مقيدا وان قلت بالتشبيه كنت محددا ( ص ٦٦هـ-٦٦٤ . ـ وانظر فصوص الحكم لابن العربي الحاتمي ، الفصالثاك ) .

مظاهر الحق لا تعدد والحق فينا فلا تحدّوا (ص ٦٦٧)

وفى كل شيء له آية فدل على انه واحد (ص ٥٣ ، ٦١٢ . – وانظر الفتوحات المكية لابن العربى (القاهرة ١٣٢٩) ١٨٤/١، ٩٤ ، ٣٣٦ ؛ ٢٩٠/ ٢ ؛ ٢٩٤ . – وانظر أيضاً احياء علوم الدين لابى حامد الغزالى ١٠٣/١)

ما وحد الواحد من واحد اذ كل من وحده جاحد ( ص ۷۲، ۳۲۸، ۳۳۸–۳۳۹ . ـ وانظر منازل السائرين للانصاری الهروی ، باب التوحيد ، آخر ابواب الكتاب )

وما الوجه الا واحد غير أنه اذا انت عددت المرايا تعددا (ص٣٠٣، ٣١٣، ٢٠٣)

# حرف الراء

من يدر ما قلت لم تخذل بصيرته وليس بدريه الا من له بصر (ص ١١٧ ، ١٦٥ ، ٦٧٠ . - وانظر فصوص الحكم لابن العربي الحاتمي ، الفص الرابع )

لقد كنت دهراً قبل ان يكشف الغطا أخالك انى ذاكر لك شاكر (ص ١٣٢)

جمالك في كل الحقائق سائر وليس له الا جلالك ساتر (ص ١٥٢، ١٦٦)

البحر بحر على ما كان من قدم ان الحوادث أمواج وأنهار (ص ١٦١ ، ٢٠٧ ، ٦٦٩ . \_ والشعر منسوب الى ابن العربى فى مخطوط شهيد على پاشا ١٨٠/١٣٤٤ الف ؛ وفى مخطوط آيا صوفيا ٩٦/١٨٩٨ الف (غفل) ؛ وفى مخطوط بيازيد ٢٠٤/٣٧٥٠ الف (غفل)

ظهرت فلا تخفى على أحد الاعلى أكمه لا يعرف القمرا (ص ١٦٥، ٦٦٦ ) .

عباراتنا شتى وحسنك واحد وكل الى ذاك الجمال يشير (ص ۷۵ ، ۱۹۲ ، ۱۹۳)

ان الاهام الى الوزير فقير وعليهما فلك الوجود يدور (ص ٤٤٠ ـ وانظر الفتوحات المكية لابن العربي الحاتمي، القاهرة ١٣٢٩، الباب السادس والستون وثلاث ماية في معرفة منزل وزراء المهدى)

وما حكمه في موطن دون موطن ولكنه بالحق في الخلق سافر (ص ٦٦٧ . ـ وانظر فصوص الحكم لابن العربي الحاتمي، الفص السادس) .

# حرف السين

نظرت بنور الله اوّل نظرة فغبت عن الأكوان وارتفع اللبس (ص ٢٧٠) (ص ٢٧٠)

# حرف الشين

خفی لا فراط الظهور تعرضت لادراکه أبصار قـوم أخافش (ص ۱۹۶، ۲۰۸، ۳۳٤)

# حرف العين

أُولئك آبائي! فجئني بمثلهم اذا جمعتنا يا جرير ، المجامع (ص ١١ . \_ والشعر للفرزدق)

# حرف الفاء

العين واحدة والحكم مختلف وذاك سر لاهل العلم ينكشف (ص ١٨٧ سطر ١٤٣٠). وانظر الفتوحات المكية لابن العربي الحاتمي ٤٣٠/٣). علم التصوف علم ليس يعرفه الا اخو فطنة بالحق معروف (ص١٩٦، ١٢٢)

## ح,ف الكاف

أحبك حبين حب الهوى وحبّاً لانك اهل لذاكا (ص ٢٥٥ . \_ هذا الشعر الجميل لرابعة العدوية ، وانظر قوت القلوب لابي طالب المكي ٢٦/٥ وشرح الاحياء للمرتضى الزبيدى ٢٦/٩ والفتوحات المكية ٢٥٩/٢ وشهيدة العشق الالهى لعبد الرحمن بدوى ٢٤ ، ١١٠ ونسوس لم تنشر .Rec لماسينيون ٦)

أقام رجالاً في معارفهم ملكي وأقعد قوماً في غوايتهم هلكي ( ص ٤٩٥ . \_ وانظر شبيه هذا الفصيدة تماماً في كتاب التشوف الى رجال النصوف لابن الزيات المتوفى سنة ٣٢٧ ، نشر الرباط ١٩٥٨ ، بتصحيح الاستاذ ادولف فور ، ص ٣٨٧ – ٢٨٢)

# حرف اللام

أَلاكل شيءِ ما خلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل (ص٣٥. \_ بيت مشهور للشاعر الجاهلي لبيد، انظر ديوان لبيد، نشر ضياء الخالدي، قينيا ص ١٤٨ وانظر الفتوحات المكية ٢٠٦/١ (٣٣/٢)

نهاية اقدام العقول عقال وغاية سعى العالمين ضلال

(ص ٤٨٨). - وانظر الوافي بالوفيات للصفدي، نشر ديد رنج ، دمشق ١٩٥٩ ، ٢٥٧/٤ . - ورواية الشعر هنا تختلف عن رواية جامع الاسرار) وانظر ايضاً الدر الثمين في مناقب الشيخ محيى الدين للشيخ ابراهيم البغدادي ، تحقيق المنجد ، بيروت ١٩٥٩ صحيفة ٢٨ ففي الخلق عين الحق ان كنت ذاعين وفي الحق عين الخلق ان كنت ذاعقل (ص ١٩٠٨ . - وانظر الفتوحات المكية لابن العربي الحاتمي ٢٩٠/٣ . - والرواية هنا مختلفه ) .

وآداب أرباب العقول لذى الهوى كآداب أهل السكر عند ذوى العقل (ص ٩٧٠)

# حرف الميم

فِمن منح الجهال علماً أضاعه ومن منح المستوجبين فقد ظلم (ص ٢٠ ، ٦٧١ . ـ وانظر احياء علوم الدين لابي حامد الغزالي ٥٨/١ : الباب الخامس، آداب المتعلم والمعلم)

توهمت قدماً أن ليلي تبرقعت وان لثاماً دونها يمنع اللثما (ص ١٦٦)

لقد طفت فی ذلک المعاهد کلها وسیّرت طرفی بین تلک العوالم (ص ٤٧٩). وانظر مقدمة الملل والنحل للناشر المصری، ص ٥، الطبعة الثانیة ١٩٥٦؛ و وفیات الاعیان لابن خلکان، ترجمة الشهرستانی؛ و کتاب روض الاخبار المنتخب من ربیع الابرار لعمر بن قاسم بن محمود، ص ٢٥١، بولاق ١٢٨٠ هجریة؛ وانظر ربتر فی مقدمته علی کتاب مقالات الاسلامیین ١/ص کا، اسطنبول ١٩٢٩ وعبد المعید خان فی مجلة 39،1951،25 الاسلامین المصاد وانظر ایضاً فواتح الجلال و فوائح الجمال، تحقیق فریتز مایر، ویسبادن، المانیا ١٩٥٧، ص ٩٣. والشعر منسوب فی هذه المصادر تارة الی الشهرستانی وتارة الی ابی بکر محمد بن باجه، المعروف بابن الصائغ الاندلسی، المتوفی عام ٥٣٥ او عام ٥٠٥).

# حرف النون

أأنت ام أنا ؟ هذا العين في العين حاشاى حاشاى ! من اثبات اثنين ( ص ١٣١ ، ٢٧٦ . - وانظر ديوان ٩٠ واخبار الحلاج ، مقطوعة ٥٠ ( ١٧ و٢٥ ثانية ) . - ورواية الشعر هنا تختلف تماما عن رواية جامع الاسرار ) لقد كنت قبل الموم انكر صاحبي اذا لم يكن قلبي الى دينه دان

قمد كنت قبل اليوم انكرصاحبى اذا لم يكن فلبى الى دينه دان (ص٨، ٦١٧. ـ وانظر ديوان ترجمان الاشواق لابن العربى الحاتمى، بيروت، دار صادر ١٩٦١، ص ٤٣. ـ والرواية هنا مختلفة عن جامع الاسرار)

انى لاكتم من علمى جواهره كيلاً يرى الحق ذوجهل فيفتتنا (ص ٣٥٠ ـ وانظر التدبيرات الالهية لابن العربى الحاتمى ، نشر ليدن ١٩١٩، ص ١١٣ ؛ والفتوحات المكية ٢/٢٣ ( جزئياً ) ـ والشعر منسوب هنا الى الشريف الرضى لا الى الامام زين العابدين عليه السلام ـ كما يقول الشيخ الآملى)

فلو لاه ولو لانا لما كان الذي كانا

(ص 370. \_ وانظر فصوص الحكم لابن العربي، الفص الخامس عشر والفتوحات المكية ٥/٧ . \_ وانظر المعنى الفلسفى لهذا الشعر في كتاب هنرى كربين عن ابن عربي ص ٥٦. ٩٠٠ )

انا القرآن والسبع المثاني وروح الروح الاواني

(ص ۳۵۸ . \_ وانظر كتاب الاسرى لابن العربى ص ٤ ، ضمن مجموعة رسائل ابن العربى ، حيدرآباد ١٩٤٨ ، الجزء الاول ، الرسالة الثالثة عشر؛ والفتوحات المكية ١٩٨١ . \_ وانظر تخمير الششترى لهذه القصيدة في ديوان الحلاج لماسينيون ، ص ١٣٥ ـ ١٣٧ )

بینی وبینك اتنی ینازعنی فارفع بلطفك انی من البین ( ص ۳۹٤ . ـ وانظر دیوان الحلاج ص ۹۰ و اخبار الحلاج ، الطبعة الثانیة الامه ۱۹۵۷ ، ص ۷۲ . ـ وانظر بصورة خاصة ما أثیر حول هذا الشعر من نقد و دفاع ص ۷۸-۸۰ ، والتأویل الخاص له فی کتاب کشف الغایات فی شرح ما اکتنفت علیه التجلیات لمؤلف مجهول ، مخطوط مکتبة پاریس الوطنیة ، رقم ۲۹/٤۸۰۱ ب)

قلوب العارفين لها عيون ترى ما لا يراه الناظرونا ( ص ٥٨٥ . ـ وانظر ديوان الحلاج ص ١١٥ وشهيدة العشق الالهى لعبدالرحمن بدوى ص ١١٧ ، القاهرة ، بلا تاريخ) فالكل مفتقر ما الكل مستغنى هذا هو الحق قد قلناه لا نكنى ( ص ٦٦٢ . \_ وانظر فصوص الحكم ، الفص الاول ، آخره )

# حرف الهاء

قیل لی: قل فی علی مدحاً ینتضی نطقی ناراً موصده (ص ٤٦٣)

# حرف الواو

جزى الله خيراً من تأمل صنعتى وقابل ما فيها من السهو بالعفو (ص ١٨) قل للذين قضوا في البحث عمر هم ثم اطمأنوا وظنوا إنهم فرغوا

قل للذين قضوا في البحث عمرهم ثم اطمأنوا وظنوا انهم فرغوا (ص ٤٧٦)

# أجزاء الابيات المفردة

# ولوكنت بي من نقطة الباء حفظة

(ص ۷۰۰ . \_ وتتمة البيت : رفعت الى ما لم تنله بحيلة . \_ وانظر مشروح التائية الكبرى لابن الفارض المصرى ، ونص النصوص للشيخ الآملى ، مخطوط شهيد على پاشا ١٣٨/٤٣٨ ب ومخطوط جار الله ١٨/١٠٣٣ ب ومخطوط جار الله ١٨/١٠٣٣ ب ومخطوط جار الله على با ١١١ الف)

# انا من اهوی ومن اهوی انا

( ص ۱۳۱ ، ۲۷۳ . \_ وتتمة البيت : نحن روحان حللنا بدناً . \_ وانظر ديوان الحلاج ٩٣ وفواتح الجلال ، ص ٤٩ )

# فهرست أسماء الكتب مع ذكر مؤلفيها

اجازة للملك المظفر ، لابن العربي الحاتمي (الشيخ الأكبر) ص عهد عدد المعلق عدد المعلق ا

احياء علوم الدين ، لابي حامد الغزالي ، ص ٧٩ ، ۴٩۴ ، ٣٣٤ ، ٣٣٤ ، ٤٣٥ . ٤٧١ ح .

الاربعون حديثاً ( في صفة المهدى \_ عليه السلام ) للسراج البغدادى ،

الارشاد (كتاب) للشيخ المفيد ، ص ۴٣٩.

الاركان = رسالة الاركان للشيخ الآملي.

أسرار الشريعة ( رسالة ) للشيخ الآملي، ص ٨٨ .

أسرار الشريعة وأنوار الحقيقة للشيخ الآملي ، ص ٣٤٧ .

اصطلاحات الصوفية لعبد الرزاق الكاشاني، ص ٤١۶ (ضمناً)، ۴۹۸.

الاصول = فصول في الاصول لنصير الدين الطوسي .

اعتقادات ابن بابویه ، ص ۳۴ ، ۲۲۷ .

آغاز وانجام لنصير الدين الطوسى ، ص ۴۹۳ .

الامانة = رسالة الامانة للشيخ الآملي.

أمثلة التوحيد وأبنية التجريد للشيخ الآملي، ص ٤١۴.

الاملاء في اشكالات الاحياء لابي حامد الغزالي ، ص ۶۶۴ ح .

أوصاف الاشراف لنصير الدين الطوسي ، ص ١٥٠، ٣٩٣.

الباء (كتاب) لابن العربي الحاتمي (الشيخ الاكبر) ص ۶۹۵ ح ، ۷۰۱ ح .

الباء (كتاب) لعبد الكريم الجيلي ص ۶۹۵ ح.

البصائر = بصائر الدرجات للشيخ الصفّار .

بصائر الدرجات (كتاب) للشيخ الصفّار ، ص ۴٣٩.

تأويلات الكاشاني (لعبد الرزاق الكاشاني) ص٥٠، ٢٩٨، ٥٤٣.

التأويلات للقرآن المجيد = تأويلات الكاشاني .

التجريد ، لنصير الدين الطوسي ، ص ٢٢٨ .

التدبيرات الالهية (في اصلاح المملكة الانسانية) لابن العربي الحاتمي ، ص ٧٨ .

تفصيل النشأتين في تحصيل السعادتين للراغب الاصفهاني، ص ٣٧٢.

تنبيه السالكين لابي حامد الغزالي، ص ۴۹۲.

التنزيه = رسالة التنزيه للشيخ الآملي.

التوحيد = رسالة التوحيد للشيخ الآملي .

جامع الاسرار ومنبع الانوار للشيخ الآملي ، ص ٤٩٣.

جامع الحقايق للشيخ الآملي، ص ٤١٤.

الجداول (كتاب) المشهور بالرقايق (كتاب انشاء الدوائر الاحاطية) لابن العربي الحاتمي ، ص١٣٤٠ .

الجوامع (تفسير) للشيخ الطبرسي، ص ١٠٣.

جوامع الكلم للشيخ أحمد الاحسائي ، ص ۴۴۲ ح .

ختم الاولياء للحكيم الترمذي، ص ٣٩٧.

خطبة البيان للامام على بن أبي طالب ص ٣٨٣، ٤١١، ٤٧٤.

درة التوحيد للامام على بن أبي طالب ، ص ٣٢٠ ـ ٣٢٣ .

رسائل اخوان الصفا، ص ٢٣٣، ٢٣٢.

رسالة الاركان للشيخ الآملي ، ص ٣ .

الرسالة الالهية لفخر الدين الرازي ، ص ٥٣ ..

رسالة الامانة في الخلافة للشيخ الآملي ، ص ٣ ، ٢٢ ، ٩٩٣ .

رسالة التنزيه (رسالة التنبيه في التنزيه) للشيخ الآملي ، ص٣، ١٣٠.

رسالة التوحيد للشيخ الآملي ، ص ۵۵۱ .

رسالة العلم لنصير الدين الطوسي، ص ١٤٣، ٤٤٢، ٤٤٣.

رسالة في العلم اللدني = الرسالة اللدنية لابي حامد الغزالي.

رسالة في الوجود المطلق لصدر الدين تركه ، ص ۴۹۷.

الرسالة اللدنية لابي حامد الغزالي ، ص ۴۹۴.

رسالة مغالط الصوفية (للشيخ أبي عبدالرحمن السلمي) ص ٢٢٠٠.

رسالة منتخب التأويل = منتخب النأويل للشيخ الآملي .

رسالة الوجود للشيخ الآملي ، ص ۶۲۹،۶۲۰،۱۲۵ (ضمناً)، ۶۳۸ (ضمناً)،۶۳۹، ۶۹۹ .

الرقائق = الجداول (كتاب) المشهور بالرقائق .

الشرح الصغير لنهج البلاغة لميثم البحراني ، ص ۴۹۷ .

شرح فصوص الحکم لداود القیصری ، ص ۳۹۸ ، ۳۹۹ ، ۴۰۰ (ضمناً) ،۴۱۱ ، ۴۱۶ ، ۴۱۸ ، ۴۱۶ .

شرح فصوص الحكم لعبد الرزاق الكاشاني، ص ۴۳۵، ۴۹۸، ۶۳۰.

شرح القصيدة التائية لعزّ الدين الكاشي، ص ٧٨.

شرح قواعد العقايد للشيخ جمال الدين ابن المطهر الحلّى ، ص ٥٩٠ . الشرح الكبير لنهج البلاغة لميثم البحراني ، ص ٨٠ ، ٢٢٨ ، ٢٩٧ ، ٢٩٧ .

شرح منازل السائرين لعفيف الدين التلمساني ، ص ۴۶۸ ، ۵۰۵ .

شرح منازل السائرين لعبد الرزاق الكاشاني ، ص ٨١ (ضمناً ) ، ۴٩٨ .

شرح مواقف النفرى لعفيف الدين التلمساني ، ص ۴۹۶.

شرح النظم (كتاب) لجمال الدين ابن المطهر الحلَّى، ص٢٢٨.

العظمة (كتاب) لابن العربي الحانمي، ص ٤٩٥ ح.

عقلة المستوفز (كتاب) لابن العربي الحاتمي ، ص ۶۹۶ ح .

الغاية القصوى (كتاب) لابي حامد الغزالي ، ص ۴۹۴ .

الغيبة (كتاب) للشيخ النعماني ، ص ٣٣٩.

الفتوحات المكية (كتاب) لابن العربي الحاتمي ، ص ٢٣٨، ٣٤٩ ، ٢٠٠ ،

۶۰۹، ۱۹۹، ۲۲۹، ۲۲۹، ۶۲۹، ۲۳۳، ۳۳۳ ، ۴۴۹ ح ، ۴۲۵ ، ۵۲۵ ،

۶۶۴ ح ، ۶۹۸ ح ، ۶۸۷ ح ، ۶۹۸ ح ، ۶۹۶

فصوص الحكم (كتاب) لابن العربي الحاتمي ، ص ۱۱۸، ۳۸۹، ۳۸۹، ۴۱۸، ۴۲۰، ۴۲۸، ۴۲۰، ۴۲۰، ۴۲۰، ۴۲۰، ۵۵۸،۴۸۵، ۴۲۲-، ۶۶۵-، ۶۶۵-، ۶۶۵-،

۶۷۰ ح ، ۱۸۹ .

فصول في الاصول لنصير الدين ُ الطوسي ، ص ۴۹۲.

الفناء في المشاهد (كتاب) لابن العربي الحاتمي ، ص 88٨ ح .

فهرس المصنفات لابن العربي الحاتمي ، ص ۶۹۶ ح.

القواعد الكلامية لميثم البحراني، ص ٢٢٨.

الكافى فى علوم الدين (كتاب) للشيخ الكلينى، ص ۴۵۲ ح، ۵۱۶ ح، ۵۲۶ ح.

كتاب الارشاد للشيخ المفيد، ص ۴۳۹.

كتاب الباء لابن العربي الحاتمي = الباء

كتاب الباء لعبد الكريم الجيلي = الباء

كتاب البصائر = بصائر الدرجات

كتاب الجداول = الجداول

كتاب الحافظ الاصفهاني ، ص ٢٠٢ .

كتاب العظمة = العظمة

كتاب الغيبة = الغيبة

كتاب المبين للشيخ محمد كريم خان كرماني، ص ۴۴۲ ح.

كتاب المحبوب (محبوب القلوب) لسعد الدين حموئي ، ص ٣٦١ .

كتاب المناقب للإخطب الخوارزمي ، ص ۴٠٨ .

كشف الغايات في شرح ما اكتنفت عليه النجليات، ص ٤٩٥م.

لطایف الاعلام، ص ۶۹۵ ح، ۶۹۶ ح، ۷۰۱ ح

المائة كلمة = منهاج العارفين في شرح كلام أمير المؤمنين.

محاسن المجالس لابن العريف ، ص ۶۶۸ ح .

محبوب القلوب = كتاب المحبوب.

معجم مقاييس اللغة لاحمد بن فارس بن زكريا ، ص ۴۴۲ ح .

مغالط الصوفية = رسالة مغالط الصوفية .

المغنى عن حمل الاسفار لعبد الرحيم بن الحسين العراقي ، ص ٤٧١ ح .

المقدمات في شرح فصوص الحكم لداود القيصري ۴۹۰ـ ۳۹۵، ۴۱۱، ۴۳۱، ۴۳۱، ۴۳۱، ۴۳۱، ۴۳۱، ۴۳۹، ۶۳۴. ۶۳۵، ۶۳۵، ۶۳۵، ۶۳۵،

مقدمة شرح التائية لداود القيصرى ، ص ۶۶۹ ح .

منازل السائرين للانصاري الهروي ، ص ٣٢٤ .

المناقب (كتاب) للاخطب الخوارزمي ، ص ۴۰۸ ح .

مناهج اليقين لجمال الدين ابن المطهر الحلّي، ص ٢٢٨.

منتخب التأويل ( رسالة ) للشيخ الآملي، ص ٣، ١٠٨ ، ١١٤ ، ٥٣٩ ، ٥٣٥ ، ٥٣٥ .

منهاج العارفين في شرح كلام أمير المؤمنين لميثم البحراني ، ص ۴۹۸. منهاج الكرامة ( في معرفة الامامة ) لجمال الدين ابن المطهر الحلّي، ص ۲۲۸.

نسخة الحق لابن العربي الحاتمي، ص ١٠.

نقد النقود في معرفة الوجود للشيخ الآملي ، ص ٤٢١.

نهج البلاغة لامير المؤمنين الامام على بن أبى طالب، ص ٣٠، ١٧٠، ٢٠٣، ٣٠٠، ٥٦٠. ٣٠٠



# غلطنامه

| <b>خواند</b> ەشود | بجاى     | سطر  | صفحة | <b>خواند</b> ەشود | بجاى       | سطر | صفحة |
|-------------------|----------|------|------|-------------------|------------|-----|------|
| ثوابهم            | توابهم   | 18   | 94   | اتقانه            | ايقانه     | ٩   | 17   |
| أكثرهم            | أكثر     | ١.   | ঀঀ   | (لكان)            | (فكان)     | 11  | ۲١   |
| يذلّهم            | يز لهم   | ۴    | 1+4  | صحو               | محو        | ۴   | 49   |
| محيط              | محيط ؟   | ٣    | 117  | السر              | الستر      | ۵   | 79   |
| أحدهما            | أحمدهما  | ١    | 114  | ، ؟ + أولئك       | وأين أولئك | ۱۵  | ٣١   |
| وشؤونه            | و شؤو نة | ۶    | 119  | سمهم              | سميهم      | ٣   | 44   |
| بالكبرى           | يالكبرى  | ١٨   | 174  | عن                | من         | ٨   | 44   |
| المحيرة           | المخيرة  | ۲ح   | 177  | يدّخر             | يذخر       | ۱٧  | 44   |
| الحق              | الخق     | ۳ح   | 141  | عنه               | منه        | 17  | ۵۴   |
| اللطفية           | اللطيفة  | ٩    | 1,44 | ومغزى             | ومغز       | ۳ح  | ۵۵   |
| فنائهم            | فتئهم    | ۵    | 147  | الصالح»           | الصالح،    | 14  | ۶٧   |
| الظاهر            | المظاهر  | 14   | 147  | أشباهها.          | أشباهها»   | 18  | ۶٧   |
| عافي              | عاق      | ۱۵   | 184  | الثانية           | الئانية    | 17  | ٧.   |
| الداء             | الدار    | ۱۵   | 184  | ميثم              | هيثم       | ٧   | ٨.   |
| ولايجنه           | ولايحثه  | 19,7 | 184  | ا أنّه) أحدً      | بأحد       | ١   | ٨٩   |
| و بمحدث           | ر بمحدث  | ١.   | 184  | واليمين           | والمين     | 17  | ٩١   |

| <b>خوانده شود</b> | بجای -    | سطر | صفحة        | خوانده شود      | بجاى        | سطر | صفحة     |
|-------------------|-----------|-----|-------------|-----------------|-------------|-----|----------|
| الشورى            | الشررى    | ۲ح  | ٣١٨         | ونماؤها         | ونماء       | ١٨  | 194      |
| وأسماءه           | واسماؤه   | ١٨  | 440         | مظاهره          | مظاهر       | ۴   | ۱۹۵      |
| الذي              | ألذن      | ٩   | <b>۳</b> ۷۸ | الزّرق          | الرزق       | ۶   | 198      |
| الملطي            | المطلي    | ۳ح  | ۲۸۲         | لايلعبن         | لايغلبن     | ٣_٢ | 197      |
| النبأ             | البناء    | ۶   | <b>ማ</b> ለሞ | سورهٔ ۵۰        | سورهٔ ۲۰    | ۳ح  | 714      |
| وعترة             | وعبرة     | ١٩  | 411         | الوريد          | الوريدة     | ۳ح  | 714      |
| بهدى              | يهدى الله | ١.  | 477         | سورهٔ ۵۸        | سورهٔ ۸     | ۴ح  | 714      |
| دد ٍبن            | رزيين     | 11  | 449         | القصوى».        | القصوي.     | ۲   | 719      |
| عبدالله           | عبد       | 17  | 449         | خرج             | جر ج        | 14  | 777      |
| قطع               | قاطع      | 11  | 445         | (سبأ)           |             | ۲ح  | 777      |
| النبوة            | النوّة    | ۶   | 447         | ميثم            | هيثم        | 17  | 777      |
| من                | هو        | ١   | 449         | جبر ئيل         | وجبرئيل     | ۵   | ۲۳۷      |
| والنّفس           | والنس     | ١.  | 449         | ن الكروبيّون    | الكرّوبيّور | ۶   | 744      |
| اللدني            | الذي      | ١٨  | 449         | يسلمون          | يسلمون      | ٧   | 744      |
| اللدني            | الذي      | 17  | 40+         | العصمة          | العمصة      | 17  | 744      |
| وبالجملة          | وبالجلمة  | ١   | 407         | أولى            | أوّل        | ۴   | 7.64     |
| أُو               | أن        | ۱۵  | 407         | البدر           | البدو       | ۴   | 777      |
|                   | العماني   | ٣   | 454         | و أضلّ          | وأخلّ       | ۶   | 777      |
| ا<br>لله          | الله      | 11  | 454         | ا لآ فا قَيَّـة | الآماقيّة   | ٨   | 777      |
| محمّد             | أى محمّد  | ٣   | 484         | تفسير           | تعسير       | ۱ح  | <b>7</b> |
| أى .              | منحيث     | ۴   | 454         | هيثم            | هيثم        | 17  | ۴۱.      |

| <b>خواند</b> ەشود | بجاى     | سطر | صفحة | خواندەشود | بجاى          | سطر | صفحة |
|-------------------|----------|-----|------|-----------|---------------|-----|------|
| رب                | ر ٿي     | 14  | ۵۱۸  | الجاثية   | الجانية       | ۲ح  | 478  |
| رب <b>"</b>       | ر ٿي     | ۳ح  | ۵۱۸  | والمعلوم  | والعملوم      | 17  | 449  |
| تسطع              | تستظع    | 14  | ۵۱۸  | دينهم     | زينهم         | ۲٠  | 414  |
| آدم               | أدم      | 18  | ۵۱۸  | رهين      | هين           | ۵   | 471  |
| (سبأ)             | (السبا)  | ۳ح  | ۲۲۵  | عاس ا     | عاش ِ،        | 14  | 471  |
| سورهٔ ۳۱          | سورهٔ ۳۷ | ۲ح  | ۵۲۶  | ر کاب     | ر کا <i>ب</i> | 14  | 471  |
| الجاثية           | الجانية  | ۴ح  | 241  | فی        | فن            | ۱۳  | 49+  |
| سورة ۳۵           | سورة ۱۵  | ۲ح  | ۵۴۳  | الخطّة    | الحظة         | ۲٠  | 491  |
| فاطر              | الفاطر   | ۳ح  | ۵۴۳  | صول الدين | اصول ا        | 11  | 497  |
| بالنسبة           | بالنسنة  | ۵   | ۵۴۴  | امارة     | أمّارة        | ۲٠  | 494  |
| التحقيق           | النحفيق  | ٣   | ۵۵۱  | ميثم      | هيثم          | ۱۹  | 497  |
| حضرة              | حصرة     | 17  | ۵۶٠  | هذا       | هذه           | ۵   | ۵٠٠  |
| الجاثية           | الجانية  | ۳ح  | ۵۷۱  | وبينهما   | وبينمها       | ۱۳  | ۵+۶  |
| فاطر              | الفاطر   | ۳ح  | ۵۷۸  | (سبأ)     | (السبا)       | ۱ح  | ۵+۷  |
| بنفسه             | بنسن     | ۳ح  | ۵۸۰  | يغطيكم    | يعطيكم        | ١٢  | ۵۱۳  |
| فروحي             | فرومى    | ٣   | ۵۸۵  | قمرأ      | قهر أ         | 18  | ۵۱۳  |
| لها               | طا       | ٨   | ۵۸۵  | (ظلا ً)   | ()            | ١   | ۵۱۴  |
| قضى               | قصى      | ٨   | ۵۹۹  | و قائمی   | وفائبي        | ١   | ۵۱۴  |
| سورهٔ ۲۱          | سورهٔ ۳۱ | ۱ح  | ۶٠١  | جبالاً    | حبالاً        | ۲   | ۵۱۴  |
| فصلت              | فعلت     | ۱ح  | ۶٠١  | تفسير     | تقسير         | ۲ح  | ۵۱۶  |
| تعريفه            | تعريقه   | 17  | ۶•٣  |           | وخلاص         | ۱۳  | ۵۱۷  |

| خواندهشود                                                         | بجاى  | سطر | صفحة        | خو انده شود | بجاي    | سطر | صفحة |
|-------------------------------------------------------------------|-------|-----|-------------|-------------|---------|-----|------|
| علم                                                               | اعلم  | ۲ح  | ۶۸۳         | الصوفية     | الصوقية | ١٨  | ۶۱۵  |
| جحلة                                                              | حجلة  | ۱ح  | ۶۸۸         | محضاً       | مخصأ    | 14  | 848  |
| الحضرة                                                            | الحضر | 18  | <i>१</i> ९• | " ظن        | دهن     | ۴ح  | ۶۲۷  |
| لبثثت                                                             | لبثت  | ۴ح  | ۶۹۵         | غنى         | لغني    | ١   | ۶٣٩  |
| باء                                                               | با    | ۵ح  | ۶۹۵         | مبدئيّة     | مبدأية  | 14  | ۶۴۰  |
| نگاه کنید به « تصدیر عام » دربخش مخصوص                            |       |     | ميثم        | هيثم        | 11      | 847 |      |
| اصلاحات نص رسالة نقد النقود في معرفة الوجود، صفحات (٥٧) تاً (٦٢). |       |     |             | المتأخّرون  |         |     | 544  |

# Y

#### أستدراكات وزيادات

الغرض الاخص هنا تدارك ما فاتنا تحقيقه من بعض النصوص التاريخية الواردة في صلب الكتاب .

# ص ۱۰ س ۹ - ۱۱

«الحمد لله الذي جعل الانسان الكامل معلم الملك ... »\_انظر ديباجة كتاب نسخة الحق لابن العربي الحاتمي ، مخطوط بيازيد (اسطنبول) رقم ١٣٩/٣٧٥٠ الف وبخصوص هذا الكتاب ، انظر «مؤلفات ابن العربي» لعثمان يحيى ، نشر المعهد الفرنسي للدراسات العربية ، دمشق ١٩٤٤ ، ص ٢١٤\_٢١٤ .

#### ص ۷۲ س ۵ - ۱۱

«من اجاب عن التوحيد بعبارة فهو ملحد ... مصنوع مثلكم» . \_ انظر كتاب جذوة الاصطلاء وحقيقة الاجتلاء المنسوب الى ابن العربى الحاتمى ، مخطوط جامعة يل ، لندبرج 70/94/7 الف 70/94/7

#### ص ۷۸ س ۲-۶

«فان التوحيد توحيدان ... مركّب على اصل صحيح ». \_ انظر كتاب التدبيرات الالهية في اصلاح المملكة الانسانية لابن العربي الحاتمي ، ص ١٩٩٠ ، نشر ليدن ١٣٣٩ هجرية . \_ والرواية هذا مختلفة عن نص جامع الاسرار.

#### س ۷۸ س ۱۳<sub>--</sub>۱۳

« التوحيد على ثلاثة وجوه . . . وهو توحيد خاصة الخاصة » . \_ انظر باب التوحيد ، آخر كتاب منازل السائرين للشيخ الانصارى الهروى ؛ والاسم الكامل الصحيح للمؤلف : ابو اسماعيل عبدالله بن محمد بن على . . . الانصارى الهروى ، المولود في هرات عام ٣٩٥ للهجرة والمتوفى فيها ايضاً عام ۴۸١ . \_ انظر حياته في دائرة المعارف الاسلامية (النص الفرنسى) النشرة الثانية ١٩٥١ والمصادر الملحقة بها . \_ هذا ، و نص باب التوحيد ، الوارد هنا مجملاً ، مذكور بتمامه ص ٣٢٨\_٣٢ .

#### ص ۷۸ س ۱۸-۱۶

«وللتوحيد مراتب ثلاثة ... وهو ما اختص به الرحمن » . \_ انظر مقدمة شرح التائية الكبرى لمز الدين الكاشى ، المتوفى عام ٧٣٥ ، هخطوط مكتبة پاريس الوطنية ، رقم ٣١٤٣ ، وعنوان الكتاب : كشف الوجوه .

## س ۷۹ س ۸-۱۹ » ص ۸۰ س ۱-۳

«فاعلم ان معنى التوحيد ما يترجمه قولك ... مستغرقاً بالواحد القهار» . \_ انظر احياء علوم الدين لابى حامد الغزالى : كتاب التوحيد والتوكل ، بيان حقيقة التوحيد الذى هو اصل التوكل .

#### 10-8 m X+ m

«اعلم ان معرفة الصانع ـ سبحانه ـ على مراتب ... ومنتهى قوة الانسان » . ـ انظر كتاب منهاج العارفين فى شرح كلام أمير المؤمنين لكمال الدين ميثم بن على بن ميثم البحرانى ، المتوفى عام ٩٩٩ (او ٤٧٧) شرح الخطبة الاولى من نهج البلاغة .

#### ص ۱۱۸ س ۹-۱۲

« واذ ذقت هذا ، ذقت الغاية ... وما بعده الا العدم المحض». \_ انظر فصوص

الحكم لابن العربي الحاتمي ، تحقيق عفيفي ، ص ۶۲ ـ وهذا النص نفسه ورد في الصفحات الآتية ؛ ۴۶۸ ، ۴۶۸ ، ۶۰۶ .

### ص ۱۱۸ س ۱۲ ــ ۱۵

«ما يعرف هذا … الا آحاد من اهل الله … من عموم أهل الله » . .. انظر فصوص الحكم لابن العربي الحاتمي ، تحقيق ابو العلا عفيفي ، ص ۶۶ . .. وهذا النص نفسه ورد في الصفحات الآتية : ۵۰۵ ، ۶۰۶ .

### م ۲۰۵ س ۱۸-۱۴ ، ص ۲۰۶ س ۲۰۵ *ص*

"اللهم انت المتجلى من كل جهة ... وحياتى فى مماتى ". \_ انظر اخبار الحلاج ، المقطوعة الاولى ؛ وبخصوص الشعر الوارد فى آخر المقطوعة ، انظر ديوان الحلاج ، بعناية ماسينيون ، ص ٣٣-٣٣

# ص ٢١٠ س ١٥-١٩ ، ص ٢١١ س ١--١

« وحكى ان جماعة من الرهبانيين وردوا المدينة ... وصاروا موحدين عارفين » . \_ انظر كتاب « حكاية الرهبان مع ابى بكر الصديق » لمؤلف مجهول ، مخطوط اسعد افندى ( مكتبة السليمانية ، اسطنبول) رقم ٣١٣ .

# ص ۲۳۳ س ۶-۲۰ ، ص ۲۳۴ س ۱-۱۶

« ان فيثاغورس الحكيم هو أول من تكلم في طبيعة العدد ... ومسدّسات ومسبّعات ، بالغاً ما بلغ» . \_ انظر الرسالة الجامعة ، الجزء الاول ، من رسائل اخوان الصفاء وخلآن الوفاء .

#### ص ۳۰۰ س ۹

«سبحانى ما اعظم شأنى » . \_ قولة مشهورة لابى يزيد البسطامى ، انظر شطحات الصوفية لعبد الرحمن بدوى ۲۱ ، ۲۲ ؛ ونصوص لم تنشر لماسينيون ص ۳۰، واصول الاصطلاحات الصوفية : ۲۱۶ ، ۲۷۲ ، ۲۷۹ ؛ وكتاب التجليات

الالهية لابن العربي ، مقدمة الكتاب؛ والقول المبنى للسخاوى ، مخطوط برلين ، اشيرنگر ٧٩٠ ، ورقة ع

#### ص ۳۰۰ س ۹\_۹

« انا اقول وانا اسمع فهل في الدارين غيرى » ، قولة منسوبة الى الشبلى في كتاب ماسينيون: نصوص لم تنشر ص ٧٨ .

# ص ٣٢٩ س ٤-١٩ تيا ص ٣٤٢ س ١-٢

« انما خص بعض الآية بالذكر ... وهو بعينه أحديّة الفرق والجمع » بـ انظن شرح كتاب منازل السائرين لعبد الرزاق الكاشاني ، شرح باب التوحيد، آخر أبواب الكتاب .

## ص ۳۶۳ س ۱۴

(فكذلك لا يمكن لقاء الحق ومشاهدته الا بعد حصول المناسبة من العبد، التي هي الصفاء والنورية والكمال والشرف) . \_ الجملة بعد: فكذلك، ساقطة في الطبع؛ ويجب وضعها على هذا النحو ليستقيم الكلام.

#### ص ۳۷۳ س ۴\_۱۸ تا ص ۳۷۵ س ۱\_۵

«اعلم ان العقل لن يهتدى الا بالشرع ... وعنى بالقليل المصطفين الاخيار» ... انظر كتاب تفصيل النشأتين في تحصيل السعادتين للراغب الاصفهاني، الفصل الثامن عشر وعنوانه: تظاهر الشرع والعقل وافتقار احدهما الى الآخر، مخطوط ايا صوفيا ۴۱/۱۷۱۰ الف.

#### ص ۳۷۵ س ۱۸-۸ تا ص ۳۷۸ س ۱-۱۴

«لما كان الانسان انما يصير انساناً بالعقل ... من امات نفسه في الدنيا، أحياها في الآخرة » . ـ المصدر المتقدم ، الفصل العشرون ، وعنوانه : في ان من لم يتقيد او يتخصص بالشرع وعبادة الرب فليس بانسان .

# ص ۲۸۹ س ۵-۶

« ان الولى وان كان أعلى بوجه ... ما يأخذون الفيض الا منه » . \_ انظر فصوص الحكم لابن العربي ، تحقيق عفيفي، ص ٤٢-٣٣.

# ص ۳۸۹ س ۹-۱۸

«وليس هذا العلم الالخاتم الرسل ... كما انه من وجه يكون أعلا» . \_ نفس المصدر السابق والصحيفة .

#### ص ۳۹۰ س ۱-۱۰

« فكل نبى من لدن آدم ... وخاتم الاولياء (هو) الولى الوارث ، الآخذ عن الاصل الشاهد للمراتب » . \_ نفس المصدر ، صحيفة ٤٣-٤٣.

# ص٣٩١ س ١٩-٧ تا ص ٣٩٥ س ١-٥

« اعلم ان للحق تعالى ظاهراً وباطناً ... فمراتب الاولياء غير متناهية » . \_ انظر المقدمات على شرح الفصوص لداود القيصرى ، مخطوط ايا صوفيا ٨٤/١٨٩٨ الف \_ ٨٨ ب .

## ص ۳۹٦ س ۱۱\_۱۹ تا ص ۳۹۸ س ۱\_۹

« واعلم أنه لا بد من نزول عيسى ... ولا بد من حكمه فينا ... وان شئت قلت: شريعة واحدة » . \_ انظر الفتوحات المكية لابن العربى الحاتمى ، ط . القاهرة ١٨٣/١ ، ١٨٣/١ .

### ص ۳۹۸ س ۱۲-۱۹ تا ص ۴۰۰ س ۱-۶

«الختم ختمان: ختم يختم . . . النبوة المطلقة والولاية المطلقة أيضاً مخصوصة بها » . \_ انظر شرح فصوص الحكم لداود القيصرى ، شرح الفص الشيثى ؛ والفتوحات المكية لابن العربي ۴۹/۲ .

# ص ۴۰۷ س ۹-۱۳ ، ص ۴۱۳ ص ۸-۱۱

« فخاتم الرسل ، من حيث ولايته ... وهو حسنة من حسنات خاتم الرسل...»

انظر فصوص الحكم، ص ٤٤، الفص الشيثي.

## ص ۱۳۱۶ س ۱۸ تا ص ۴۱۷ س ۱۳۳۱

« فخاتم الرسل ما رأى الحق الا من مرتبة ولاية نفسه ... لو دنوت لاحترقت » . ـ انظر شرح فصوص الحكم لداود الفيصرى ، شرح الفص الشيثى .

#### ص ۴۱۸ س ۴-۷

«ولهذا الروح المحمدى مظاهر في العالم ... الذي هو عيسى » . ـ شرح فصوص الحكم لداود القيصرى ، آخر الفص الشيثى ؛ والفتوحات المكية ، الباب الرابع عشر .

#### ص ۴۱۸ س ۴-۱۴

« فالمرسلون من كونهم أولياء ... لما جاء به خاتم الرسل من التشريع» .\_ فصوص الحكم ص ٤٢\_٤٣ .

# ص ۴۲٠ س ۵ـ۸

« فما يلزم الكامل ان يكون له التقدم ... فتحقق ما ذكرناه » . \_ نفس المصدر والصحيفة .

## ص ۴۲۷ س ۱۳-۱۳ تا ص ۴۲۸ س ۱-۳

«وذلك أن الدنيا لما كان لها بدء ونهاية ... فختم به أيضاً ». \_ انظر الفتوحات المكية ، ٢ / ٥٠ .

### ص ۴۲۸ س ۴-۸

« وكان من جملة ما فيها تنزيل الشرائع ... فكان خاتم النبيين» . \_ نفس المصدر المتقدم، والصحيفة.

#### ص ۴۲۹ س ۲۰-۱۴

«فأوجد عيسى عن مريم، فنزلت مريم منزلة آدم ... ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم » . \_ انظر شرح فصوص الحكم لداود القيصرى، شرح الفص الشيثى، والفتوحات ٢/٥٠.

## ص ۴۳۲ ص ۱۰–۱۷

« ولمّا مثل النبى .. النبوة بالحائط من اللبن ... فيكمل الحائط» . \_ فصوص الحكم ص ۶۳ .

## ص ۲۳۲ س ۱۶\_۱۹ تا ص ۴۳۴ س ۱\_۲

« فلا بد ان يرى نفسه ... وحشر مِع الانبياء والرسل » . ـ شرح فصوص الحكم لداود القيصرى ، آخر الفص الشيثى ؛ والفتوحات ، ديباجة الكتاب، ۴۹/۲ ؛ ۴۹/۲ .

## ص ۴۴۰ س ۱۸-۱۹ تا ص ۴۴۲ س ۱-۴

« اعلم ... ان لله خليفة يخرج وقد امتلأت الارض ... وملك عن يساره » ... الفتوحات المكية ٣٢٧/٣\_٣٢٠

# ص ۱۹۴۶ س ۱۹ تا ص ۱۹۴۷ س ۱ ۵

« انه رأى حايطاً من ذهب ... فأولوا بما عبّرت به » . \_ شرح الفصوص لداود القيصرى ، آخر الفص الشيثى؛ والفتوحات ٣١٨/١\_٣١٩.

## ص ۱۶-۱ س ۱۸-۴ تا ص ۱۶۹ س ۱-۱۶

« الطريق الثاني في التعليم الرباني وذلك على وجهين ... بغير حساب . ـ الرسالة اللدنية لابي حامد الغزالي ، باب الوحي والالهام والكشف .

# ص ۱۹۵۶ س ۱۹۱۹ تا ص ۱۹۵۸ س ۱۳۹۱

«كل ما يكون سببا للخير ... والله بكل شيء عليم » . ـ بخصوص موضوع

الخواطر ، يراجع الفتوحات المكية : ١٨٨١-٢٨٢ ؛ ٢٨٣-٥٥٧ ؛ والاصطلاحات الواردة في الفتوحات : ١٣٢/٢ ؛ واصطلاحات الصوفية لابن العربي ، مادة الهاجس ، الخاطر ؛ ولطايف الاعلام ، مخطوط جامعة اسطنبول ١٩٨٥-٢٣٥٨ ب ؛ وشفاء السائل لابن خلدون ، ط . بيروت، فهرس الاصطلاحات: خاطر ، خواطر ؛ ومقدمة ابن خلدون ص ۴۶۸ ، ط . القاهرة ؛ وتعريفات الجرجاني ، ص ۶۶۶ ؛ وكشف الغايات في شرح ما اكتنفت عليه التجليات ، مخطوط مكتبة پاريس الوطنية ١٨٥/٢٨٠١ ب ؛ وتعليقات ابن سودكين على التجليات ، مخطوط الفاتح ٢٨٨/٢٨٠١ الف . \_ هذا ، ونجد عند بعض العلماء المتقدمين كلمة « علم الخواطر » تستعمل في مقابل « طريق العلماء» . يقول السبكي في طبقات الشافعية : « ان ابا بكر الطرطوشي المالكي في ردّه على الغزالي : كان الغزالي من أهل العلم ، ثم بدا له الانصراف عن طريق العلماء ودخل في علوم الخواطر » . \_ طبقات الشافعية الكبرى طريق العلماء ودخل في علوم الخواطر » . \_ طبقات الشافعية الكبرى

#### ص ۴۶۸ س ۱۱\_۱۹ تا ص ۴۶۹ س ۱\_۱۱

« والذى ثبت عندى بالتجربة ان فراسة أهل المعرفة ... لا يصلحون للحق » . \_ انظر شرح منازل السائرين لعفيف الدين التلمساني ، باب البصيرة ، قسم الاودية .

#### ص ۴۸۱ س ۱۲-۲۰ تا ص ۴۸۱ س ۱

«قالت الفلاسفة: الواحد لا يصدر عنه الا واحد ... في الموجودات معقولاً ». \_ انظر رسالة كيفية صدور الموجودات عن مبدأها لنصير الدين الطوسي، مخطوط راغب پاشا رقم ٥٠/١٤٤١ ب ٢٢٣\_٢٢٢ .

#### ص ۱۴-۲ س ۲-۱۴

« قالت الفلاسفة : البارى تعالى لا يعلم الجزئى ... او يجوزون كونه تعالى محلاً للحوادث » . \_ نفس المصدر المتقدم .

#### س ۱۸\_۱۰ س ۴۸aس

« ولهذا ما عثر أحد من العلماء والحكماء على معرفة النفس ... فما ظفر بتحقيقه في هذا الباب » . ـ انظر فصوص الحكم لابن العربي الحاتمي ، تحقيق ابوالعلا عفيفي ، ص ١٢٥ وفص آدم ايضاً .

#### ص ۶۸۸ س ۲۰-۲۸

«روى انه بكى ذات يوم . . . على خلاف ما كان عندى » . \_ انظر رسالة ابن العربى الى الفخر الرازى ، ص ٣-٣ ، مجموعة رسائل ابن العربى ، المجلد الاول ، الرسالة الخامسة عشر ، ط . حيدر آباد ١٣٤٧ . وانظر ايضاً كتاب الدر الثمين في مناقب الشيخ محيى الدين ، بيروت ١٩٥٩ ، ص ٢٤ .

#### ص ۶۸۹ س ۶ ۱۸۰ تا ص ۴۹۱ س ۲۰-۲

« اما بعد : فانا نحمد اليك الله الذي لا اله الا هو . . . والمرتبة العظيمة الرفيعة » . \_ انظر رسالة ابن العربي الى الفخر الرازى ، ضمن مجموعة رسائل ابن العربي ، المجلد الاول ، الرسالة الخامسة عشر ، حيدر آباد ١٣۶٧.

# فهرست معنوبات الكناب

صفحة

| ( چهار)           | پیش گفتار                                                        |
|-------------------|------------------------------------------------------------------|
| (1)               | تصدیر عام                                                        |
| (o <sub>V</sub> ) | تصحيح نص رسالة نقد النقود                                        |
| (77)              | فهرست المقدمة                                                    |
|                   | 1                                                                |
|                   | كتاب جامع الاسرار ومنبع الانوار                                  |
| ۲                 | فانحة الكتاب                                                     |
| ١٩                | مقدمة مشتملة على كتمان الاسرار المودعة في هذا الكتاب             |
| ٤٩                | الاصل الاول: في التوحيد وأقسامه                                  |
| ٤٩                | القاعدة الاولى : في فضيلة التوحيد                                |
| ٧.                | القاعدة الثانية : في تعريف التوحيد                               |
| <b>Y Y</b>        | القاعدة الثالثة : في تقسيم التوحيد                               |
| ١٠٥               | القاعدة الرابعة : في كيفية التوحيد                               |
|                   | ذيل القاعدة الرابعة : في الشبهات الواردة على التوحيد الوجودي وفي |
| 717               | البحث عن الصوفية و س الولاية والامامة                            |
| <b>۲0</b> ٦       | الاصل الثاني: في الاستشهاد بحقيقة التوحيد                        |
| 707               | القاعدة الاولى: في الاستشهاد بكلام الله نعالي                    |
| 1 1 7             | القاعدة الثانية : في الاستشهاد بكلام الانبياء                    |
| ۳.۱               | القاعدة الثالثة: في الاستشهاد بكلام الاولياء                     |
| 440               | الفاعدة الرابعة : في الاستشهاد بكلام المشايخ                     |

| الكتاب | محتويات | فهرست |  |      |
|--------|---------|-------|--|------|
|        |         |       |  | <br> |

| ٨ | ٣ | ١ |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |

| صفحة         |                                                             |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| 454          | الاصل الثالث : في التوابع واللواحق من أسرار الشرايع الالهية |
| 4 \$ 4       | القاعدة الاولى: في بيان الشريعة والطريقة والحقيقة           |
| 474          | القاعدة الثانية : في أسرار النبوة والرسالة والولاية         |
| 490          | تنبيه و تحقيق في تعيين خاتم الاولياء                        |
| 441          | البحث الاول : في تعيين خاتم الاولياء مطلقاً                 |
| ٤٤٢          | البحث الثاني : في تعيين خاتم الولاية المقيدة                |
| £ £ A        | القاعدة الثالثة : في بيان الوحى والالهام والكشف             |
| ٤٥٣.         | ١ ـ في بيان الوحي والالهام والكشف                           |
| ٤٧٢          | ٢ _ في بيان الفرق بين العلوم الكسبية والعلوم الارثية        |
| ٠٢٦          | ٣ ــ في كيفية تحصيل العلوم الرسمية والعلوم الحقيقية         |
| o አ.٦        | القاعدة الرابعة : في بيان الاسلام والايمان والايقان         |
| ٦ • ٩        | الخاتمة في الوصية                                           |
|              | ₹                                                           |
|              | •                                                           |
|              | رسالة نقد النقود في معرفة الوجود                            |
| 774          | الاصل الاول : في بحث الوجود واطلاقه وبداهته                 |
| 7 2 7        | الاصل الثاني : في بحث الوجود ووجوبه ووحدته                  |
| २०९          | الاصل الثالث : في بحث الوجود وظهوره وكثرته                  |
| ٦٦٠          | الوجه الاول من مباحث ظهور الوجود وكثرته اجمالا              |
| <b>٦</b> ٨ • | الوجه الثاني من مباحث ظهور الوجود وكثرته اجمالا وتفصيلا     |
| ٧٠٤          | الوجه الثالث من مباحث ظهور الوجود وكثرته                    |
| Y • 9        | خاتمة الرسالة                                               |
| -            | *                                                           |
|              |                                                             |
|              | الفهارس واللواحق                                            |
| ٧١١          | ١ ـ فهرست الآيات القرآنية                                   |
| Y            | ٢ ـ فهرست الحديث والخبر والاثر                              |

| صفحة                           |                                          |
|--------------------------------|------------------------------------------|
| Y <b>Y</b> Y                   | ٣ ـ فهرست الإصطلاحات                     |
| <b>v41</b>                     | ٤ ـ فهرست أسماء الرجال والقبائل والاماكن |
| A•1                            | ه _ فهرست الاشعار                        |
|                                | ٦ ـ فهرست أسماء الكتب الواردة في الكتاب  |
| A14                            | ٧ غلط نامه                               |
| AY1                            | ۸ ـ استدراکات و زیادات                   |
| ۸٣٠                            | فهرست محتوبات الكتاب                     |
| ATT                            | مقدمة بزبان فرانسوى                      |
| Sommaire de l'i                | ntroduction française                    |
| I. A la découverte d'une œuvr  | eî                                       |
| II. Esquisse biographique et c | aractérologique 16                       |
| III. Esquisse bibliographique  |                                          |
| IV. Les deux traités publiés i | ci                                       |
| A) Jâmi'al-asrâr wa m          | nanba'al-anwâr 58                        |
| B) R. naqd al-noqûd            | fî ma'rifat al-wojûd 64                  |
| Notes                          |                                          |
| Explication du frontispice .   | 74                                       |
|                                |                                          |

peut le constater d'après la photographie, le grand dôme qui le surmontait, a disparu. C'est un vaste édifice construit en briques, qui était revêtu à l'intérieur et à l'extérieur d'une mosaïque de faïence bleue à décor géométrique. Il en reste de nombreuses et vastes traces. C'est dans la pièce centrale, décorée de faïence émaillée à fleurs bleues et rouges, que se trouve aujourd'hui encore le tombeau de Mîr Bozorg, décoré de plusieurs bandeaux où sont reproduits, en une très belle calligraphie, quelques versets du Qorân.

Il nous a semblé que l'«Imâm-zâdeh Mîr Bozorg», intimement lié à l'histoire de Amol depuis l'époque de Sayyed Haydar Amolî, était la meilleure illustration dont nous puissions disposer pour l'édition princeps des œuvres de celui-ci.

(Voir particulièrement: 'Abbâs Shâyân, Mâzandarân, joghrâfiyâ-ye ta'rîkhî wa iqtisâdî, 2° éd.; Téhéran, 1336 h. s., vol. II, pp. 215-222, et Esma'îl Majhûrî, Ta'rîkh-e Mâzandarân; Téhéran, 1345 h.s., vol. II, pp. 14 à 24).

bien que le renom de ses fils furent alors à leur apogée. Les disciples affluaient de partout; on lui confia le gouvernement du Mazandéran, et ainsi commença le règne de la dynastie mar'ashî qui devait durer, partagée en deux cycles, jusqu'à l'époque safavide.

Le premier cycle s'étend de 760 h jusqu'à 794 h. Mîr Bozorg, absorbé par ses tâches spirituelles, préféra ne gouverner que par l'intermédiaire de trois de ses fils entre lesquels il partagea les trois districts de Sârî, Amol et Rostamdâr. Au mois de Moharram 781 h (l'année où notre Sayyed Haydar entreprenait son grand commentaire des Fosûs d'Ibn 'Arabî, pour le terminer l'année suivante), Mîr Bozorg tomba gravement malade et quitta ce monde en désignant son fils Sayyed Kamâloddîn comme son wasî (son héritier et légataire). Son corps fut transporté à Amol où il fut enseveli, et l'on éleva sur sa tombe une haute coupole. Cet édifice fut l'ancien «Imâm-zâdeh Mîr Bozorg». Ses trois fils continuèrent de gouverner leurs provinces respectives jusqu'en 794 h. date à laquelle l'invasion de Tamerlan déferla sur le Mazandéran. Les Sayyeds furent relégués en Transoxiane. Tamerlan leur substitua deux de ses créatures, dont Eskandar Shaykhî, le propre fils d'Afrâsiyâb Tcholâbî. Eskandar s'employa, avec une haine héritée de son père, à ruiner et raser le mausolée de Mîr Bozorg. Le prolongement de la tragédie qui avait mis fin au règne de Fakhroddawleh, souligne le fait que les Sayyeds mar'ashî apparaissaient comme les vengeurs du malheureux prince. Notre Sayyed Haydar vivait-il encore? Eut-il connaissance de ces événements? Nous ne pouvons le dire, puisque la date ultime à laquelle il nous apparaît est celle de son dernier livre, 787/1385, sept ans avant la prise de Amol par Tamerlan, alors qu'il avait soixantesept ans (soixante-cinq années solaires).

Le second cycle de la dynastie mar'ashî commença à la mort de Tamerlan, en 807 h, lorsque Shâhrokh, son successeur, permit aux Sayyeds de revenir au Mazandéran. Ce fut un petit-fils de Mîr Bozorg, Sayyed 'Alî Qawâmoddîn (fils de Sayyed Razîoddîn, ancien gouverneur de Amol), qui fut investi du pouvoir en 809 h. La dynastie mar'ashî devait régner jusqu'en 1005 h, date à laquelle le Mazandéran fut incorporé à l'Etat safavide.

L'«Imâm-zâdeh», détruit par Eskandar, fils d'Afrâsiyâb, à la fin du VIII<sup>e</sup>/XIV<sup>e</sup> siècle, fut reconstruit, au début du XI<sup>e</sup>/XVII<sup>e</sup> siècle, sous le règne de Shâh-'Abbâs I<sup>e</sup>. Lorsque de Morgan le visita, au siècle dernier, il était plus ou moins en ruine. Aujour-d'hui l'on travaille activement à sa restauration, mais, comme on

## Explication du FRONTISPICE

L'image mise en frontispice du présent volume a été choisie pour la raison qu'elle évoque les événements qui suivirent le départ de Sayyed Haydar Amolî pour les lieux saints de l'Iraq. Ces événements forment en quelque sorte l'épilogue de ceux qui ont été brièvement rapportés ici (supra pp. 13 ss.), puisqu'ils amenèrent le châtiment de l'assassin de Fakhroddawleh, dernier souverain de la dynastie des Bâwandiyân à Amol, dont Sayyed Haydar avait été le jeune ministre.

Comme on le sait, le mot « Imâm-zâdeh » signifie descendant ou fils d'Imâm. Par une métonymie courante, le mot désigne l'édifice dans lequel se trouve la tombe de quelque descendant des saints Imâms (c'est le cas des Sayveds) dont la vie fut particulièrement édifiante; le « mausolée » est ainsi en fait un sanctuaire où l'on se rend en pèlerinage. Quant au saint personnage qui donne son nom au plus notoire « Imâm-zâdeh » de Amol, il s'agit de Mîr Qawâmoddîn, de la famille des Sayyeds originaires de Mar'ash (les Mar'ashiyan), plus couramment connu sous le nom de Mîr Bozorg. Vivant dans les environs de Amol, c'était un shaykh tout occupé par les pratiques de la vie spirituelle et la direction de ses disciples. Pendant le règne d'Afrâsiyâb de Tcholâb, le renom du shaykh ne cessa de grandir; le mécontentement des gens à l'égard de l'usurpateur allait toujours en s'aggravant, tandis que le nombre des disciples de Mîr Bozorg allait toujours en augmentant. Afrâsiyâb prit peur. Les choses s'envenimèrent; on en vint à la guerre ouverte, et l'usurpateur fut mortellement blessé d'une flèche au cours d'une embuscade dont l'un des fils de Mîr Bozorg, Sayyed Kamâloddîn, fut le héros à la tête de ses compagnons. C'était en 760 h, dix ans exactement après l'assassinat de Fakhroddawleh et le départ de Sayyed Haydar Amolî. Afrâsiyâb n'avait profité de son crime que pendant dix ans.

La réputation de Mîr Bozorg et de ses dons spirituels aussi

NOTES 73

celle que donnent, en parfait accord, tous les répertoires bio-bibliographiques.

- 27. Voir notre étude: Physiologie de l'homme de lumière dans le soufisme iranien (Acad. septentrionale I, Ombre et Lumière). Paris, 1961, pp. 228-237, tout le chapitre sur la «lumière noire ». Cf. également notre Trilogie ismaélienne (Bibl. Iran., vol.9), index s.v. «lumière noire».
- 28. Cf. notre Trilogie ismaélienne, IIIe partie, p. (73) et ir dex s.v. «hiérarchies».
- 29. Cf. introd. arabe, p. 39, note 22. Il s'agit des hâ des hawâmim (cf. index des termes techniques). La lettre hâ revient à sept reprises dans les sigles mis à l'armature de sept sourates qorâniques, à savoir les sourates 40 à 46 inclus. Sur le sigle hâ-mîm est formé le pluriel hawâmîm. Ces sept hâ sont le «chiffre» de l'extension du Trône sur les sept cieux et de la pénétration de son esprit et de sa vie (voir le traité anonyme, cité in introd. arabe, ibid.).
- 30. Voir la préface de M. Mojtaba Minovi à l'édition de Najm Dâyeh Râzî, Risâleh-ye 'ish wa 'aql, procurée par M. Taqi Tafazzoli. Téhéran 1345 h. s., pp. 30-32.
- 31. Voir notre étude: L'intériorisation du sens en herméneutique soufie iranienne (Eranos-Jahrbuch XXVI); Zurich 1958, pp. 139 ss.
- 31a. Fritz Meier, Die Fawâ'ih al-Jamâl... des Najm al-Kobrâ; Wiesbaden 1957, pp. 47-48.
- 32. Téhéran, Bibl. Nationale Ferdawsî, ancien ms. 1047; la copie du premier tafsîr est datée du 28 Shawwâl 1009 h (avril 1601); la copie du tafsîr de Semnânî qui fait suite, est datée de 1010 h.
- 33. Cf. notre étude sur L'intériorisation... (ci-dessus, note 31), p. 180, note 52, et l'ouvrage annoncé ci-dessus, note 18.
- 34. Cf. Osman Yahia, Histoire et classification de l'œuvre d'Ihn 'Arabî. Damas, Institut français, 1964; vol. I, pp. 272-273.
  - 35. Cf. notre étude sur L'intériorisation... p. 76, note 25.
  - 36. Voir ci-dessus note 13.
- 37. Voir notre article in «Mélanges H. Massé», note 1, p. 11 du tirage à part; M.-T. Dânesh-Pajûh, Catalogue du fonds Mesh-kât, III, 1, p. 502, et ici même introd. arabe, note additionnelle, pp. 56-57. Le texte, sans avoir directement pour auteur Haydar Amolî, se propose d'en communiquer les enseignements.
  - 38. Cf. ci-dessus la note 2.

gard, régna quatorze ans et mourut en 728/1327-8. «Il avait acheté de l'Ustundâr Nasîr-ud-dawla Shahriyâr, dont il avait épousé la fille, le village de Pîmat, près de Ganjâwarûz en Rustamdâr pour y fixer sa famille. Ses descendants s'y trouvaient encore en 880/1475-6.» Pourquoi Haydar Amolî substitue-t-il ici au nom de Kay-Khosraw le nom de Kat-khodâ? Les deux noms sont aussi foncièrement iraniens l'un que l'autre. Rappelons l'importance du kat-khodâ («maître de maison», grec oikodespotes) en astrologie. Les traducteurs et copistes latins ont fait subir à ce mot toute une suite d'accidents. C'est ainsi qu'on le retrouve chez T. Campanella sous la forme Colcodea. Cf. nos prolégomènes aux Œuvres philosophiques et mystiques de Sohrawardî (Bibl. Iran., vol. 2) p.49, et Nallino, Raccolti di scritti, VI, pp. 264 ss.

- 17. al-Hadarât al-ghaybîya. Les hadarât désignent des niveaux d'être et de manifestation, correspondant aux niveaux de la conscience. Nous avons simplement gardé ici le terme dont se servait déjà Ramon Lull.
- 18. Le récit de cette vision se trouve dans les prolégomènes du commentaire des Fosûs. Cf. notre ouvrage à paraître: Aspects spirituels de l'Islam iranien, Livre IV, avec le très beau diagramme.
- 19. Cf. notre article in «Mélanges H. Massé», pp. 17 à 29 du tirage à part; repris dans l'ouvrage annoncé dans la note précédente.
- 20. Poème de Rabî'a. Voir l'index des poèmes cités par Haydar Amolî, à la lettre kâf.
  - 21. Jâmi' al-asrâr, p. 4, § 5.
- 22. Ces vers d'Ibn 'Arabî appartiennent à la XI<sup>e</sup> ode de son *Tarjomân al-ashwâq* (L'interprète des ardents désirs), édit. R.A. Nicholson, London 1911, p.19 et p.67. Pour leur contexte, cf. notre livre sur *L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabî*, Paris, Flammarion 1958, pp. 103-104, 235-236.
- 23. Voir les remarques précédant l'«Esquisse bibliographique» donnée ci-dessus.
- 24. C'est-à-dire dans le *fibrist* ou inventaire de ses propres œuvres, donné par Haydar Amolî dans les prolégomènes de son commentaire sur les *Fosûs*, et faisant partie de l'«autobiographie B».
- 25. C'est-à-dire soixante-trois années lunaires, ce qui confirme la date de naissance de Sayyed Haydar à Amol, en 720 ou 719 h.
  - 26. Rayhânat II, p. 498; l'indication ne fait que reproduire

NOTES 71

Rabino (p. 416) n'est mentionné qu'un seul frère, sous le nom de Sharaf al-Molk Rostam, qui régna pendant six ans entre les règnes respectifs de Shâh Kay-Khosraw et Fakhroddawleh.

- 9. Ce n'est pas que ce shaykh fût originaire de Téhéran, capitale actuelle de l'empire iranien. Haydar Amolî précise que ce Téhéran est « un village à la porte d'Ispahan, dans la direction de Dardasht, que les habitants désignent couramment comme Terân ». Nous avons posé plusieurs fois la question; le repérage exact semble douteux. On dit évidemment que la grande mosquée Iom'eh fut élevée sur l'emplacement d'un village nommé Terân. Mais puisque la mosquée fut reconstruite après l'incendie de 1121 A.D., et que Sayyed Haydar eût certainement l'occasion de la visiter au cours de ses séjours à Ispahan, pourquoi n'aurait-il pas dit qu'il s'agissait de cet emplacement?
- 10. Moh. 'Alî Tabrîzî con acre à notre auteur deux notices: Rayhânat al-adab, I, p, 30, n° 54, et II, p. 498, n°892. La seconde est beaucoup plus développée que la première (l'auteur ne dit pas s'il se rappelle en avoir rédigé une dans le premier volume). Cf. Qâdî Nûrollah Shoshtarî, Majâlis al-mu'minîn, lith. Bombay, pp. 265-266 (pagination ajoutée). Khwânsârî, Rawdât al-jannât, Téhéran 1306 h.l., pp. 203-204. Tarâ'iq al-haqâ'iq, I, pp. 104-105 et 119.
- 10a. Spécialiste du fiqh et du Kalâm imâmite; Rayhânat IV, p. 202, n° 359.
  - 11. Rayhânat IV, pp. 197-199, nº 319.
  - 12. Ibid. pp. 106-116, n°190.
- 13. Cf. 'Alî-Naqî Monzavî, Catalogue du fonds Meshkât, I, p. 70. Les feuillets écrits par Sayyed Haydar sont datés de 762 h. Le manuscrit contient en outre l'ijâzat délivrée par Fakhr al-Mohaqqiqîn à Haydar Amolî, datée de 761 h. Cf. ci-dessous Esquisse bibliographique, n° 31.
- 14. Comme nous le mentionnions dans notre article in « Mélanges H. Massé », p. 11 du tirage à part (cf. ci-dessous Esquisse bibliographique, n° 16), et non pas à la demande de Nasîroddîn Kâshânî Hillî, comme nous le fait dire un lapsus ibid. p.9.
- 15. Tawajjoh, se diriger vers, se tourner vers, s'orienter sur, cf. le grec épistrophé et le latin conversio. Le mot est à prendre dans toute sa force étymologique, donnant comme ici l'idée d'une consécration totale à la chose à laquelle on se «convertit».
- 16. Comme on l'a rappelé ci-dessus, le nom du souverain, père de Fakhroddawleh, était Shâh Kay-Khosraw, cf. Rabino, op. cit., p.435, n° 31. Roknoddawleh Shâh Kay-Khosraw ibn Yazd-

## NOTES

- 1. Cf. notre Histoire de la philosophie islamique. Paris, Gallimard, 1964, vol. I, pp. 54-56.
- 2. Cf. Ecole pratique des Hautes-Etudes, Section des Sciences Religieuses, Annuaire 1961-1962, pp. 75 ss.; 1962-1963, pp. 72 ss.; 1963-1964, pp. 77 ss.
- 3. Cf. Le combat spirituel du shi'isme (Eranos-Jahrbuch XXX), Zurich 1962, pp. 69-125, et De la philosophie prophétique en Islam shi'ite (Eranos-Jahrbuch XXXI), Zurich 1963, pp. 49-116. Voir également notre ouvrage à paraître: Aspects spirituels de l'Islam iranien, Livre IV, chap. I.
- 4. Conférence donnée à la Faculté des Lettres de l'Université de Téhéran, le 13 novembre 1967. Texte français publié in Acta Iranica I; Téhéran, Bibliothèque Impériale Pahlavî, 1968. Traduction persane par Bozorg Naderzad in Ma'ârif-e Islâmî, n° 4, Téhéran 1347/1968.
- 5. Cf. notre étude sur Sayyed Haydar Amolî, théologien shî'ite du soufisme, in « Mélanges Henri Massé », publiés par l'Université de Téhéran, 1963.
- 6. Pour l'ensemble des faits, voir M. Rabino, Les dynasties du Mâzandarân, in « Journal Asiatique », tome 228, juil-sept. 1936, pp. 409-437, et le tableau annexé à la page 416, portant l'arbre généalogique des Báwandiyân. Cf. l'art. de R.N. Frye, Bâwand, in Encycl. de l'Islam, 2e édition, et la traduction arabe de l'ouvrage de Zambaur: كتاب معجم الانساب والاسرات الحاكمة في التاريخ الاسلامي لادوارفون زامبور:

الترجمة العربية، القاهرة، المجلد الثاني، ص ٢٨٦ - ٢٨٧

- 7. Cf. M. Rabino, op. cit., pp. 435-436, n°s 31 et 33. Haydar Amolî évoque en outre le souvenir de leur aïeul, Hosamoddawleh Ardashîr (Rabino, ibid. p. 430 n° 23) célébré par les poètes, entre autres par Zahîroddîn Faryâbî et Sarâjoddîn Qomrî.
- 8. Haydar Amolî nous dit qu'il fut également au service des frères de son souverain: Jalâloddawleh Eskandar et Sharafoddawleh Gostaham. Dans le tableau annexé au mémoire de M.

est pas ainsi pour quelques autres (par exemple p. 627 ligne 3, où il convient de lire ghayr au lieu de 'ayn. «L'être absolu est autre que l'être existant dans la pensée». La question de wojûd dhihnî est d'une importance majeure chez nos philosophes).

C'est pourquoi, il nous faut recommander au lecteur, en nous en excusant, de ne point entreprendre la lecture du second traité publié ici, le Naqd al-noqûd, sans garder un doigt entre les pages contenant les corrections que M. Osman Yahia a groupées dans une note additive, à la fin de son introduction en arabe (les pages 58-62). C'est incommode, certes, mais l'on aura à ce prix la lecture d'un texte correct. Peut-être avons-nous fait preuve de témérité, mais l'œuvre de Haydar Amolî en valait la peine.

Les proportions dèjà atteintes par le présent volume nous empêchent d'entrer ici dans un exposé des doctrines. Nous avons indiqué au début l'état des recherches jusqu'à ce jour, et nous avons dit notre espoir que la traduction française de Haydar Amolî puisse assez prochainement prendre place dans un corpus approprié. Nous espérons que, de leur côté, nos amis iraniens entreprendront la traduction persane des œuvres arabes de Sayyed Haydar Amolî, car la connaissance de ces œuvres est indispensable pour comprendre l'histoire de la philosophie en Iran; elles stimuleront aussi bien le renouveau des recherches en philosophie traditionnelle. Sans doute, se heurteront-elles aussi à certains refus, ceux-là même que dénonçait Haydar Amolî en son temps. C'est pourquoi l'on peut attacher une signification symbolique qui l'eût comblé d'aise, au fait que deux de ses œuvres majeures, le Tafsîr 'irfânî et le «Traité des hautes sciences», soient conservés de nos jours, à Najaf, dans le trésor même du sanctuaire de l'Imâm.

TEHERAN novembre 1968 Abân-mâh 1347 h.s.

Henry Corbin

quer l'édition de l'unicum. Le cas présent n'a pas fait exception. En toute dernière heure, M. M-T. Dânesh-Pajûh nous en a signalé une copie à la Bibliothèque de la Madrasah Sepahsâlâr, à Téhéran (ms. 6527/3), tandis que l'on nous en signalait une autre dans le fonds non catalogué de la Bibliothèque Malek, également à Téhéran. Ces précieux renseignements sont arrivés trop tard, pour que nous puissions en faire bénéficier notre apparat critique. Il nous faut donc nous expliquer sur un douloureux chapitre, rançon de notre audace.

Errata (introd. arabe, pp. 58-62). Avant d'appartenir à la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran, notre manuscrit faisait partie d'une collection privée (à Téhéran également). C'est dans ces conditions que nous en avions fait établir, il y a une vingtaine d'années, un microfilm. Malheureusement celui-ci s'est très mal conservé, et les agrandissements photographiques, confectionnés récemment, étaient en plusieurs endroits d'une extrême pâleur. Cet inconvénient rendait encore plus pénible et incertain le déchiffrement d'une écriture nerveuse et abondante en ligatures. Nous n'entrevoyions alors ni espoir ni possibilité d'obtenir un nouveau microfilm; et c'est seulement une fois l'impression achevée, que nous avons appris que le manuscrit avait été acquis par la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran. Que convenait-il de faire lorsque nous n'étions qu'en la seule possession de nos photographies médiocres et sans autre espoir? Ou bien renoncer à l'édition de l'unicum, et par là-même compromettre la restauration de l'œuvre de Haydar Amolî. Ou bien risquer l'édition, mais en courant les risques de tout pionnier. C'est à ce second parti que s'est courageusement rallié M. Osman Yahia. Les points d'interrogation semés par-ci par-là attestent les hésitations de notre lecture. Celles-ci ont été rachetées, en dernière heure, grâce à la collation devenue possible avec l'original venu enfin en la possessiou de la Bibliothèque centrale. M. Osman Yahia a pu mettre à profit le temps de sa mission scientifique à Téhéran (oct. 1968) pour opérer minutieusement cette collation avec le texte original, infiniment plus clair que les photographies dont il avait disposé. Les doutes ont été levés; il en est malheureusement résulté une table d'errata assez lourde. Certains de ces errata ne tirent pas trop à conséquence; il n'en

affronte. Mais il l'affronte. d'une manière et avec des ressources qu'il tient en propre de sa profonde connaissance de l'œuyre d'Ibn 'Arabî, de sa méditation continue du Livre de Dieu et des traditions des Imâms du shî'isme, bref d'une manière qui justifie le titre de «philosophie shî'ite» donné au présent volume. Son expérience personnelle (sa biographie nous en atteste le caractère authentique) lui aurait rendu inconcevable le dualisme, couramment professé en Occident, entre philosophie et théologie. Sous cet aspect, la pensée de Haydar Amolî nous apparaît en affinité avec celle de nos théosophes néoplatoniciens de la Renaissance. C'est en effet en néoplatonicien qu'il médite la triade incluse dans la bismillah: Allâh désigne l'Un absolu, tandis qu'al-Rahmân (le Miséricordieux) désigne l'Un multiple, le Noûs, l'Intelligence, l'Imâm ou l'Adam métaphysique, et qu'al-Rahîm (le Très-Miséricordieux) désigne l'Ame du monde, l'Eve métaphysique. La philosophie shî'ite, telle que Haydar Amolî entend la représenter intégralement, sera encore amplifiée par un Mollâ Sadrâ Shîrâzî, un Qâzî Sa'îd Qomî, et plusieurs autres; elle nous apparaît d'un intérêt hors de pair pour la phénoménologie de la conscience religieuse.

La présente édition du «Traité de la connaissance de l'être» a été établie d'après un manuscrit que, jusqu'à ces derniers temps, nous étions en droit de regarder comme unicum. Il appartient maintenant à la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran, ms. 1764 (M.-T. Dânesh-Pajûh, Catalogue, vol. VIII, p. 295). 21,9 × 14 cm; 18 × 13 cm, 20 feuillets (Sigle: F). Ecriture ta'liq assez pénible à lire. A première vue on serait tenté d'y voir l'autographe, le copiste ayant simplement retranscrit la finale de l'auteur: «Le noircissement de ces feuillets (...) a été achevé le 15 Jomâdâ II de l'année 768 h, par la main de leur auteur (...) Haydar ibn 'Alî ibn Haydar al-'Alawî al-Hosaynî, à Najaf (bi'l-mashhad al-sharîf al-gharwî).» En fait une annotation portée en marge du recto du dernier feuillet nous atteste seulement que la copie a été collationnée avec l'autographe de l'auteur. C'est déjà une précieuse garantie.

Editer un unicum est forcément un peu aventureux. Mais, comme en a l'expérience tout éditeur critique, le seul moyen de faire sortir de leur cachette les manuscrits inconnus, est de ris-

dans le résumé demandé par son ami, avec cette différence que l'ouvrage primitif, dont nous espérons, malgré tout, retrouver quelque jour un manuscrit, comportait une introduction où il était traité de la sharî'at, de la tarîqat et de la haqîqat. Sans doute, parce que l'auteur considérait comme acquis l'enseignement concernant ces trois points fondamentaux, cette introduction n'a point d'équivalent dans le résumé. Nous entrons de plain-pied dans les problèmes de la métaphysique de l'être.

Le plan du livre s'ordonne alors ainsi. Premier pilier: Exposé du problème de l'être, status quaestionis. De l'être entendu au sens de l'être absolu (itlâq al-wojûd), et de l'être comme donnée immédiate (badâhat al-wojûd). Le mot badâhat signifie surprise, improvisation; il marque ici l'impossibilité de déduire l'être, de répondre rationnellement par une raison suffisante à la question du tarjîh: pourquoi l'être l'emporte-t-il sur le non-être? Pourquoi l'être plutôt que rien? Deuxième pilier: sur la nécessité de l'être et sur son unité. Troisième pilier: sur l'épiphanie de l'être (zohur al-wojûd) et sur sa multiplicité. - L'auteur précise dès le début (§ 5) qu'il traite de la métaphysique de l'être en embrassant un triple point de vue: celui des philosophes, par la voie de l'intellect ('aql); celui des théologiens, par la voie de la tradition (nagl); celui des théosophes mystiques, par la voie de la perception intuitive (kashf). C'est entièrement conforme à la position caractéristique de l'auteur et à la méthode mise en œuvre dans la grande Somme qu'est le Jâmi' al-asrâr. Aussi, en énonçant le titre de son livre, tel que nous l'avons transcrit et traduit ci-dessus, Sayyed Haydar déclare qu'il le dédie à ceux qui possèdent l'état de préparation voulue, l'aptitude parfaite, la finesse et la pénétration requises; il en écarte tous les négateurs et contestateurs, tous ceux qui se situent loin de Dieu et des Amis de Dieu.

Il nous est impossible, dans ces quelques pages, d'amorcer ne serait-ce qu'une analyse de ce précieux traité. Il n'est pas besoin d'en souligner l'importance pour cette philosophie islamique: que si longtemps les historiens avaient cru achevée avec Averroës en Andalousie. Haydar Amolî ne traite de la métaphysique de l'être ni à la façon d'un Avicenne, ni à la façon d'un Averroës. Pourtant c'est bel et bien le même problème, hérité de la philosophie grecque, qu'il

nous pouvons simplement le désigner comme «Traité de la connaissance de l'être». C'est de cet ouvrage que Haydar Amolî déclare, dans son Nass al-nosûs, qu'il s'agit là d'un traité qui est le résumé d'un ouvrage beaucoup plus vaste, où la métaphysique de l'être était présentée comme un traité de la connaissance de Dieu (bibliogr. n° 26).

Il était tout indiqué que ce traité prenne place ici à la suite du Jâmi' al-asrâr, puisque dans ce dernier livre, l'auteur annonce précisément ce vaste traité sur la métaphysique de l'être, dont le texte publié ici est un résumé. Lors de l'achèvement du Jâmi' al-asrâr, ce vaste traité était encore en projet. Nous avons donc pu déjà précédemment situer la compositon de ce vaste traité entre l'année 762 h, date approximative de l'achèvement du Jâmi' al-asrâr, au début de la période iraqienne de Sayyed Haydar, et l'année 768 h que porte expressément la conclusion du traité qui en est le résumé et que nous publions ici. Bref, c'est ce résumé du grand traité sur la métaphysique de l'être (traité dont nous n'avons pu encore retrouver aucun manuscrit), qui porte le titre de «Traité de la connaissance de l'être», et qui fut achevé le 15 Jomadâ II de l'année 768 h, à Najaf (al-mashhad al-sharîf al-gharwî).

La composition de ce traité a été motivée par la demande d'un ami que l'auteur ne nomme pas, mais auquel l'attachait un lien d'affection profonde. Au début de notre traité (§2, pp. 620-621), Sayyed Haydar déclare en effet qu'il venait d'achever le grand traité où il avait envisagé tous les aspects de l'être, expliqué l'opposition entre les Motakallimûn et les philosophes professant l'unité transcendantale de l'être, produit les témoignages de la Parole de Dieu, de la Parole des prophètes et des Awliya, lorsque «certain de mes frères, dit-il, qui m'est plus cher que la prunelle de mes yeux, me demanda instamment d'en donner un rérumé concis et profitable, un résumé de peu de volume mais de grand enseignement ». C'est que l'ouvrage initial, le traité de la métaphysique de l'être, comportait un plan très vaste: une introduction et trois piliers (rokn), chaque pilier recélant à son tour des problèmes multiples. L'ouvrage était ainsi construit sur le même plan que le Jâmi' al-asrâr, comportant des prolégomènes et trois asl. Or, c'est exactement ce même plan que l'auteur a conservé

porte la trace des quelques amendements nécessaires.

M: Téhéran, Bibliothèque du Parlement national (Majles-e shûrâ-ye mellî), ms. n° 1410. Le codex est décrit dans le quatrième volume du catalogue, par les soins de M. 'Abdol-Hosayn Hâ'erî (Fibrist IV, Téhéran 1355 h.s., pp. 150-151). La copie est récente, comme d'autres signalées ci-dessus; du moins ces copies attestentelles la perpétuation de l'intérêt, en Iran, pour l'œuvre de Haydar Amolî. 23 × 10 cm, 334 pages, 20 lignes par page, d'une claire et bonne naskhî. Le copiste se nomme: Mîrzâ Hosayn ibn Ahmad Karajî, et date son travail de 1274 h.l. (1857-1858). Dans l'ensemble, le texte procuré est bon; le principal reproche que l'on fera au copiste, c'est d'avoir omis par-ci par-là plusieurs passages plus ou moins étendus (omissions dues le plus souvent à l'accident classique de l'homoteleuton).

Mh: Gloses marginales. Elles ne sont qu'en petit nombre dans ce manuscrit.

On trouvera dans les index la récapitulation des versets qorâniques, des hadîth des Imâms, des noms des auteurs et des ouvrages cités par Haydar Amolî. L'index des termes techniques s'efforce de donner un aperçu du lexique de notre auteur et de la récurrence des thèmes traités. Si développé soit-il, un tel index ne peut jamais être exhaustif.

Les références qorâniques sont données d'après le type d'édition qui a le plus généralement cours en Iran; la numérotation des versets correspond à celle de l'édition Fluegel.

Errata: la nécessité de composer et de tirer l'ouvrage feuille par feuille, interdisant eo ipso les repentirs; le long va-et-vient des épreuves nécessité par la distance; l'empâtement fréquent des caractères sur le papier d'épreuve, tout cela ménage des surprises et nous a conduits à une table d'errata plus fournie que nous ne l'aurions voulu. Nous nous en excusons, mais c'est l'unique recours.

## B) Risâlat Nagd al-noqûd fî ma'rifat al-wojûd

« Examen des examens (ou examen en dernier ressort) concernant la connaissance de l'être ». C'est le traité n° 25 de l'inventaire bibliographique établi ci-dessus. Pour abréger cans dommage, compte tenue des Errata hélas! inévitables — un texte lisible et ne trahissant pas les intentions de notre auteur.

Les deux manuscrits sont représentés par les sigles suivants :

F: Téhéran, Bibliothèque Nationale Ferdawsî, anc. 266, I (le ms. provient de l'ancienne «Kitâb-khaneh-ye Dawlat-e 'âliyeh-ye Irân», nº 1743). 315 feuillets (630 pages), 20 lignes par page, d'une écriture naskhî personnelle mais facilement lisible. Le copiste n'indique ni son nom ni la date de son travail, pour la raison, semble-t-il, qu'il est lui-même un des 'orafâ et copie le livre pour son propre usage, nous garantissant ainsi la valeur de son texte. Ce qui le donne à penser, c'est la fréquence des gloses introduites en marge et qui sont écrites de sa main. Or, ces gloses dénotent quelqu'un qui est fort bien instruit des questions traitées par l'auteur; elles indiquent même une tendance allant dans le sens gnostique le plus prononcé en imâmologie.

Fh: désigne les gloses écrites de la même main que le texte et qui ont toutes été relevées avec soin (elles comportent des citations persanes). Le même sigle désigne également d'autres gloses écrites d'une main différente de celle du texte. Mais on a précisé soigneusement chaque fois entre parenthèses, à la suite du sigle, si la glose était écrite de la même main ou d'une main différente.

En somme, d'autres avant nous avaient déjà beaucoup travaillé sur ce manuscrit. Aussi bien procure-t-il une lecture satisfaisante, mises à part quelques manies que leurs effets répétés permettent de corriger une fois pour toutes. On notera, par exemple, que les doxologies suivant le Nom divin ou bien les noms du Prophète et des Imâms sont souvent abrégées et parfois omises; pour l'uniformité du texte, elles ont été rétablies sous leur forme régulière, sans que mention en soit faite dans l'apparat critique. Tous les mots ou membres de phrases mis entre parenthèses sont des additions des éditeurs, soit en vue de la clarté du texte (pour pallier, par exemple, l'ambiguïté des pronoms enclitiques), soit pour satisfaire aux règles de la grammaire. Nous avons déjà signalé que l'arabe de Haydar Amolî n'est pas toujours conforme à la stricte orthodoxie grammaticale; l'apparat critique

desquels on ne pourra écrire une histoire complète de la philosophie islamique, l'œuvre de Haydar Amolî ressort donc comme un clair indicatif de la "philosophie prophétique". Nous avons déjà mentionné que c'est un des commentaires sunnites les plus célèbres, celui de Dâwûd Qaysarî, qui est particulièrement critiqué par Sayyed Haydar sur la question décisive de la walâyat. Mais la polémique reste toujours de ton modéré. Le sentiment qui la domine est plutôt celui de l'étonnement et de l'affliction devant l'aveuglement systématique dont les adversaires aussi bien que les indifférents ont fait preuve à l'égard des saints Imâms. Parce qu'elle tire toutes les conséquences du fait que la walâyat soit l'ésotérique de la prophétie, l'œuvre de Haydar Amolî, que l'on trouve ensuite assez fréquemment citée, est un des grands moments de la "philosophie prophétique" en Islam.

Les manuscrits du Jâmi' al-asrâr, sans abonder, se rencontrent de-ci de-là. Outre les deux manuscrits décrits ci-dessous, nous pouvons en signaler quelques autres pour le moment. Il y en a quatre, plus ou moins complets, il est vrai, à la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran (M.-T. Dânesh-Pajûh, Catalogue du fonds Meshkât, III, I, p. 425 et ici introd. arabe, note additive § 3, p. 53); deux autres, à Mashhad, à la Bibliothèque du sanctuaire de l'Imâm Rezâ (ibid. III, 1, p. 427). De son côté, M. Osman Yahia en a retrouvé un autre à Najaf, à la Bibliothèque de l'Imâm Emir des crovants (cf. introd. arabe, p. 21). D'autres nous ont été signalés. Nous avions même entendu dire, il y a quelques années, que l'autographe avait été vendu « récemment » à Qom (ou à Téhéran); la rumeur était incontrôlable et trop vague pour même commencer une enquête. Il reste que la présente édition est essentiellement fondée sur deux bons manuscrits de Téhéran, sans plus. Nous ferons en effet observer ceci: 1) Il n'est pas toujours tellement facile de réunir, pour en disposer, tout le matériel dont on connaît l'existence. 2) Surtout quand il s'agit de textes philosophiques, on ne croit pas opportun de collectionner les variantes et les bévues des copistes pour le plaisir de les collectionner. L'important est d'avoir deux ou trois bons témoins. Nous croyons que les deux manuscrits utilisés ici ont bien rempli ce rôle et que nous avons pu procurer -

«croyants au cœur éprouvé» et les soufis au sens vrai.

Le Livre II prolonge l'analyse précédente du tawhîd, en produisant successivement en témoignage les versets qorâniques, les sentences des prophètes, celles des saints Imâms, celles enfin des grands Mashâyekh.

Le Livre III est d'une symétrie remarquable. Chacun de ses quatre chapitres traite de trois notions fondamentales pour la théosophie shî'ite (irfân shî'î), dans un ordre qui montre l'homologie des termes dans chacune des quatre triades:1) Sharî'at (religion littérale exotérique), tarigat (voie mystique), hagigat (gnose, réalisation spirituelle. 2) Risâlat (mission prophétique), nobowwat (prophétie), walâyat (qualification de l'Imâm comme Walî Allâh, Ami de Dieu, et comme guide de l'initiation spirituelle). 3) Wahy (communication divine par l'Ange), ilhâm (inspiration), kashf (révélation intérieure, intuition mystique, hiérognose). 4) Islâm, îmân (foi-fidélité), îgân (certitude qui est à la fois pistis et gnôsis). Le chapitre sur nobowwat et walâyat est d'une importance particulière. Haydar Amolî, comme nous l'avons signalé à plusieurs reprises, si grand admirateur soit-il d'Ibn 'Arabî, explique pourquoi il est imposssible, historiquement et structurellement, d'admettre avec celui-ci que 'Isâ ibn Maryam soit le Khâtim al-walâyat al-motlaga, le Sceau de la walâyat absolue, et pourquoi il est impossible d'admettre, avec certains de ses disciples, qu'Ibn 'Arabî soit lui-même, en personne, le Khâtim al-walâyat al-moqayyada, le Sceau de la walâyat particulière ou mohammadienne. Le Sceau de la walâyat absolue ne peut être que le Ier Imâm; le Sceau de la walâyat mohammadienne ne peut être que celui qui est reconnu par le shî'isme duodécimain comme le Douzième Imâm, présentement l'Imâm caché, le Mahdî attendu, fils de l'Imâm Hasan 'Askarî.

L'argumentation, déjà très développée, sera reprise avec beaucoup plus d'ampleur, quelque trente ans plus tard, dans les prolégomènes du Nass al-nosûs (nous l'avons rappelé ci-dessus, bibliogr. n° 34). Le concept de walâyat étant un concept fondamental de l'imâmologie shî'ite, la position de Haydar Amolî est très représentative de l'attitude des 'orafâ shî'ites à l'égard d'Ibn 'Arabî. Dans la masse des commentaires des Fosûs, sans la connaissance besoin d'un autre livre après le présent livre''. Un auteur ne peut exprimer plus clairement ses intentions.

Comme pour nos recherches antérieures et notre enseignement à l'Ecole des Hautes-Etudes nous avons été amené à traduire une grande partie de l'ouvrage en français, nous espérons avoir prochainement l'occasion de publier cette traduction du Jâmi' al-asrâr, conjointement avec d'autres traductions de nos auteurs restées en souffrance. Aussi bien est-ce le seul moyen de permettre au philosophe non-arabisant d'avoir un contact direct avec la pensée de Haydar Amolî. Il suffit donc qu'ici même nous indiquions le plan d'ensemble de cette "Somme de philosophie shî'ite".

Ce plan d'ensemble, l'auteur le présente lui-même au début de l'ouvrage, et il s'en est tenu fidèlement à l'exécution de ce plan. L'ouvrage comprend trois livres respectivement désignés comme asl (source, principe); chaque livre est subdivisé en quatre grands chapitres ou qâ'ida (doctrine de base, position de thèse). La structure de l'ensemble est ainsi rythmée sur le nombre douze.

Le Livre I est consacré à l'étude du tawhid, de ce qui en fait l'essence et la vérité. Il fonde la différenciation entre le tawhîd olûhî ou tawhîd théologique (monothéisme exotérique), et le tawhîd wojudî qui est le tawhîd ontologique ou ésotérique, c'est-à-dire l'affirmation de l'unité transcendantale de l'être ( wahdat al-wojûd ). L'auteur montre que le tawhîd théologique recèle un shirk occulte, une idolâtrie inconsciente. Le tawhîd ontologique est exposé conformément à la doctrine d'Ibn 'Arabî. Il est rattaché à l'exégèse du verset 33/72 déjà signalée ci-dessus (bibliogr. nº 11), exégèse dont il ressort que le fardeau assumé par l'homme, dans un acte de folie sublime, constitue le secret même des Imâms; aussi bien, eux-mêmes l'ont répété, leur cause est si difficile que «seuls peuvent l'assumer un ange du plus haut rang, un prophète envoyé (nabî morsal), ou un fidèle dont Dieu a éprouvé le cœur pour la foi ». Tout le contexte sert d'appui à l'affirmation que les soufis, en se réclamant en fait de cette gnose transmise depuis les Imâms, sont les shî'ites au sens vrai (al-shî'a al-haqîqîya); réciproquement, ceux des shî'ites qui acceptent l'intégralité de l'enseignement des saints Imâms, sont les

de la philosophie, sous prétexte que cet homme n'y retrouve pas son propre concept. Cette exclusive, par parti pris, tourne au burlesque. Remarquons simplement que, n'étant ni philosophie ni théologie au sens étroit de ces mots, 'irfân-e shî'î surmonte la dualité entre l'une et l'autre, dualité tournant facilement au dualisme qui a passé longtemps pour conditionner l'existence de l'une et de l'autre.

Nous avons maintes fois mentionné le Jâmi' al-asrâr au cours de la présente introduction, et nous en avons traduit plusieurs passages ayant une portée autobiographique. La date à laquelle les propres déclarations de l'auteur nous ont permis d'en situer la composition, s'inscrit au début de la seconde période de sa vie, c'est-à-dire aux alentours de l'année 752 h, ou à une date de très peu postérieure à celle-là. Nous avons indiqué également ci-dessus quel fut le grand dessein du livre, quel moment capital il représente dans l'histoire des relations entre le shî'isme et le soufisme. La conviction de l'auteur, qui est celle de tous les 'orafâ, est que le vrai shî'ite est le soufi, et que réciproquement le vrai soufi est le shî'ite. "Or, dit-il, il n'est pas de groupe qui ait vitupéré le groupe des soufis à l'égal de ce qu'ont fait les shî'ites; réciproquement, aucun groupe n'a vitupéré les shî'ites comme l'ont fait les soufis. Et cela, malgré que leur origine aux uns et aux autres soit une même origine, que leur comportement soit le même, que le terme auquel ils se réfèrent soit un seul et même. En effet, le terme auquel se réfèrent tous les shî'ites, en particulier le groupe imâmite duodécimain, n'est autre que la personne de l'Emir des croyants, et après lui ses enfants et les enfants de ses enfants (...) De même en est-il pour les vrais soufis, parce que celui sur qui ils fondent leur connaissance et à qui ils font remonter leur khirga, n'est autre que le Ier Imâm et après lui, l'un succédant à l'autre, ses enfants et les enfants de ses enfants''. C'est donc à ces origines communes qu'il faut rappeler les uns et les autres. A cette fin, l'auteur s'est proposé de faire "un livre qui fût en harmonie avec les principes du shî'isme et du soufisme et avec les présuppositions de ces principes, de telle sorte qu'il soit mis un point final à toute dispute entre shî'ites et soufis, et que pour y mettre fin il n'y ait pas

## LES DEUX TRAITES PUBLIES ICI

A) Jâmi' al-asrâr wa Manba' al-anwâr

"Somme des doctrines ésotériques et Source des Lumières". C'est le nº 7 de la liste bibliographique ci-dessus. Le titre n'est pas choisi au hasard; il suffit de comparer avec l'ensemble des titres donnés par notre auteur à ses autres œuvres. Asrâr présuppose la sharî'at; ce sont les "secrets", les aspects ésotériques cachés sous la lettre de la Loi religieuse exotérique, et que dégage l'herméneutique spirituelle, le ta'wîl; c'est ainsi l'ensemble des doctrines ésotériques auxquelles initie l'enseignement du bâtin, de la vérité intérieure de la religion extérieure. Anwâr se rapporte à la haqîqat, à la vérité spirituelle, aux réalité: suprasensibles que perçoit l'intuition théosophique (kashf); ce sont les "lumières" de la haqîqat, de l'Idée, qui brillent à l'horizon spirituel, lorsque le ta'wîl a dégagé les asrâr, les aspects ésotériques de la sharî'at.

Lors donc que nous employons le terme de "philosophie shî'ite" pour désigner le contenu de ce grand ouvrage, c'est au sens que
comporte le terme de hikmat ilâhîya comme équivalent du grec theosophia; plus précisément dit encore, au sens que comporte en milieu
shî'ite l'expression de hikmat nabawîya wa walawîya, "philosophie
prophétique et imâmique", tel que le mot hikmat, ou philosophie
tout court, finit par désigner la mise en œuvre, l'exercice même
de ce ta'wîl dont le Jâmi' al-asrâr nous offre maint exemple. Il ne
s'agit donc exactement ni de philosophie ni de théologie au sens
que l'usage courant donne à ces mots en Occident. Mais il est
parfaitement arbitraire de limiter le sens de la "philosophie" au
concept auquel s'est arrêté l'homme occidental de nos jours, quitte
à exclure de l'histoire de la philosophie des provinces entières

Nous atteignons ainsi un ensemble de trente-cinq titres (trente-quatre plus exactement, si nous en retranchons le nº 29, ce Kashkûl qu'il faut décidément renoncer à attribuer à notre Sayved pour le restituer à son homonyme et contemporain légèrement plus jeune, cf. textes cités in introd. arabe, pp. 49 et 52). Ce n'est pas loin de concorder avec la quarantaine d'ouvrages dont nous parle l'auteur lui-même; cependant la liste n'est pas complète. Sur les trente-quatre ouvrages dont nous retenons les titres, nous connaissons actuellement des manuscrits pour six, sans plus: Jâmi' al-asrâr (nº 7), R. al-'olûm al-'âliya (nº 19), Nagd al-noqûd ( n° 25 ), al-Mohît al-a'zam ( n° 30 ), al-Masâ'il al-âmolîya ( n° 31 ), Nass al-nosûs (nº 34). Certes, les ouvrages portés à l'inventaire précédant sous les nos 7, 30 et 34 sont de beaucoup parmi les plus importants, par leur objet et par leur ampleur. On trouvera dans l'additif à l'introd. arabe (pp. 54, 55, 56) mention de traités qui ne figurent pas à l'inventaire établi ci-dessus : Zâd al-mosâfirîn, Madârij al-sâlikîn, al-Mo'tâmid min al-manqûl... Pour le moment, nous ne pouvons rien ajouter à la brève mention relevée chez les bibliographes. Il reste donc encore beaucoup à découvrir. Nous espérons sincèrement que les chercheurs, bibliothécaires de fonds non encore catalogués, ou propriétaires de collections privées, voudront bien nous venir en aide, en nous signalant la présence éventuelle de manuscrits qui permettront peu à peu la résurrection de l'œuvre intégrale de Sayyed Haydar Amolî.

mier pilier (rokn): sur le tawhîd et ses aspects ésotériques. 6) Deuxième pilier: sur l'être absolu et l'approfondissement de son concept. 7) Troisième pilier: sur les connaissances, leurs catégories et leurs espèces. 8) Premier cercle: sur le sens ésotérique de l'être, la hiérarchie et les ramifications de l'être. 9) Deuxième cercle: sur la compréhension approfondie du tawhîd ontologique. 10) Troisième cercle; sur le sens ésotérique de la bismillâh, sur les lettres qui la composent et correspondent à la structure du monde extérieur et du monde intérieur,... ainsi de suite jusqu'à dix-neuf cercles.

A propos de ces cercles, nous signalions ci-dessus (nº 30) la subtilité de ce que l'on peut appeler l'« art diagrammatique » chez Haydar Amolî. Nous pensons ainsi aux diagrammes minutieusement construits dans lesquels Sayyed Haydar excelle à configurer l'architecture de sa pensée, comme y ont excellé de leur côté les philosophes ismaéliens. Il a construit de ces diagrammes pour son "Traité des hautes sciences", pour son grand Tafsîr, pour les prolégomènes de son Nass al-nosûs qui en contiennent à eux seuls plus d'une trentaine, replaçant dans leur schématisation shî'ite les figures de l'ésotérisme d'Ibn 'Arabî (prophètes, Imâms, awliyâ, la hiérarchie des Invisibles, les rijât al-ghayb, les douze pôles etc.). Cet "art diagrammatique" n'est pas simplement le support d'un ars memorativa, tel que le connut et pratiqua la scolastique latine, mais la forme d'un ars interiorativa, procédant par homologation du "Livre des horizons" au 'Livre des âmes". Les diagrammes dessinés par Sayyed Haydar, voire réalisés en plusieurs couleurs, sont la projection du monde intérieur dans le pur espace de l'image spirituelle, et attestent l'« objectivité intérieure » qui est propre à celleci; ils relèvent de tout un art qui a trouvé sa forme accomplie, peut-être, chez un Giordano Bruno. - L'édition de ce commentaire des Fosûs, ou au moins celle de ses prolégomènes, et l'édition du grand Tafsîr sont deux tâches urgentes des études "âmoliennes" (C).

35. Nihâyat al-tawhîd fî bàdâyat al-tajrîd. "La fin ultime du tawhîd; sur le début de l'esseulement". L'auteur mentionne cet ouvrage dans son Nass al-nosûs, où il le présente comme un résumé de son grand livre, Jâmi' al-asrâr; introd. arabe, p. 6, n° 15 et p. 35, n° 35.

texte des Fosûs a été communiqué, inspiré en songe, par le Prophète lui-même à Ibn 'Arabî. Les Fosûs al-hikam, « les sagesses » des prophètes, sont ainsi le commentaire qorânique par excellence, puisque directement inspiré par le Prophète. Commentaire ésotérique du Qorân et commentaire des Fosûs forment donc, chez notre Sayyed, un tout indissociable, et il peut se faire qu'une fois ces deux commentaires connus dans leur intégrité, l'œuvre de Haydar Amolî nous apparaisse vraiment comme dominant la pensée shî'ite, pour toute la période qui s'étend entre Nasîr Tûsî et Mîr Dâmâd.

Les prolégomènes, très développés, contiennent à eux seuls la matière de tout un volume. Nous en avons étudié naguère38 la partie qui reprend toute la question du "Sceau de la walâyat" (Khâtim al-walâyat), question centrale de l'imâmologie shî'ite, que Sayyed Haydar avait traitée déjà, quelque trente ans plus tôt, dans le Jâmi' al-asrâr. Quelle que soit sa vénération pour Ibn 'Arabî, quelle que soit sa dette de reconnaissance envers lui, il est un point sur lequel un théosophe shî'ite ne peut pas transiger: le "Sceau de la walâyat" ne peut pas être un prophète, pas même Jésus; ce ne peut être que l'Imâm, puisque tel est le sens de l'Imâmat, la walâyat étant l'ésotérique de la prophétie. Le texte des prolégomènes du commentaire des Fosûs amplifie l'argumentation déjà déployée dans le Jâmi' al-asrâr, et multiplie les témoignages à l'appui de la conception shî'ite du "Sceau de la walâyat". Une grande partie de l'argumentation vise nommément Dâwûd Qaysarî, dont les prolégomènes à son propre commentaire des Fosûs forment également à eux seuls tout un volume, mais dont les passages concernant le "Sceau de la walâyat" sont inacceptables pour un imâmite.

Voici une traduction partielle de la "table" des prolégomènes du commentaire de Haydar Amolî (introd. arabe, p. 34). 1) Testament recommandant la discipline de l'arcane (ketmân) à l'égard des indignes pour tout ce qui concerne les sciences divines. 2) Premier exposé: sur l'éminence de notre Prophète et sa précellence sur tous les autres êtres. 3) Deuxième exposé: sur l'éminence du shaykh Mohyîddîn Ibn 'Arabî et sa précellence sur les autres shaykhs anciens et récents. 4) Troisième exposé: sur l'éminence des prophètes, des Envoyés et des Imâms; l'éminence des pôles et des abdâl. 5)Pre-

mystique en Islam. Le commentaire de Haydar Amolî est peutêtre le plus développé et le plus typique des commentaires shî'ites; nous nous y sommes déjà référé maintes fois ici. Achevé en 782 h. à Baghdad, l'ouvrage complet comprend deux compacts volumes, et est dédié à Ahmad Bahâdor Khân; cf. introd. arabe pp. 7 - 8, n° 22; p. 33, n° 34 et p. 39, note 23. Les manuscrits existants se présentent ainsi : 1) Le manuscrit Jarollah (Carullah) 1033, à Istanbul, ne comporte malheureusement que le premier volume, lequel contient les longs prolégomènes et le commentaire des cinq premiers Fosûs. 2) Le manuscrit Shahîd 'Alî Pâshâ 1438, à Istanbul également, n'est qu'un abrégé des prolégomènes de l'ouvrage. 3) Le manuscrit 1714 de la Bibliothèque du Parlement national (Majlis) à Téhéran (cf. 'Abdol-Hosayn Ha'erî, Fibrist, vol. IX, p. 249), que nous avions déjà signalé ailleurs (art. in «Mélanges H. Massé», p. 12, note 1). L'ouvrage est un majmû'a recueillant sous une même reliure le Kitâb al-Ofq al-mobîn de Mîr Dâmâd et le texte de Haydar Amolî. Celui-ci ne présente malheureusement qu'un simple résumé des prolégomènes; c'est la même version que celle du manuscrit Shahîd 'Alî Pâshâ 1438, mentionné il y a quelques lignes. 4) A Téhéran également, figurerait dans la collection privée de M. Fakhroddîn Nasîrî, un exemplaire complet des deux volumes du commentaire des Fosûs, dont le manuscrit Jarollah 1033 ne comporte que le premier volume. La copie serait contemporaine de l'auteur. Malheureusement nous n'avons pas réussi jusqu'ici à voir le manuscrit.

L'ouvrage, nous le rappelions plus haut, est d'une importance capitale pour l'histoire de la philosophie shî'ite; il est, par excellence, au nombre de ceux qui permettent d'apprécier la situation réciproque de la gnose shî'ite et de la théosophie d'Ibn Arabî. Le Jâmi' al-asrâr, publié ici, est certes une Somme de philosophie et de théosophie shî'ite, mais d'autre part les commentaires que Haydar Amolî a écrits sur le Qorân et sur les Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî constituent ensemble une Somme vraiment monumentale. Le lien entre les deux commentaires ressort particulièrement du fait que, selon la conviction de Sayyed Haydar, si d'une part le texte du Qorân a été communiqué au Prophète par l'Ange, le

probablement, M. Osman Yahia et moi-même, d'envisager, si l'on nous y aide, l'édition de ce Tafsîr. (C).

- 31. al-Masâ'il al-âmolîya. Littéralement "les Questions âmoliennes". Plus clairement dit : "Les questions posées par le Sayyed de Amol'; réf. et mss. in introd. arabe, p. 32, nº 31. Nous avions signalé ailleurs 36 l'existence d'un autographe de questions et réponses échangées entre Haydar Amolî et Fakhr al-Mohaggiqîn. C'est du présent recueil qu'il s'agissait. Le manuscrit autographe en est conservé en effet à la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran (ms. 1022, fol. 71-76, introd. arabe, p. 56) et daté de 762 h. Sayyed Haydar y déclare que cet échange de questions et réponses débuta à Hilla, à la fin du mois de Rajab de l'an 759 h. Le texte renferme onze questions diverses, portant sur le Kalâm et le figh. A la fin, texte autographe de l'ijâzat délivrée à Sayyed Haydar par Fakhr al-Mohaggiqîn en 761 h. C'est ce manuscrit, ou une copie, que vise l'indication donnée par Mîrzâ 'Abdollâh ibn 'Isâ, dans son «Riyâd al-'olamâ» (introd. arabe, p. 45). Les «Masâ'il» appartiennent évidemment à la période B.
- 32. Montakhabât anwâr al-sharî'at. Anthologie des Lumières de la Loi religieuse (comparer avec les titres portés ci-dessus aux nos 2 et 23); introd. arabe, p. 32, no 32. Nous avions antérieurement émis l'hypothèse qu'un fragment portant ce même titre dans un ms. de Téhéran pût être une partie de cet ouvrage. Vérification faite par M. Osman Yahia (oct. 1968), il s'agit là d'un traité anonyme dans lequel, il est vrai, est cité un long passage de Haydar Amolì (cf. introd. arabe, p.57).
- 33. Montaqà al-ma'âd fî mortaqà al-'ibâd. Traité d'eschatologie que Haydar Amolî mentionne dans son Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 6, n° 16 et p. 32, n° 33. Il l'y décrit comme étant un résumé de son Kitâb al-Ma'âd (ci-dessus n° 22).
- 34. Nass al-nosûs fî sharh al-Fosûs. C'est le «texte des textes» (c'est-à-dire le texte suprême, le texte par excellence) écrit «en commentaire des Fosûs», autrement dit le vaste commentaire que Haydar Amolî a consacré au célèbre traité d'Ibn 'Arabî intitulé Fosûs al-hikam, lequel, selon la recension de M. Osman Yahia, a été l'objet de quelque cent cinquante commentaires, et constitue l'une des positions-clefs de la philosophie et de la théosophie

Najm Dâyeh soient pris l'un pour l'autre; d'autre part, l'œuvre de Najm Dâyeh, Bahr al-haqâ'iq, est parfois attribuée à Najm Kobrâ <sup>34</sup>. On ne pouvait trancher la question que si l'on était à même de comparer entre le texte même du 'Ayn al-Hayât de Najm Kobrâ et le texte du Bahr al-haqâ'iq de Najm Dâyeh,

3) C'est de cette comparaison que l'on est redevable à M. Osman Yahia. De son examen des manuscrits, il résulte que le commentaire de Najm Kobrâ, 'Ayn al-Hayât, n'a pas dépassé les confins des sourates 4 et 5. Najm Dâyeh a repris le travail depuis le début du Qorân, sous le titre de Bahr al-haqâ'iq et a conduit son commentaire jusqu'à la sourate 51, ou jusqu'à la sourate 53, comme le déclare expressément Semnânî. Celui-ci a alors conduit le commentaire depuis la sourate 53 jusqu'à la fin.

Il semble, réserve faite de précisions nouvelles, que soit ainsi éclairci le problème littéraire du rapport entre ces trois tafsîr 'irfânî, œuvres respectives de Najm Kobrâ, Najm Dâyeh et Semnânî. C'est un chapitre important pour l'histoire des Tafsîr mystiques ou théosophiques, éclos en milieu soufi ou en milieu shî'ite. Il s'agit d'une littérature considérable qui sollicite autant l'attention de l'historien que celle du phénoménologue, car elle fonde et développe un aspect de l'herméneutique générale, dont le concept règne sur beaucoup de discussions de nos jours. On évoquera ici les tafsîr de Rûzbehân Baqlî Shîrâzî, 'Abdorrazzâq Kâshânî, Sayyed Ahmad 'Alawî, Mollâ Sadrâ Shîrâzî etc. jusqu'au grand tafsîr mystique de Soltân 'Alî-Shâh au XIX' siècle, sans oublier le tafsîr ismaélien publié jadis par R. Strothmann 35.

Sayyed Haydar Amolî a donc pris pour modèle le tafsîr de Najm Dâyeh Râzî, le Bahr al-haqâ'iq, dont il évoque la composition en sept volumes. Ce qu'il entendait exactement par là, nous le saurons sans doute, dès que nous aurons pu étudier de près le manuscrit de son Tafsîr. Sa référence aux sept volumes de Najm Dâyeh, en englobe-t-elle la continuation par Semnânî? De toutes façons la comparaison entre les règles et la mise en œuvre de son ta'wîl et les règles qui sont énoncées et appliquées par Semnânî, promet d'être très riche en enseignements. L'intérêt manifesté par nos amis shî'ites pour l'œuvre de Haydar Amolî, nous convaincra

été achevé par Najmoddîn Dâyeh, disciple du shaykh. Que Dieu les ait tous deux en sa misérilorde!» Le copiste pensait donc bien avoir transcrit, depuis la sourate 19, le commentaire de Najm Kobrâ, dont il annonçait que Najm Dâyeh Râzî avait pris la suite. Cela s'accorde avec le schéma établi par M. Fritz Meier.

Malheureusement, le tafsîr qui fait suite dans le même manuscrit, n'est pas l'œuvre de Najm Dâyeh, mais celle de Semnânî. Or, Semnânî nous déclare tout autre chose. Au cours de son commentaire de la sourate 54 (fol. 12a), il nous dit comment Najm Dâyeh Râzî avait entrepris et poursuivi son commentaire depuis le début du Qorân. Arrivé à la sourate de l'Etoile (sourate 53) il s'était écrié: «Il serait merveilleux que Dieu m'accorde d'entreprendre la sourate de l'Etoile et de l'achever.» Mais étant arrivé à cette sourate, précise Semnânî, «il tomba malade et fut porté par son étoile brillante de la terre des hommes au ciel de la divinité.» Alors Semnânî eut l'inspiration de continuer et d'achever le tafsîr, selon sa propre herméneutique 'irfânî 33. La déclaration de Semnânî est d'une netteté parfaite, et il est difficile d'aller à l'encontre. Ce n'est pas l'œuvre de Najm Kobrâ qu'il a continuée, mais l'œuvre de Najm Dâyeh Râzî, restée elle-même inachevée. L'œuvre de Najm Dâyeh Râzî n'est pas la continuation d'un tafsîr que Najm Kobrâ aurait mené à bien jusqu'à la sourate 51/19, et que Najm Dâyeh Râzî, tout en reprenant depuis le début, aurait mené jusqu'à la fin du Qorân. L'œuvre de Najm Dâyeh Râzî reprend, certes, l'œuvre de son maître, Najmoddîn Kobrâ, depuis le début du Qorân, mais elle s'arrête à l'endroit qu'indique Semnânî, là où lui-même a pris la suite de son devancier.

Il en résulte qu'il y a contradiction entre la note additive relevée ci-dessus, et faisant de Najm Dâyeh le continuateur de Najm Kobrâ à partir de la sourate 51, et la déclaration de Semnânî. Cette contradiction nous impose un choix. L'autorité de Semnânî sachant parfaitement de quel texte il prenait la suite, nous semble prépondérante. Tout se passe comme s'il y avait eu confusion, au cours des temps, entre les deux Najm. C'est ce que confirment les confusions survenant aussi bien entre les deux titres ('Âyn al-Hayât et Bahr al-haqâ'iq) qu'entre leurs auteurs respectifs. D'une part, il arrive que les deux tafsîr de Najm Kobrâ et de

la continuation du Tafsîr de Najm Kobrâ par son disciple Najm Râzî? Ne décèle-t-on pas quelque part une confusion entre les deux Najm? De qui enfin Semnânî a-t-il été le continuateur: de Najm Kobrâ ou de Najm Dâyeh Râzî? Nous avons travaillé nousmême, il y a quelques années, sur le tafsîr de Semnânî, dont les déclarations ne laissent aucun doute 31: c'est l'œuvre de Najm Dâyeh Râzî qu'il a continuée. D'autre part, les recherches récentes de M. Osman Yahia semblent nous permettre d'éclaireir décidément la situation, en ramenant celle-ci à trois points.

- 1) Cette situation, M. Fritz Meier, dans son beau livre sur Najm Kobrâ, la recensait, il y a une dizaine d'années, de la façon suivante 31a. Najmoddîn Kobrâ (ob. 618/1221) écrivit un commentaire mystique du Qorân sous le titre de 'Ayn al-Hayât (la Source de la Vie ). Son travail fut interrompu par la mort et s'arrêta à la sourate 51/18; il fut poursuivi par deux continuateurs. Le premier fut son disciple Najm Dâyeh Râzî (ob. 654/1255) qui écrivit un commentaire à partir de la sourate 53 et édita l'ensemble, c'est-à-dire son propre travail et celui de son maître, sous le titre de Bahr al-hagâ'ig wa'l-ma'ânî. Le second continuateur fut 'Alâoddawleh Semnânî (ob.736/1336), dont le tafsîr commence à la sourate 52 (c'est un tafsîr rigourcusement 'irfânî, dégageant les sept sens ésotériques du Qorân, que l'auteur met en correspondance avec les sept organes subtils ou latîfa de l'homme.) Semnânî édita son œuvre séparément, c'est-à-dire sans la faire précéder du travail de Najm Kobrâ; en revanche, il mit en tête, avec un commentaire de la Fâtiha, un exposé des règles de sa propre herméneutique.
- 2) A première vue, ce schéma est pleinement satisfaisant, et s'accorde avec une longue tradition. Cette tradition s'exprime dans certaine note surajoutée par les copistes, telle que nous l'avons trouvée dans un manuscrit de Téhéran contenant le tafsîr de Semnânî, précédé d'un autre tafsîr commençant ex abrupto, sans titre ni nom d'auteur, par la sourate 19 et continuant jusqu'à la sourate 51/19<sup>34</sup>. C'est là-même que nous trouvons la note s'enchaînant directement au texte et déclarant: «L'auteur est arrivé jusqu'ici, puis il est mort, que Dieu l'ait en sa miséricorde! Le travail a

ainsi de suite jusqu'à sept profondeurs ésotériques"— en même temps que le fait qu'il recélât les sept sigles 29, avec autre chose encore, exigeait que sa composition leur fût conforme. Ce tafsîr (de Najm Dâyeh) est célèbre sous tous les climats et dans tous les pays. La vérité théosophique de sa structure est reconnue chez les plus éminents des philosophes et des théosophes mystiques, et il est admis parmi eux qu'il n'a ni pareil ni semblable, surtout en ce qui concerne les sciences du Qorân, et qu'il n'est point procuré par une acquisition de l'extérieur ni par une recherche dialectique prolongée, mais par une dispensation secrète venue du Miséricordieux par la voie de la perception mystique (kashf)» (introd. arabe, p. 7).

Haydar Amolî nous permet ainsi d'entrevoir au moins le plan de son tafsîr 'irfânî et le secret de son contenu. En attendant que nous puissions l'étudier en détail et en prévoir l'édition, nous savons d'ores et déjà dans quelle perspective l'auteur le situe. En se référant à l'œuvre de Najm Dâyeh Râzî, c'est aussi bien l'ensemble des tafsîr mystiques qu'évoque Sayyed Haydar. Cette littérature est considérable; le classement et l'étude systématique en restent à faire, et ce travail ne peut être entrepris que par des chercheurs spécialisés en sciences philosophiques et religieuses. Cela d'autant plus que les tafsîr shî'ites, dans leur ensemble, appartiennent, eux aussi, à l'herméneutique mystique du Qorân, au sens très large du mot «mystique», c'est-à-dire dans toute la mesure où ils exhaussent ou approfondissent la lettre du Qorân jusqu'à son sens caché, lequel concerne la personne de l'Imâm et embrasse tous les niveaux d'être auxquels la métaphysique imâmologique situe l'Imâm.

Notre auteur a donc pris pour modèle Najm Dâyeh Râzî et s'est proposé une œuvre qui pût être comparable, de tout point de vue, à celle de son devancier. Du même coup se trouve évoqué un problème littéraire resté jusqu'ici sans solution décisive. M. Mojtaba Minovi en rappelait récemment encore les données, tout en s'abstenant prudemment de trancher la question, faute d'avoir été à même de poursuivre assez loin les recherches al la s'agit essentiellement de déterminer le rapport entre les tafsîr de Najm Kobrâ, de Najm Dâyeh Râzî, que Sayyed Haydar prend pour modèle, et de 'Alâoddawleh Semnânî. En quoi a consisté

tour un autre volume. Ce tafsîr est pour nous comme les Fosûs albikam par rapport au shaykh Mohyiddîn Ibn 'Arabî, et comme le Qorân par rapport au Prophète. Le plan de notre tafsîr est celuici: nous commençons par établir dix-neuf prémisses et cercles, puisque les prémisses sont au nombre de sept et les cercles au nombre de douze, en correspondance avec le monde extérieur et le monde spirituel, avec le "Livre des horizons" et le "Livre des âmes", chacun de ces univers étant limité à dix-neuf » (texte, introd. arabe, p. 31).

Deux remarques se font jour ici. D'une part, Sayyed Haydar vise ici le fait que les Fosûs peuvent être regardés comme un "livre inspiré", puisque ce livre fut transmis en songe à Ibn 'Arabî par le Prophète, qui l'avait lui-même reçu dans le Malakût. En assimilant le cas de son Tafsîr au cas des Fosûs d'Ibn 'Arabî, notre Sayyed illustre et confirme ce qu'il vient de dire quelques lignes plus haut, à savoir que ce Tafsîr n'est pas un livre émané de lui, mais un livre dont il a conscience qu'il fut "effusé d'en-haut sur lui", par la voie de cette inspiration que la gnoséologie shî'ite maintient ouverte, postérieurement même à la clôture du cycle de la prophétie. D'autre part, la structure des prolégomènes du Tafsîr, tels que les annonce Haydar Amolî, est en correspondance avec la structure de la hiérarchie ésotérique: les sept prophètes et les douze Imâms, au total dix-neuf figures (cf. ci-dessus nº 28). Lorsque notre Sayyed parle de cercles, l'idée apparaît liée aux diagrammes complexes qu'il a su construire avec beaucoup d'art. On rappellera ci-dessous (nº 34) l'importance de ce que nous proposons d'appeler l'«art diagrammatique» illustrant les œuvres de Haydar Amolî.

Ailleurs encore, dans son Nass al-nosûs, Sayyed Haydar décrit son grand Tafsîr comme «distribué en sept grands volumes, correspondant au ta'wîl de l'éminent shaykh Najmoddîn Râzî surnommé Dâyeh. Celui-ci, en effet, a distribué son œuvre en sept grands volumes, après l'avoir intitulé "Océan des vérités spirituelles et des réalités mystiques" (Bahr al-haqâ'iq wa'l-daqâ'iq). Nous avons voulu qu'il y ait de nous un livre qui lui soit comparable de tout point de vue, et qui satisfasse au hadîth qui y est également mis en œuvre: "Le Qorân a un extérieur (ou exotérique) et un intérieur (ou ésotérique); celui-ci à son tour a un ésotérique,

confier le fond de sa pensée, de même qu'il a dû récapituler toute sa métaphysique prophétique dans son « Traité des hautes sciences» (Risâlat al-'olûm al-'âliya), et il y a une signification profonde dans le fait que l'autographe de ce dernier traité soit réuni avec l'autographe de six volumes du Tassir dans le trésor du sanctuaire de l'Imâm à Najaf. Nous avons rappelé plus haut que M. Osman Yahia y avait constaté leur présence au cours de sa mission de recherches, en septembre 1968, grâce aux indications de Shaykh Aghâ Bozorg Tehrânî. Le premier volume, nous l'avons dit, se trouve à Qom dans la bibliothèque fondée par Ayatollah Sayyed Shihâboddîn Mar'ashî Najafî. Comme nos ouvrages d'orientalisme en ignoraient tout, et en étaient certes excusables, ce fut là, pouvons-nous dire, une découverte inappréciable. Les références données dans les répertoires bibliographiques deviennent d'une importance mineure, comparées aux déclarations de Sayyed Haydar lui-même, concernant cette œuvre monumentale qu'il acheva en 777 h. Nous traduisons ici deux passages du Nass al-nosûs dans lesquels l'auteur caractérise son magnum opus.

"Quant à nos propres livres, ils forment également deux (catégories de) livres: il y a ce qui a été effusé d'en-haut sur nous, et il y a ce qui émane de nous. Quant à ce qui a été effusé d'en-haut sur nous, ce sont les ta'wîlât (exégèses spirituelles) du saint Qorân (cf. déjà ci-dessus les nos 5 et 23), comprenant les sciences et doctrines divines gorâniques les plus précieuses et les plus vénérables, et rassemblant les symboles et les figures particulières au Prophète, les subtiles doctrines et les réalités mohammadiennes, lesquelles ont leur expression fidèle dans ce que Dieu dit au-sujet de ceux qui forment l'élite de ses serviteurs: "J'ai préparé pour mes serviteurs les justes ce que l'œil n'a point vu, ce que l'oreille n'a pas entendu, ce qui n'est encore monté au cœur d'aucun homme." En conséquence ce livre a reçu pour titre: "Le suprême océan et la montagne culminante, livre où l'on traite de l'herméneutique spirituelle du précieux et inébranlable Livre de Dieu." Le plan en a été distribué en sept volumes, pour le mettre ainsi sous les auspices des sept grands prophètes, des sept pôles et des sept abdâl, de telle sorte que ses prolégomènes forment avec la fâtiha un volume, et que chaque sixième du Qorân forme à son

- 29. al-Kashkûl fî-mâ jarâ 'alâ Al al-Rasûl. Recueil concernant les événements advenus aux membres de la famille du Prophète. Bien que presque tous les répertoires bio-bibliographiques attribuent ce livre à notre Sayyed, cette attribution est plus que douteuse; réf. et mss. in introd. arabe, p. 29, nº 29. L'ouvrage a été publié une première fois à Najaf en 1372/1953, par 'Abdorrazzâq Mûsawî. Il contient des indications très intéressantes sur les douze Imâms de chacun des grands prophètes, mais ces indications ne font guère que reproduire celles que l'on trouve dans l'Ithbât al-wasîya de Mas'ûdî. Il reste que l'ouvrage aurait été composé en 735 h. A ce moment-là, notre Sayyed était un jeune garcon de quinze ans. Nous avons déjà exprimé ailleurs des doutes motivés au-sujet de l'attribution courante du livre à notre Sayyed, et suggéré une explication (cf. art. in «Mélanges H. Massé», p. 13). Notre Sayyed a en effet deux contemporains homonymes, faciles à confondre: 1) Sayyed Haydar ibn 'Alî, qui serait bien l'auteur, en 735 h, du Kashkûl. 2) Sayyed Haydar ibn 'Alî ibn Haydar qui, en 759 h (tout juste deux ans, par conséquent, avant notre Sayyed), reçut, lui aussi, une ijâzat de Fakhr al-Mohaqqiqîn (cf. Rayhânat II, p. 498). Cela fait donc trois personnages contemporains, portant le même nom et le même patronyme, trois «Sayyed Haydar ibn 'Alî», dont deux reçoivent, à deux ans de distance, leur ijâzat du même maître. Il y a de quoi s'y tromper, si l'on n'est pas attentif, et c'est ce qui est arrivé aux bibliographies qui n'y ont pas regardé d'assez près. M. Osman Yahia signale, en outre, une attribution à Jamâloddîn al-Hasan ibn Yûsof ibn al-Motahhar al-Hillî (dans l'édition de Baghdad 1358 h. l.) Malheureusement ce shaykh est mort en 726 h, neuf ans avant la rédaction de l'ouvrage (735 h.) Il est donc prudent d'en rester à l'attribution du livre au deuxième Sayyed Haydar mentionné ci-dessus.
- 30. al-Mohît al-a'zam wa'l-tawd al-ashamm fî ta'wîl Kitâb Allâh al-'azîz al-mohkam. «Le suprême océan et la montagne culminante, livre où l'on traite de l'herméneutique spirituelle du précieux et inébranlable Livre de Dieu.» L'ouvrage est mentionné dans le Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 7, n° 21 et pp. 30 ss., n° 30. C'est le grand Tafsîr 'irfânî, la Somme à laquelle notre Sayyed a dû

présent volume à la suite du Jâmi' al-asrâr. La rédaction en fut achevée à Najaf, en 768 h, comme le précisent les dernières lignes du manuscrit publié ici, copié sur l'autographe de l'auteur. Nous y revenons plus loin, § IV. (B).

- 26. Risâlat al-wojûd fî ma'rifat al-ma'bûd. «Traité de l'être; sur la connaissance de Dieu», ouvrage dont le précédent (n° 25) n'est qu'un abrégé. Mentionné dans le Nass al-nosûs et, bien entendu, dans le Naqd al-noqûd publié ici-même, où l'auteur s'y réfère à cinq reprises (pp. 620, 629, 638, 639, 699); introd. arabe, p. 3, n° 2 et p. 28, n° 26. Dans le Jâmi'. al-asrâr, Haydar Amolî s'y réfère comme à un livre en projet; ce « traité de l'être » est donc postérieur au Jâmi' al-asrâr, mais antérieur au Naqd al-noqûd, puisque celui-ci en est le résumé. (B).
- 27. Kitâb al-osûl wa'l-arkân fî tabdhîb al-ashâb wa'l-ikhwân. «Livre des sources et des piliers, traitant de la réforme des mœurs chez les compagnons et les frères». Mentionné dans le Nass alnosûs; introd. arabe p. 4, n° 4 et p. 28, n° 27. Ce traité comprend cinq sources (osûl) tournant chacune autour de trois niveaux, à savoir la sharî'at ou religion littérale, la tarîqat ou voie mystique, la haqîqat ou réalisation spirituelle, et cinq dérivations (forû') tournant chacune autour de ces mêmes trois niveaux. Ce qui fait en tout  $(5 \times 3) + (5 \times 3)$ , soit trente chapitres.
- 28. Kitâb ta'yîn al-aqtâb wa'l-awtâd. «Livre où l'on détermine qui sont les pôles et les piliers. «Mentionné dans le Nass al-nosûs; introd. arabe p. 6, nº 20 et p. 28, nº 28. Le livre a pour propos de définir la hiérarchie spirituelle ésotérique et sa composition. Plusieurs hadîth parlent de degrés comportant respectivement, dans l'ordre ascendant, trois cents, puis quarante, puis sept, puis quatre, puis trois personnes, formant une hiérarchie ésotérique dont la clef de voûte est une personne unique, le pôle des pôles (Qotb al-aqtâb) 28. Haydar Amolî limite le nombre des pôles et des piliers à dix-neuf personnes, lesquelles sont la source et origine de l'ensemble: sept grands prophètes et douze Imâms. Il revient longuement sur ce thème dans la troisième moqaddama du Nass al-nosûs.

Dieu, de ses lettres, de ses mots et de ses versets», l'ouvrage est cité cinq fois dans le présent volume, à savoir quatre fois dans le Jâmi' al-asrâr (pp. 3, 108, 116, 549) et une fois dans le Nagd al-nogûd (p. 695); introd. arabe, p. 27, nº 23. Les bibliographies semblent citer les deux titres al-Ta'wîlât et Montakhah al-ta'wîl comme se rapportant non pas à un seul et même ouvrage, mais à deux ouvrages différents (on nous a signalé qu'un manuscrit des Ta'wîlât se trouverait à la Bibliothèque Malek, à Téhéran; mais nos recherches n'ont pu confirmer jusqu'ici cette information). En tout cas, le titre de Montakhab indique qu'il s'agit d'un ouvrage différent de la grande Somme de ta'wîl portée ci-dessous au nº 30. En revanche, l'on rapprochera le présent titre de celui qui est porté peu après au nº 32. Sayyed Haydar parle du présent traité comme du quatrième moment d'un grand commentaire en forme de tétralogie. Il déclare que ce quatrième commentaire qui est essentiellement l'exégèse spirituelle de l'ésotérique, est envers les trois autres dans le même rapport que le Qorân envers la Tora, les Psaumes et l'Evangile. (A).

- 24. Risâlat al-nafs fî ma'rifat al-rabb. "Traité de l'âme; sur la connaissance de Dieu." Plus exactement dit: "De la connaissance de soi dans la connaissance de Dieu". La portée du titre s'élucide d'emblée par la référence à la célèbre sentence: "Celui qui se connaît soi-même connaît son Seigneur", sentence que l'auteur met en rapport avec deux versets qorâniques: "Il est avec vous partout où vous êtes" (57/4) et "en vous-mêmes (= dans vos âmes), ne le verrez-vous pas?" (51/21). L'auteur s'y réfère dans son Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 5, nº 11 et p. 27, nº 24. Ici encore il s'agit d'un thème classique chez tous les théosophes mystiques.
- 25. Risâlat naqu al-noque fî ma'rifat al-wojud. Traité de la connaissance de l'être. Plus explicitement: "naqu al-noque", c'est quelque chose comme l'examen des examens. D'ou, nous pouvons traduire: "Examen ultime (ou décisif) concernant la connaissance de l'être". Le traité est mentionné par l'auteur dans son Nass alnosûs, comme étant "un abrégé de notre traité sur l'être", c'est-à-dire un résumé du traité porté ci-dessous au n° 26; introd. arabe, p. 6, n° 14 et p. 27, n° 25. C'est le traité publié dans le

qu'ils ont à être; c'est l'inessence de leur essence, tandis que leur face de lumière, c'est l'essencification de leur inessence par le Sujet absolu, les absolvant du non-être 27. On pressent facilement de quelle manière le thème de ce traité rejoint celui du traité porté ci-dessus au n° 15 et l'on aimerait disposer du texte de Haydar Amolî afin de pouvoir comparer avec les commentaires d'autres mystiques.

- C) Un troisième hadîth du Prophète énonce: "Peu s'en faut que la pauvreté soit infidélité" (voir les sources de ce hadîth in introd. arabe, p. 37, note 13). On pressent ici encore ce qu'en peut dégager un théosophe mystique: isoler la face noire à part de la face de lumière, considérer les mazâhir ou formes épiphaniques séparément de l'Essence qui s'y manifeste, briser par conséquent la fonction épiphanique (mazharîya) de ces formes, là-même peut se trouver la suprême infidélité, kofr.
- 21. Risâlat kanz al-konûz wa kashf al-romûz. "Le trésor des trésors et le dévoilement des symboles." Ouvrage mentionné dans le Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 6, n° 19 et p. 56, n° 21.
- 22. Risâlat al-ma'âd fî rojû' al-'ibâd. "Traité d'eschatologie où l'on traite du retour des hommes à leur principe." Mentionné dans le Nass al-nosûs; introd. arabe p. 4, n° 3 et p. 26, n° 22. Haydar Amolî signale lui-même qu'il y traite du sens des trois résurrections: résurrection mineure (soghrâ), intermédiaire (wostâ) et majeure (kobrâ). Bien que le thème soit classique chez les théosophes, la disposition du traité de Sayyed Haydar est son œuvre personnelle. Il indique que ces résurrections présentent douze catégories, car elles sont à considérer au sens extérieur et au sens spirituel, et cela dans le "monde des horizons" ou monde extérieur et dans le "monde des âmes" ou monde intérieur. Chacune des trois résurrections présente ainsi un quadruple aspect. On remarquera que c'est le même schéma dodécadique (3×4) qui détermine le plan de la grande Somme, Jâmi' al-asrâr, publié ici. (B).
- 23. Risâlat montakhab al-ta'wîl fî bayân Kitâb Allâh wa horûfi-hi wa kalimâti-hi wa âyâti-hi. «Extrait (ou anthologie) de l'herméneutique spirituelle où l'on explique le sens ésotérique du Livre de

- 18. Risâlat al-'ilm wa tahqîqı-hi bi-tarîq al-tawâ'if al-thalâth. Traité de la connaissance et de son approfondissement par la voie des trois écoles: celle du soufi, celle du théosophe (hakîm), celle du théologien scolastique (motakallim); de ce qui est l'objet de la connaissance selon chacun d'eux, et des discussions qui s'y rattachent. L'ouvrage est mentionné dans les prolégomènes du Nass almosûs; introd. arabe, p. 4, n° 5, et p. 26, n° 18.
- 19. Risâlat al-'olûm al-'âliya. "Traité des hautes sciences". Ouvrage composé en 787/1385 (d'après "Rayhânat al-adab" II, p. 498, reproduisant le témoignage concordant des autres répertoires bio-bibliographiques). Haydar Amolî avait alors soixantecinq ans (soixante-sept années lunaires). C'est la composition la plus tardive que nous connaissions de lui pour le moment, et il semble qu'il y ait récapitulé l'ensemble de sa métaphysique et de l'ésotérisme shî'ite. M. Osman Yahia (septembre 1968) a constaté la présence de l'autographe; avac celle de l'autographe des volumes du Mohît al-a'zam (ci-dessous n° 30) dans le trésor du sanctuaire de l'Imâm à Najaf; introd. arabe p. 26 n° 19 et l'appendice p. 52. (C).
- 20. Risâlat al-faqr wa tahqîq al-fakhr. Traité de la pauvreté et approfondissement du sens ésotérique de la gloire. Mentionné dans les prolégomènes du Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 5, nº 9 et p. 26, nº 20. C'est une étude comparative du sens ésotérique de trois célèbres hadîth du Prophète:
- A) "La pauvreté est ma gloire et je m'en glorifie au-dessus des autres prophètes et Envoyés"; voir réf. in introd. arabe p. 37, note 12.
- B) "La pauvreté est la face noire dans les deux mondes." C'est le thème de la "lumière noire" (nûr-e siyâh), abondamment médité par les mystiques spéculatifs, et conduisant parfois ces derniers à certaines perceptions visionnaires saisissantes; voir, par exemple, certaines expériences personnelles rapportées par Shamsod-dîn Lâhîjî, dans son commentaire sur la "Roseraie du mystère" (Golshan-e Râz) de Mahmûd Shabestarî. La "face noire" des êtres, c'est leur indigence ontologique; ils n'ont pas eux-mêmes de quoi être, ils sont incapables de se suffire à soi-même pour être ce

mon Seigneur et moi, sinon que je viens le premier par le service d'adoration.'' De ces deux propos Sayyed Haydar a donné d'autre part un bref commentaire dans son *lâmi' al-asrâr* (pp. 662-663). Il interprète le second comme signifiant qu'il n'y a pas de différence entre al-Haqq et ses épiphanies (mazâhir), sinon que al-Haqq les précède quant à l'essence et que les formes épiphaniques viennent après lui, quand on les considère omme telles; sinon, elles sont Lui, et réciproquement. Quant au premier propos, que Haydar Amolî cite avec une variante: «Je suis par deux choses (bî-shay'ayn, au lieu de "deux années") plus petit que mon Seigneur», il interprète ces deux choses comme signifiant l'indigence ontologique (al-fagr aldhâtî, ne pas se suffire à soi-même pour être) et la virtualité de non-être inhérente à une essence (al-imkân al-dhâtî). Ces deux choses conditionnent la situation réceptive (qâbilîya), tandis que la capacité de se suffire à soi-même pour être (al-ghina al-dhâtî) et l'autonomie ontologique, ou nécessité d'être inhérente à l'essence (al-wojûb al-dhâtî), déterminent la situation active (fâ'ilî1a); comparer ci-dessous nº 20 et introd. arabe, p.37, note 11. Notons que le thème des soixante-dix mille voiles étant un locus classicus de la théosophie mystique, ce thème comporte une littérature considérable (Rûzbehân Baqlî Shîrazî, 'Abdorrahman Esfarâvenî, Oâzî Sa'îd Qomî et beaucoup d'autres).

- 16. Risâlat râfi'at al-khilâf 'an wajh sokût Amîr al-mu'minîn. Justification de l'attitude observée par le I<sup>er</sup> Imâm à l'égard des trois premiers khalifes. Le traité fut composé à la demande de Fakhr al-Mohaqqiqîn Hillî (c'est bien à la demande de celui-ci qu'il le fut, cf. notre article in "Mélanges H. Massé", p. 11, et non pas à la demande de Nasîroddîn Kâshânî Hillî, comme nous le fait dire un lapsus, ibid. p.9). On a déjà signalé que Fakhr al-Mohaqqiqîn (ob. 771/1370), dont Sayyed Haydar reçut l'enseignement à Baghdâd, lui avait délivré une ijâzat en 761 h.; réf. in introd. arabe, p. 25, nº 16. (B).
- 17. Risâlat al-'aql wa'l-nafs. Traité de l'intellect et de l'âme, de leur différence et des discussions qui s'y rattachent. Mentionné dans les prolégomènes du Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 4, n° 6 et p. 25, n° 17.

tanzîh'', ainsi que dans son Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 6, nº 17 et p. 24, nº 12. (A).

- 13. Risâlat al-tawhîd. L'auteur y réfère dans son Jâmi' al-asrâr (p. 551), dans un contexte traitant des Noms divins, c'est-à-dire de la différenciation entre l'Essence divine considérée en tant que telle, et cette Essence considérée dans ses "descentes" (tanazzolât) et ses formes épiphaniques (mazâhîr), de sorte que, de quelque Nom qu'on la nomme, chaque Nom en est vrai en fonction de ces épiphanies, "comme nous l'avons indiqué dans la Risâlat al-tawhîd". Il y a un lien entre ce traité et celui qui est porté ci-dessus au n° 4, de même qu'entre ce traité et celui qui est mentionné ci-dessous au n° 35, lequel est donné comme un abrégé du "Jâmi' ar-asrâr"; introd. arabe, p. 24, n° 13. (A).
- 14. Rısalât al-jadâwil al-mawsûma bi-madârij al-sâtikîn fî marâtib al-'ârifîn. "Livre des diagrammes où sont marqués les degrés des pèlerins mystiques, pour traiter des rangs spirituels des gnostiques". Ce livre est mentionné dans les prolégomènes du Nass alnosûs comme "embrassant une centaine de maqâmât osûlîya (stations principales) et un millier de Degrés dérivés (marâtib forû'îya), chaque station se développant en six dérivations." L'ouvrage est en consonance avec le "Kitâb manâzil al-Sâ'irîn" de Khwâjeh 'Abdollah Ansârî; introd. arabe, p. 6, nº 13 et p. 25, nº 14.
- 15. Risâlat al-hojob wa kholâsat al-kotob. "Traité des voiles et quintessence des livres". L'auteur se réfère à ce traité dans son Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 5, nº 8 et p. 25, nº 15. C'est une recherche sur ces mots du verset 69/32: "Sur une chaîne dont la mesure est de soixante-dix coudées", et sur ce propos du Prophète: "Il y a pour Dieu soixante-dix milles voiles de lumière et de ténèbres" (voir introd. arabe, p. 31 note 10, les sources de ce hadîth). La mise en concordance de ces deux textes, estime Haydar Amolî, est d'une extrême difficulté, surtout lorque l'on essaye d'expliquer le compte dans son ensemble et dans les détails. Quand on interprète les textes au sens de mille années, cinquante mille années, trois cent cinquante mille années, c'est en raison de ces deux propos de mystiques, dont l'un déclare: "Je suis de deux ans plus petit que mon Seigneur", et l'autre: "Point de différence entre

exotérique de la shai'at et du point de vue ésotérique de la tarîqat et de la haqîqat (introd. arabe, p. 22, nº 9). On souhaiterait de pouvoir comparer le ta'wîl de notre auteur avec le ta'wîl ismaélien des cinq arkân. Le titre est en consonance avec le titre porté ci-dessus au nº 1 et ci-dessous au nº 27. (A).

- 10. Risâlat al-asmâ' al-ilâhîya wa ta'yîn al-mazâhir la-hâ min al-ashkhâs al-insânîya min Adam ilâ Mohammad. "Traité des Nomt divins et détermination des personnes humaines qui en furent les formes épiphaniques depuis Adam jusqu'au prophète Mohammad". Le thème des mazâhir ou formes épiphaniques est un des thèmes majeurs de la théosophie shî'ite imâmite. L'auteur réfère à ce traité dans son Nass al-nosûs; introd. arabe p. 5; nº 10. M. Osman Yahia remarque que le titre même de l'ouvrage est en consonance avec celui des Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî.
- 11. Risâlat al-amânat al-itâhîya fî ta'yîn al-khilâfat al-rabbânîya. "Traité du dépôt divin confié à l'homme; sur la détermination du khalifat divin". Exégèse spirituelle du verset gorânique 33/72, que l'auteur reprend longuement au cours du Jâmi' al-asrâr, et qui semble constituer pour lui un thème de prédilection. Le dépôt divin que l'homme accepta d'assumer et que les êtres des différents univers avaient refusé, réfère au secret même des saints Imâms et au fondement de l'ésotérisme shî'ite. Si, dans le verset gorânique, l'homme est qualifié de violent et d'inconscient, loin d'être un blâme, cela tourne à sa louange. On retrouve cette exégèse chez d'autres commentateurs shî'ites, par exemple chez Mollâ Fathollâh, Minhâj al-Sâdigîn (en persan, Téhéran 1309 h. l., vol II, ad 33/72). Mais le fardeau divin, l'homme ne peut l'assumer que pour autant qu'il ignore qu'il y a de l'autre que Dieu (cf. notre art. in "Mélanges H. Massé", pp. 14 ss., et notre étude sur Le combat spirituel du shî'isme, in Eranos-Jahrbuch XXX, tout le chap. III). Sayyed Haydar se réfère à ce traité dans son Jâmi' al-asrâr (pp. 3,22), dans le Nagd al-nogûd publié ici à la suite (p. 693), ainsi que dans les prolégomènes de son Nass al-nosûs; introd. arabe, p. 4, n° 7 et p. 23, n° 11.
- 12. Risâlat al-tanbîh fî'l-tanzîh. En persan. Traité de la via negationis ou théologie apophatique. Sayyed Haydar s'y réfère dans son Jâmi' al-asrâr (pp. 3 et 614) sous le titre de "Risâlat al-

- 4. Amthilat al-tawhîd wa abniyat al-tajrîd. En persan. Ce traité consacré aux différents types du tawhîd (étudiés d'autre part dans le Jâmi' al-asrâr) et à la structure de l'acte mental qui isole en sa pureté l'Essence divine, à l'état séparé de ses Noms, attributs et opérations, est conduit en comparaison avec les Lama'ât du célèbre poète mystique persans Fakhroddîn 'Irâqî (ob.686/1287). Il est cité dans le Jâmi'al-asrâr p. 614, où l'auteur explique, nous l'avons signalé, qu'il écrivit ce traité et quelques autres en persan, pour la raison compréhensible que ces livres lui avaient été demandés par des Persan lisant plus facilement le persan que l'arabe; il le cite également dans les prolégomènes du Nass alnosûs; introd. arabe p.6, nº 18 et p.20, nº 4. (A).
- 5. al-Bahr al-khidamm fî tafsîr al-Qorân. Le Grand Océan; sur le commentaire du Qorân. Ce titre rappelle ou annonce le titre porté ci-dessous au n° 30; introd. arabe, p.20, n° 5.
- 6. Talkhîs istilâhât al-sûfîya. Brève analyse du lexique technique des soufis; introd. arabe, p. 10, nº 3.
- 7. Jâmi' al-asrâr wa manba' al-anwâr. "La Somme des doctrines ésotériques et la Source des lumières". C'est la grande Somme de philosophie shî ite publiée ici même. L'auteur y réfère dans son Naqd al-noqûd (ci-dessous n° 25), traité sur la connaissance de l'être que nous publions ici à la suite de ce grand ouvrage (cf. p. 693). Il y réfère également dans les prolégomènes du Nass al-nosûs, sous la variante (exceptionnelle) de Majma' al-asrâr; réf. et mss. in introd. arabe, p. 5, n° 1 et p. 21, n° 7. L'ouvrage comporte de multiples allusions autobiographiques (pp. 3, 4-5, 7, 88, 108, 254-255, 367, 549, 551, 614). Nous en avons traduit quelques extraits dans les pages qui précèdent, et indiquerons plus loin le sommaire de l'ouvrage (ci-dessous, IV). L'auteur en a lui-même donné un résumé dans le traité porté ci-dessous au n° 35. (B).
- 8. Jâmi' al-haqâ'iq. En persan. G'est apparemment aussi une Somme de théosophie shî'ıte; l'auteur s'y réfère au cours du grand ouvrage précédent; introd. arabe p. 22, n° 8. (A).
- 9. Risâlat al-arkân. Cité dans le Jâmi' al-asrâr (p. 3). L'auteur y développe l'interprétation des cinq Piliers de la religion islamique (la Prière, le jeûne, l'aumône, le pélerinage, le combat pour la foi), interprétation menée successivement du point de vue

que les corrections éventuelles. Nous n'avons pas tenu compte des variantes ou abréviations de titres que M. Osman Yahia a relevées minutieusement de son côté. Ces variantes sont précieuses pour l'identification de nouveaux manuscrits, mais elles n'intéressent pour le moment que l'arabisant, et en tout état de cause aucune ne constitue un article de plus dans la bibliographie de notre Sayyed. De même les références aux répertoires bio-bibliographiques ne concernent que l'arabisant; elles ne seront donc pas répétées ici, mais on signalera, le cas échéant, leur présence dans l'introduction arabe. Notre imprimerie ne disposant pas de caractères munis de signes diacritiques, nous nous excusons d'avoir simplifié à l'extrême notre transcription. Le hamza et la 'ayn sont l'un et l'autre représentés par une simple apostrophe. Enfin il a été tenu compte de l'orthographe persane de certains mots arabes, afin de ne pas avoir à changer d'orthographe selon que le même mot figure dans un contexte arabe ou dans un contexte persan (v.g. haqiqat, non pas haqiqa).

- 1. al-Arkân fî forû' sharâyi' ahl al-îmân. Réf. in introd. arabe § 5, p. 19, n° 1 (là-même lire, bien entendu, forû', non pas forûgh, dû à une malheureuse coquille); à comparer avec les titres portés ci-dessous aux articles 9 et 27.
- 2. Asrâr al-sharî'at wa anwâr al-haqîqat. "Traité des sens ésotériques de la Loi religieuse et des lumières de la vérité spirituelle". Mentionné par l'auteur dans son Jâmi' al-asrâr, pp.88 et 367 du présent volume, ainsi que dans les prolégomènes de son Nass al-nosûs (c'est-à-dire dans les prolégomènes de son commentaire sur les Fosûs d'Ibn 'Arabî, infra n° 34); introd. arabe, pp. 5 6 et p. 19; n° 2. Exposé de la sharî'at et de la haqîqat, et caractérisation des hommes de l'une et de l'autre, en fonction de cette sentence du Prophète: "La sharî'at (la Loi), ce sont mes paroles; la tarîqat (la voie spirituelle), ce sont mes actes; la haqîqat (la vérité ou réalisation spirituelle), ce sont mes états intérieurs"— et en fonction de ce verset qorânique: "Pour chacun d'entre vous Nous avons institué une loi et une voie" (5/52), et de cet autre: "Vous êtes triplement partenaires" (56/7).
- 3. Istilâhât al-sûfîya. Sur le lexique technique des soufis. Réf. in introd. arabe, p. 19, n° 3.

## ESQUISSE BIBLIOGRAPHIQUE

La liste qui suit, récapitule l'ensemble des indications qui précèdent et correspond à celle qu'a établie de son côté M. Osman Yahia (introd. arabe § 5, pp. 19 à 35). Elle est donnée ici principalement à l'intention du philosophe qui, n'étant pas ou n'étant pas encore arabisant, désirera prendre une vue d'ensemble de l'œuvre de Sayyed Haydar Amolî. La liste est strictement alphabétique; à la fin de chaque article, nous indiquons éventuellement par l'un des sigles A, B, C, la période à laquelle, suivant les propres indications de l'auteur, il est possible de rapporter telle et telle de ses œuvres. Certaines d'entre elles appellent dès maintenant quelques remarques que nous développerons, au moins pour prendre date. Telle qu'elle est établie, cette bibliographie constitue un premier répertoire qui, nous l'espérons, n'est pas définitif (pas plus que ne l'était la liste que nous avions établie, il y a quelques années, et qui est maintenant largement dépassée). Au fur et à mesure que se laisseront découvrir les manuscrits des œuvres qui ne sont encore pour nous que des titres, cette bibliographie pourra être améliorée et perfectionnée. Pour le moment, nous recensons trente-cinq titres (y compris le Kashkûl dont l'attribution est plus que douteuse). Haydar Amolî, de son côté, en faisant le compte de ses productions, parlait d'une quarantaine de traités. Il en reste donc probablement à découvrir.

N. B. La liste établie per M. Osman Yahia suit naturellement l'ordre alphabétique arabe. Notre transcription française suit à son tour rigoureusement cet ordre, afin de maintenir un seul et même ordre de numérotation dans l'inventaire bibliographique. Cette unité est nécessaire pour faciliter aussi bien les citations

de son monumental Tafsîr ésotérique du Qorân en sept volumes (bibliogr. nº 30) que, selon ses propres déclarations, il acheva en 777 h, antérieurement au commentaire sur les Fosûs où ce Tafsîr est cité. Il fut occupé en second lieu par la rédaction du Nass al-nosûs ou commentaire des Fosûs d'Ibn 'Arabî (bibliogr. nº 34), livre qu'il pouvait regarder comme inspiré, puisque le Prophète en avait eu connaissance dans le Malakût, et l'avait transmis en songe au Shaykh al-akbar; la gnoséologie shî'ite admet et explique semblables cas d'inspiration (ilhâm) survenant au cours du cycle de la walâyat, après la clôture du cycle de la prophétie. Bien entendu, si dans les prolégomènes de ce commentaire, Haydar Amolî parle de l'ouvrage en quelque sorte au passé, cela peut indiquer que les prolégomènes ont été écrits après le corps du commentaire luimême, ou bien qu'il s'agit d'une nouvelle édition de ces prolégomènes.

Après cela, nous ne pouvons plus mentionner que le "Traité des Hautes Sciences" (R. al-'olâm al-âliya, bibliogr. nº 19) qui, selon Modarris Tabrîzî 26, fut achevé en 787/1385. Sans doute est-ce un résumé de toute sa métaphysique théosophique, produit par Sayyed Haydar à l'apogée de sa maturité. Nous espérons pouvoir en dire plus un jour proche, puisque M. Osman Yahia a constaté la présence de l'autographe, conjointement avec l'autographe des volumes du Tafsîr, dans le trésor du sanctuaire de l'Imâm à Najaf. Mais à partir de 787/1385, nous perdons les traces de Sayyed Haydar Amolî en ce monde. A cette époque, est proche de déferler sur le Mazandéran le tourbillon de l'invasion de Tamerlan, et rien n'indique que notre Sayyed soit jamais retourné en son pays natal. Quoi qu'il ait pu advenir de lui, Sayyed Haydar Amolî avait pleinement rempli sa tâche en ce monde; la philosophie shî'ite lui doit un de ses plus hauts monuments de pensée et de spiritualité.

sur l'être. 6) La Risâlat naqd al-noqûd fî ma'rifat al-wojûd (bibliogr. n° 25). C'est le second traité publié dans le présent livre, traité qui est le résumé de la grande Risâlat al-wojûd, et qui est daté de Najaf 768 h.

3) Période C. Bibliographiquement, cette période, seconde partie de la période iraqienne, est celle qui s'étend depuis l'année 768 h. jusqu'à la date du livre le plus tardif de Haydar Amolî qui nous soit connu jusqu'ici, à savoir 787/1385. Reprenons une dernière fois la suite de l'autobiographie B. «Après tout cela, écrit Haydar Amolî, Dieu m'ordonna l'herméneutique spirituelle (ta'wîl) du saint Qorân. Je l'écrivis en entier après cela, et il forme une œuvre en sept volumes. Je lui donnai comme titre: "La circonférence (l'Océan) suprême et la montagne culminante; sur l'herméneutique spirituelle du précieux et inébranlable Livre de Dieu'' (al-Mohît al-a'zam wa'l-tawd al-ashamm fî ta'wîl Kitâb Allâh al-'azîz al-mohkam). C'est un ouvrage qui, grâce à la sollicitude du Souverain qui possède la puissance et la gloire, a été produit au maximum de la beauté et de la perfection, et qui se présente avec une éloquence et une clarté achevées, si bien que rien de pareil ne m'a précédé en quelque chose de pareil, ni quant à la composition et la structure, ni quant à la recherche approfondie et la mise en ordre... L'indication en a été portée également dans le fibrist qui précède 24.

«Ensuite Dieu m'ordonna de commenter les Fosûs al-hikam, livre qui remonte à l'Envoyé de Dieu et que celui-ci communiqua en songe au shaykh suprême, Mohyiddîn Ibn 'Arabî, en lui adressant ces paroles: "Transmets-le aux hommes de Dieu, à ceux qui en sont dignes et qui sont aptes à le comprendre"— comme nous l'avons indiqué dans le fibrist. J'en entrepris donc le commentaire en conséquence de ce que je viens de rappeler. Et cela après que j'eus pris séjour à Najaf (al-Mashhad al-moqaddas) pendant trente ans, de la manière que j'ai mentionnée. Je le commençai en l'année 781 de l'hégire et l'achevai en l'année 782 (1380). Il fut donc achevé en l'espace d'une année, voire un peu moins. J'avais alors soixante-deux ans 25.»

Au cours de cette seconde partie de sa période iraqienne, Sayyed Haydar fut donc occupé en premier lieu par la rédaction donc en gros antérieurement à l'année 752 h. Ce sont, dans l'ordre alphabétique et en négligeant les légères variantes ou abréviations dans la forme des titres 28: 1) Asrâr al-sharî'at wa anwâr al-haqîqat (bibliogr. n° 2). 2) Amthilat al-tawhîd (bibliogr. n° 4). 3) Jâmi' al-haqâ'iq (bibliogr. n° 8). 4) Risâlat al-arkân (bibliogr. n° 9). 5) Risâlat al-amânat (bibliogr. n° 11). 6) Risâlat al-tanzîh (bibliogr. n° 12). 7) Risâlat al-tawhîd (bibliogr. n° 13). 8) Risâlat montakhab al-ta'wîl (bibliogr. n° 23).

2) Période B. C'est la première des deux parties qu'en fonction des points de repère bibliographiques, nous proposons de distinguer dans la période iragienne de la vie de Sayyed Haydar; elle va de l'année 752 h. jusqu'à l'année 768 h. Dans l'autobiographie B, Haydar Amolî déclare qu'après le Jâmi' al-asrâr il entreprit la rédaction d'un "traité sur l'être". Or, dès le début du second traité publié dans le présent volume, 'traité de la connaissance de l'être'', nous apprenons que ce traité est le résumé d'un traité beaucoup plus ample, une Risâlat al-wojûd ou "traité sur l'être ". Ce traité beaucoup plus ample est précisément celui que l'autobiographie B désigne comme ayant été entrepris à la suite du Jâmi' al-asrâr. Or le traité qui en est le résumé, fut composé à Najaf et est daté de 768 h., ce qui nous donne le point de repère bibliographique permettant de délimiter la période B. Ce résumé, publié ici, mentionne, outre le Jâmi' al-asrâr, deux traités mentionnés déjà dans celui-ci (bibliogr. nº 11 et 23), et surtout le grand "traité sur l'être" dont ce résumé donne la quintessence.

Il semble donc que nous puissions situer au cours de cette période B, c'est-à-dire entre les années 752 et 768 h, la rédaction des ouvrages suivants: 1) Le Jâmi' al-asrâr lui-même, dont la date est notre premier point de repère (bibliogr. n° 7). 2) La Risâlat al-ma'âd, nommée ci-dessus par Sayyed Haydar (bibliogr. n° 22). 3) La Risâlat râfi'at al-khilâf (bibliogr. n° 16), composée à la demande de Fakhr al-Mohaqqiqîn (ob. 771) dont Sayyed Haydar fut l'élève au début de sa période iraqienne. 4) Les Masâ'il âmolîya (bibliogr. n° 31), ou questions échangées avec le même Fakhr al-Mohaqqiqîn, lequel avait délivré son Ijâzat à Sayyed Haydar en 761 h. 5) La Risâlat al-wojûd fî ma'rifat al-ma'bûd (bibliogr. n° 26), ou le grand traité

risée de multiples inspirations. "Et voici que Dieu, continue notre Sayyed, m'ordonna de révéler certaines de ces choses à l'élite de ses serviteurs. Je me mis donc à composer, comme il le fallait, un livre sur le tawhîd et ses aspects ésotériques (asrâr). Je l'écrivis en très peu de temps et lui donnai comme titre: "Somme des doctrines ésotériques et Source des lumières" (Jâmi' al-asrâr wa manba' al-anwâr). Ensuite, je me mis au "Traité de l'être, sur la connaissance de Dieu" (R. al-wojûd fî ma'rifat al-ma'bûd). Ensuite j'entrepris le "Traité de l'eschatologie, sur le retour des hommes à leur principe" (R. al-ma'âd fî rojû al-'ibâd). Ensuite j'entrepris la rédaction d'un certain nombre de traités et de livres, le tout atteignant un ensemble de quarante traités et livres, tant en arabe qu'en persan" (cf. texte, introd. arabe, p. 12).

L'on constate donc que le grand ouvrage publié dans le présent volume, Jâmi' al-asrâr, fut composé au début de la période iraqienne, comme Sayyed Haydar le répète à deux reprises dans son Nass al-nosûs. Il est donc permis d'en situer la composition aux alentours de l'année 752 h. Or, au début du Jâmi' al-asrâr (§3), Haydar Amolî écrit ceci: «J'avais achevé de composer ma Risâlat montakhab al-ta'wîl (anthologie d'herméneutique spirituelle), embrassant l'explication des livres de Dieu, livres extérieurs et livres intérieurs (littéralement : livres "aux horizons" et livres "dans les âmes"), l'explication de leurs lettres, de leurs mots, de leurs versets, la correspondance de ceux de la première catégorie avec ceux de la seconde; puis la Risâlat al-arkân, contenant l'explication des cinq Piliers de la pratique religieuse, lesquels sont la Prière canonique, le jeûne, l'aumône, le pélerinage, le combat pour la foi, du triple point de vue de la sharî'at. de la tarîqat et de la haqîgat; puis d'autres traités encore, tels que Risâlat al-amânat, Risâlat al-tanzîh et quelques autres, - lorsque plusieurs de mes vertueux frères me demandèrent avec insistance d'écrire à leur intention un livre qui fût une Somme renfermant l'ensemble de la théosophie (asrâr Allâh), de la prophétologie (asrâr al-Anbiyâ'), de l'imamologie (asrâr al-Awliyâ'), et tout particulièrement la théosophie du tawhîd ... » Ce livre, ce fut le Jâmi' al-asrâr.

Les huit titres d'ouvrages mentionnés dans ce Jâmi' al-asrâr réfèrent donc à des ouvrages composés antérieurement à celui - ci,

en premier lieu dans autobiographie B, ainsi qu'à l'inventaire des titres figurant dans l'es répertoires qui malheureusement ne font le plus souvent que se recopier les uns les autres (cf. les ouvrages de références cités in introd. arabe pp. 9-10, et note additive pp. 35 ss.); il s'est efforcé, d'après les dates indiquées par Haydar Amolî, d'en fixer l'ordre de succession chronologique. C'est ainsi que dans le premier traité publié ici-même, le Jâmi' al-asrâr, Haydar Amolî cite huit titres de traités composés antérieurement par lui. Dans le second traité publié ici, le "Traité de la connaissance de l'être', l'auteur cite quatre titres (l'un d'eux l'était déjà dans l'ouvrage précédent). Dans l'autobiographie B, c'est-à-dire dans les prolégomènes du Nass al-nosûs, le grand commentaire des Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî, cité ici d'après le ms. Jârollah (Carullah) 1033, à Istanbul, Haydar Amolî cite vingt-etun titres de ses ouvrages antérieurs (introd. arabe, pp. 1 à 8). De ce minutieux inventaire nous esquisserons ici une rapide synthèse. Comme nous l'avons dit, nous distinguons avec M. Osman Yahia, dans la productivité de notre Sayyed, deux périodes, ou plus exactement trois périodes, que nous désignons respectivement comme périodes A, B, C. La période A est la période iranienne. Les périodes B et C sont les deux subdivisions que, du point de vue bibliographique, on peut introduire dans la période iraqienne, laquelle commence avec l'expatriement volontaire, lorsque Sayyed Haydar quitte Amol à l'âge de trente ans.

1) Période A. Par les textes cités ci-dessus, nous savons que Sayyed Haydar, né à à Amol en 720 h., y reste, après ses voyages d'étudiant, jusqu'à l'âge de trente ans, en 750 h. Comme d'autre part il nous affirme que le Jâmi' al-asrâr fut au nombre de ses premières productions peu après son arrivée en Iraq, l'on peut admettre que tous les ouvrages cités dans Jâmi' al-asrâr ont été composés au cours de sa période iranienne, disons entre l'âge de vingt-cinq et trente ans, ou au plus tard au début de sa période iraqienne.

Reprenons en effet le récit de l'autobiographie B au point où nous l'avons laissé précédemment (supra p. 23). Haydar Amolî est allé à La Mekke et à Médine, où il comptait se fixer; sa santé le contraint à revenir en Iraq; c'est une période féconde, favo-

a dit: "Ma qibla est entre l'Orient et l'Occident", et c'est cela qui est désigné comme religion éternelle (Dîn qayyim) dans ce verset: "Ceci est la religion éternelle, mais la majorité des gens ne le savent pas" (12/40), parce que tout le reste n'est qu'opinion à l'égard de la religion (...). C'est pourquoi je dis à son sujet ce qu'a dit le plus profond et le plus éminent des hommes, et c'est ce verset même: "Ceci est ma voie; elle est droite; suivez-la" (6/154)...»

§ 1296. «Je dirai encore à la fin de ce livre ce que j'avais dit au commencement (§ 8), parce que les fins dernières sont le retour aux origines. C'est par là que je clôturerai ce livre, et c'est ce poème (d'Ibn 'Arabî): "Jusqu'à ce jour je récusai mon compagnon — Lorsque mon cœur ne professait pas la même religion que lui — Désormais mon cœur est devenu capable de toutes formes — C'est une prairie pour les gazelles et un couvent pour les moines chrétiens — Un temple pour les idoles et la Ka'ba du pèlerin — Les tables de la Tora et le livre du Qorân — Je professe la religion de l'amour, et quelque direction que prenne sa monture — L'amour est ma religion et ma foi 22'".

Tout se passe comme si pour notre Sayyed ce célèbre poème d'Ibn 'Arabî était le symbole de foi secret du "croyant éprouvé", du "shî'ite intégral", le symbole aussi de l'intégration d'Ibn 'Arabî à la gnose shî'ite. La récurrence de ce poème à la fin d'un livre qui comporte des développement philosophiques et théosophiques ardus, est éminemment caractéristique de la "manière" de Haydar Amolî, une "manière", disions-nous, qui à son insu met en œuvre un procédé d'orchestration souverain. A quiconque poserait trop brutalement la question, la récurrence du poème répond comme répond une phrase musicale, disant ce qu'elle a à dire sans le dire avec des mots, lesquels aussi bien seraient empêchés de le dire.

La biographie rapidement esquissée ici appelle encore quelque complément, en vue de préparer l'esquisse bibliographique qui va suivre. Comme nous l'indiquions ci-dessus, M. Osman Yahia s'est livré à un patient inventaire des titres que mentionne Haydar Amolî lui-même dans les traités que nous connaissons jusqu'ici,

Connaissance théosophique (haqîqat)".

Mieux encore. Lorsqu'un théosophe shî'ite s'exprime ainsi, ce n'est pas la personne empirique des Imâms, leur fugitive apparition historique, qu'il a en vue, mais leur entité éternelle précosmique, leur appartenance au plérôme de la Réalité Mohammadienne éternelle (Haqîqat Mohammadîya). "Ils sont, écrit encore Haydar Amolî, les khalifes de Dieu sur sa Terre et dans son Ciel; ils sont les formes épiphaniques (mazâhir) de sa sublimité et de sa majesté, dans le monde visible aux sens (Molk) comme dans le monde suprasensible (Malakût)." Voilà pourquoi le shî'ite se condamne à rester au-dessous de lui-même, tant qu'il ne réalise pas le type intégral du spirituel proposé dès l'origine par les saints Imâms. Haydar Amolî n'est ni un novateur ni un isolé; les hadîth mis en œuvre tout au long de ses livres le font apparaître comme l'interprète fidèle de l'enseignement intégral des Imâms. L'idéal spirituel qu'il s'est efforcé de typifier dans sa vie et dans sa personne, jusqu'à prendre la décision déchirante que lui imposait sa vocation, c'est le type spirituel que nous retrouvons si abondamment représenté, nonobstant sa diversité, dans le shî'isme iranien, chez des hommes tels que Mîr Dâmâd, Sadıâ Shîrâzî, Mohsen Fayz, Qâzî Sa'îd Qomî, Shaykh Ahmad Ahsa'î, et tant d'autres.

§ 1295. «On ne doit se prononcer sur la foi personnellement professée par l'auteur du présent livre, qu'en fonction du point de vue qui y a été soutenu du commencement à la fin, mais après l'avoir médité et approfondi comme il convient. Je veux dire que l'auteur de ce livre entend n'être reconnu que comme quelqu'un qui cumule les secrets des prophètes et des Awliyâ, à la fois selon l'exotérique et selon l'ésotérique que l'on désigne respectivement comme la sharî'at, la tarîqat et la haqîqat, donc en fonction de la réunion véritablement réalisée de l'exotérique et de l'ésotérique. Telle est la position la plus parfaite, le degré le plus élevé, celui auquel on s'est référé ici à maintes reprises, si bien que l'auteur ne se compte ni parmi les simples shî'ites ni parmi les simples soufis, mais comme caractérisé par la position mohammadienne (maqâm mohammadî), laquelle est la position qui totalise les deux positions, exotérique et ésotérique. Le Prophète

comme je te l'ai fait comprendre en t'expliquant qui est le croyant éprouvé et qui est le croyant non éprouvé.»

C'est en effet la question décisive que Haydar Amolî a exposée longuement dans son livre, en se fondant essentiellement sur les traditions des saints Imâms. Le croyant éprouvé c'est le shî'ite intégral, non pas le "simple shî'ite" dont il était question ci-dessus, et qui se contente de la religion extérieure ou exotérique. Ce n'est pas non plus le "simple soufi", vitupérant les shî'ites, parce qu'il a oublié les origines de sa khirqa et oublié que les premiers soufis furent des disciples des Imâms. Haydar Amolî a rappelé encore, il y a quelques lignes, qui étaient les vrais soufis; à leurs noms il aurait pu ajouter celui de Sa'd Hamûyî, puisqu'il le cite lui-même et devait connaître son lien de dévotion personnelle avec l'Imâm caché. Il reste que c'est cette notion de "croyant éprouvé" qui doit permettre de surmonter ce face à face du shi'isme et du soufisme, en rappelant ce que sont leurs origines. Le type de spirituel qui en résulte, le shî'ite intégral, c'est celui-là même, si nous nous en rapportons à l'exorde du livre, que Haydar Amolî a conscience de représenter en ce monde. Il sait aussi que c'est à cela que l'on aspire autour de lui, puisque si certains de ses frères lui ont demandé, à lui, de composer le livre Jâmi' al-asrâr, c'est précisément parce qu'ils avaient discerné en lui cette spiritualité du shî'isme intégral, cumulant la sharî'at et la haqîqat, l'exotérique et l'ésotérique, et qui ne fait rien d'autre que de mettre en œuvre l'enseignement intégral des saints Imâms 21. Ce qu'il faut surmonter, c'est ce préjugé commun aux simples shî'ites comme aux soufis sunnites (lesquels sont en quelque sorte, à leur insu, les représentants du shî'isme in partibus Sunnitarum), à savoir que les saints Imâms n'auraient pas eu la connaissance des hautes sciences. Sayyed Haydar est le porte-parole de tous les 'orafà shî'ites, lorsqu'il affirme qu'en vérité "il n'est point de connaissance dont les saints Imâms ne soient la source; point de secret gnostique dont ils ne soient la mine; ils sont les chefs des docteurs de la Loi (sharî'at); ils sont les guides de ceux qui suivent la Voie mystique (tarîqat); ils sont les pôles de ceux qui sont les piliers de la

parler, ou s'il s'en instruit dans les livres, qu'il se représente en pensant à eux les plus anciens, les plus doctes et les plus éminents des soufis, tels que Salmân Fârsî, Oways al-Qaranî, les Ahl al-siffa etc., ou encore Miqdâd, Abû Dharr, 'Ammâr, et après eux Komayl ibn Ziyâd, Abû Yazîd Bastâmî, Jonayd Baghdâdî, lesquels étaient les disciples des Imâms immaculés, leurs élèves et les dépositaires de leurs secrets, comme je te l'ai fait comprendre dans le premier chapitre. »

De même, s'adressant aux shî'ites, notre Sayyed précise quels sont ceux qu'ils vise, les shî'ites imâmites duodécimains, à l'exclusion de toute autre branche du shî'isme, parce que les imâmites sont ceux dont les doctrines, quant aux osûl. ont pour fondement le nass (l'investiture) et la 'ismat (l'impeccabilité) des Imâms, et, quant aux forû', leurs traditions reposent sur la transmission authentique depuis le Prophète et les Imâms. Ce sont ceux dont il est dit: "Dieu suscitera des hommes qu'il aimera et qui l'aimeront" (5/69, § 1292). Les dernières pages récapitulent alors les thèses soutenues tout au long du Jâmi' al-asrâr. Il y a ceux que l'on peut appeler les simples shî'ites et les simples soufis; du moins, les uns et les autres devraient-ils se respecter mutuellement, en comprenant qu'ils sont complémentaires les uns des autres. Mais ce n'est là qu'une première étape irénique, à partir de laquelle la conclusion finale recueille l'enseignement de tout le livre, en définissant encore ce qu'est le shî'ite au sens vrai, le shî'ite intégral.

§ 1293. «Ce qui fait la dignité des deux groupes (shî'ites imâmites et soufis) et détermine leur rang, ou mieux dit leur vérité spirituelle, c'est qu'ils sont tous deux les porteurs des secrets des prophètes et des Awliyâ, selon l'exotérique et selon l'ésotérique, parce que les prophètes et les Awliyâ cumulaient la totalité des secrets divins, selon l'exotérique et selon l'ésotérique. C'est qu'en effet les shî'ites assument la charge de leurs prescriptions et de leurs secrets selon l'exotérique et la sharî'at, tandis que les soufis assument la charge de leurs doctrines et de leurs secrets selon l'ésotérique et la vérité spirituelle (haqîqat), bien que les soufis en réalité ce soient également les shî'ites,

prendrons maintenant quelques paragraphes de la péroraison du livre. L'auteur nous explique pourquoi il écrivit tantôt en arabe, tantôt en persan. Puis il s'adresse de nouveau aux soufis et aux shî'ites, pour préciser quels sont ceux qu'il vise, et rappeler aux uns et aux autres le terme auquel les assignait déjà l'exorde du livre. Et c'est alors la toute dernière page, où la récurrence d'un motif emprunté à l'un des plus célèbres poèmes d'Ibn 'Arabî, résonne à la façon d'un motif qu'amplifie une puissante composition orchestrale.

§ 1289. «Si la parole de Dieu n'est point différenciée au sens vrai par la différence des langues, tout en l'étant au sens figuré, quand elle est manifestée en hébreu, en syriaque, en arabe etc., de même les propos des théosophes ne sont point différenciés par la différence des modes d'expression et la diversité des langues, qu'ils s'expriment en arabe ou en persan, en indien ou en grec. Il n'y a donc pas lieu de reprocher ici à l'auteur la défectuosité des mots et la faiblesse de la composition, car l'auteur lui-même en convient et s'en excuse...

§ 1290. «En outre, si ceux qui ont demandé le présent livre n'avaient pas été familiers avec la langue arabe, l'auteur n'aurait pas traité en arabe le sujet qu'il se proposait. Car il n'a fait que manifester son propos dans une langue qu'exigeaient de lui ceux qui le lui demandaient, à cause de leur familiarité avec cette langue et de la rapidité avec laquelle ils la comprennent (...). C'est pourquoi j'ai écrit un certain nombre de livres et de traités en persan, quand ceux qui me le demandaient étaient des Persans et me priaient d'écrire en persan, par exemple Jâmi al-haqâ iq (bibliogr. nº 8), Risâlat al-tanzîb (bibliogr. nº 12), Amthilat al-tawhîd (bibliogr. nº 4) etc.

§ 1291. «Autre chose. Lorsque l'on m'entend parler des sousis, que personne ne suppose, avant de s'être informé de leurs principes et de leurs doctrines de base, que je parle des sousis qui existent à l'époque que voici, car ce ne sont point des sousis au sens vrai, pas plus que les savants de ce temps ne sont des savants au sens vrai. Non pas, si ce qui concerne les sousis se présente à la pensée du lecteur, ou s'il entend quelqu'un d'autre en

tahan) est celui qui, en assumant la cause et l'enseignement des saints Imâms, cumule la totalité: sharî'at, tarîqat et haqîqat. C'est pourquoi, face au shî'ite qui en reste à la sharî'at, c'est le soufi qui est le vrai shî'ite. Mais, face au soufi anomien ou oublieux des origines de sa khirqa, c'est le shî'ite intégral qui est le vrai soufi. Tout l'effort de Haydar Amolî, au cours du grand livre Jâmi' al-asrâr, sera donc de convaincre les deux groupes, shî'ites et soufis, qu'ils ne peuvent se passer l'un de l'autre. La thèse fondamentale en est celle-ci: les vrais shi'ites sont les soufis, - proposition dont le sens ne s'entend que par la réciproque : les vrais soufis sont les shî'ites. Il est saisissant de lire à la file l'exorde et la péroraison du livre. Comme nous avons traduit ailleurs cet exorde 10, nous insisterons ici sur les pages finales, le "sceau du livre" en forme de testament spirituel, car de telles pages dessinent la caractérologie de notre Sayyed mieux que toute autre considération, et en nous dévoilant l'univers spirituel dont il est le témoin, elles nous font mesurer l'importance et le courage de son projet.

Déjà au § 506 (pp. 254-255 du présent livre), Sayyed Haydar s'exprime ainsi: «Il importe que tu saches que notre propos en menant cette discussion avec toi et avec d'autres, n'est ni le zèle fanatique ni la controverse, Dieu nous en préserve! non pas, notre but est d'amener la concorde entre les uns et les autres, de conduire chacun d'entre vous à sa vérité... Sinon, il y a longtemps que par la sollicitude de Dieu et l'excellence de son aide, j'en ai fini avec ce genre de choses, car depuis vingt ans je suis témoin de la situation telle qu'elle est, ainsi que je l'ai mentionné dans mon introduction au présent livre. Je suis délivré de ces ténèbres et suis sorti de ces abîmes, c'est-à-dire des ténèbres de la contestation et de la controverse, des abîmes du fanatisme et de la discussion, et j'en rends gloire à Dieu... Et dans cet état qui est mien, je récite certain poème qui le fut déjà antérieurement à moi, - parce qu'il est parfaitement approprié à mon expérience, et c'est ce poème que fréquemment ma langue se plaît à articuler: Je t'aime de deux amours, un amour de passion - Et un amour dont Toi seul es digne... 20 »

Dans ces quelques lignes, comme en tant d'autres passages, la personnalité de notre Sayyed transparaît toute en un éclair. Nous étaient là, tout en me regardant moi-même avec curiosité."

L'un et l'autre songe illustrent typiquement l'état intérieur vécu par notre Sayyed après qu'il eut consommé la rupture avec le temps de sa jeunesse encore toute proche, pour se consacrer entièrement au service divin; il visualise ainsi en songe une expérience bien connue en psychologie mystique: la naissance spirituelle de l'homme nouveau. Nous avons de lui d'autres récits de visions, notamment la vision dans le ciel nocturne de Baghdad (en songe ou à l'état intermédiaire, il ne précise pas) d'un diagramme flamboyant dans lequel se projette sa ferveur shî'ite: les noms des "Quatorze Immaculés" inscrits en lettres de feu dans des cercles de lapis lazuli, disposés en un immense quadrilatère sous le ciel étoilé 18.

Dans toute la mesure où il est exact de dire que chaque homme est ce qu'est son amour, et où par conséquent nous ne pouvons vraiment comprendre un homme qu'en fonction de son amour, de tout ce qui fut la raison d'être et le sens de sa vie, les songes de Haydar Amolî, comme tous ceux de ses confrères (un Rûzbehân, un Shams Lâhîjî, un Mîr Dâmâd etc.), sont à interpréter conjointement avec son œuvre, à laquelle il a confié son dessein le plus intime. Or, le projet de Haydar Amolî, celui auquel adhère toute la force de son amour, parce qu'il en est l'expression même, est parfaitement net. Sayyed Haydar est un shî'ite imâmite, pour qui le shî'isme constitue l'Islam intégral et l'ésotérisme de l'Islam. Il constitue l'Islam intégral, parce qu'il est fondé à la fois sur la sharî'at, la tarîqat et la haqîqat; il est l'ésotérisme de l'Islam, parce que la hagîqat est l'ésotérique de la sharî'at qui en est l'exotérique, et parce que ceux qui sont à la fois les trésoriers et les trésors (les dispensateurs et le contenu) de cet ésotérique, ce sont les saints Imâms. Or, la situation à laquelle il doit faire face est celle-ci: les shî'ites vitupèrent les soufis, et les soufis vitupèrent les shî'ites. Les shî'ites s'en tiennent alors à la seule sharî'at, à la religion extérieure; les soufis oublient l'origine de leur khirqa et laissent la haqiqat, la religion intérieure, suspendue dans le vide. Les uns et les autres commettent la même faute en affectant de croire que l'enseignement des saints Imâms ne concerne pas les hautes sciences, alors qu'ils en furent les initiateurs. Le croyant éprouvé (mu'min momet de hautes connaissances, de vérités et de perceptions subtiles, qu'il est impossible d'analyser en détail d'aucune manière, parce qu'il s'agit là de Verbes de Dieu (Kalimât Allâh) qui ne sont susceptibles ni d'être nombrés, ni d'aboutir à une fin, ni d'être interrompus.'

Cette longue page ne nous fait pas connaître seulement le cadre extérieur et la chronologie d'une aventure spirituelle; elle nous fait pressentir le secret de l'homme, la norme intérieure personnelle, inflexible, et irréductible à toute autre. Elle vibre d'une émotion contenue où se trahissent les dons qui ont fait de Haydar Amolî ce qu'il fut. A rechercher ce qui caractérise au mieux sa personnalité, il faut signaler encore la vivacité de l'imagination active, c'est-à-dire la capacité de percevoir le monde suprasensible au niveau du monde imaginal ('âlam al-mithâl). Cette capacité atteint au degré de la perception visionnaire qui s'exerce tantôt en songe, tantôt dans un état intermédiaire. Haydar Amolî nous a laissé le récit de plusieurs de ses songes et de ses visions, notamment celui de deux songes qu'il eut à Ispahan, pendant l'étape qu'il fit en cette ville au cours du grand voyage qui, de son Tabarestan natal, devait le mener aux lieux saints shi'ites (texte, introd. arabe, pp. 14 ss.).

"Sache que j'étais en voyage, mon itinéraire passant par Ispahan. Mon but était Baghdad, afin de visiter les lieux saints des Imâms et de faire mon pèlerinage au Temple sacrosaint de La Mekke, tant pour m'y acquitter d'une obligation qu'en vue d'y prendre séjour. Alors voici qu'une nuit d'entre les nuits, j'eus cette vision en songe: je me trouvais au milieu du sûq des marchands d'étoffe à Ispahan. Je contemplais mon corps gisant sur le sol, étendu dans toute sa longueur. Il était mort, enveloppé dans un linceul blanc, et moi je prenais un intérêt de curiosité à le regarder, en m'émerveillant de la situation: comment suis-je là debout, et comment en même temps suis-je un mort jeté là? Je restai dans cet état jusqu'à mon réveil. Une autre fois, en songe à Ispahan également, j'étais adossé à la boutique de certain compagnon... Sur mes épaules il y avait un vase d'étain doré semblable au vase de certains porteurs d'eau qui circulent parmi les gens et leur donnent à boire... Et moi je donnais à boire à ceux qui Shâh Katkhodâ<sup>16</sup> — que Dieu donne à l'un et à l'autre le paradis pour demeure. J'étais à cette époque âgé de trente ans.

"J'eus à affronter de cette façon, jusqu'au moment de mon arrivée à La Mekke, toutes sortes d'épreuves et toutes espèces de combats; il ne me faudrait pas moins de plusieurs volumes pour tout raconter. Néanmoins, la plupart des circonstances que je vécus, m'étaient l'occassion d'articuler cette parole de Dieu: "Celui qui quitte sa demeure pour émigrer vers Dieu et son Envoyé, et que saisit la mort, en vérité sa rémunération incombe à Dieu, et Dieu est pardonnant, miséricordieux" (4/151). Ou encore, comme le dit certain gnostique, homme d'ardent désir à ma ressemblance: "J'ai renoncé aux créatures pour te complaire — Des miens j'ai fait des orphelins afin de te contempler — Me couperais-tu membre après membre — Mon cœur ne soupirerait après nul autre que toi."

"Bref, il en fut ainsi de moi jusqu'à ce que je parvienne à La Mekke. J'y accomplis le pèlerinage d'obligation, m'acquittai des actes prescrits et des actes surérogatoires, actes de dévotion et autres. C'était en l'année 751 de l'hégire (1350-1 A.D.). J'avais eu l'intention d'y prendre séjour, mais voici que naquit en moi un ardent désir de faire un séjour à Médine, car je n'avais pas encore fait ma visite à l'Envoyé de Dieu ainsi qu'à ses descendants et à ses compagnons.

"Je m'acheminai donc vers Médine. Je fis ma visite à l'Envoyé de Dieu et me décidai à y prendre séjour. Mais voici que de nouveau les obstacles s'interposèrent, en premier lieu la maladie physique, à tel point que s'imposa le retour en Iraq, au lieu familier qui est le sanctuaire sacrosaint de Najaf (al-mashhad al-gharwî al-moqaddas) — le salut de Dieu soit sur celui qui l'illustre (l'I-mâm 'Alî).

"J'y fis ainsi retour avec la santé et m'y établis à demeure, tout occupé aux exercices spirituels et à la retraite, aux actes de dévotion et au service divin, qu'il n'était pas possible de pratiquer avec plus d'ampleur, de ferveur et de gravité. Alors, au cours de cette période, voici que venant de Dieu et de ses Dignités suprasensibles 17, effusèrent sur mon cœur le ta'wîl du Qorân et le commentaire des Fosûs dont j'ai déjà parlé, un ensemble d'idées

rons plus loin quelle répartition elles nous permettent, du moins dans l'état actuel de nos recherches. Mais quand il s'agit d'une personnalité aussi exceptionnelle que Haydar Amolî, toute présentation de l'œuvre resterait en porte à faux, si elle ne cherchait à indiquer au moins sommairement le caractère de l'homme dont l'âme fut le support de l'univers manifesté dans cette œuvre. C'est pourquoi, les deux récits autobiographiques dégageant déjà pour nous l'horizon spirituel sous lequel vécut, médita et travailla notre Sayyed, nous y ajouterons la traduction de quelques pages extraites de l'œuvre présentée ici, parce que ces pages caractérisent en nous révélant son but, la «manière» de Sayyed Haydar, sa personnalité éminemment représentative non seulement de l'Islam shî'ite au VIIIe/XIVe siècle, mais aussi de la philosophia perennis du shî'isme.

Nous avons mentionné plus haut que l'autobiographie B figure dans les prolégomènes du grand commentaire des Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî, que Sayyed Haydar acheva en 782 h. Il était alors âgé de soixante-deux ans et avait quitté son Iran natal depuis trente-deux ans. Voici ce qu'il écrit (cf. le texte, introd. arabe, § 3, pp. 10 ss.):

"Lorsque Dieu Très-Haut m'eut ordonné de renoncer à tout ce qui est autre que lui, et de me convertir à lui par une conversion véritable 18, il m'inspira de rechercher un lieu et une demeure où me fixer et où je me consacrerais à son service et à sa dévotion, comme l'exigeaient son impératif et sa directive, un lieu tel qu'il n'y en eut aucun de plus élevé et de plus illustre en ce monde-ci.

"C'est ainsi que je me dirigeai vers La Mekke — que Dieu Très-Haut l'illustre — après avoir renoncé à ma charge de ministre, au pouvoir, à la fortune, aux honneurs, à mon père et ma mère, à mes frères et à mes compagnons. Je revêtis une vieille khirqa jetée au rebut et sans valeur, et je sortis de mon pays natal, lequel est Amol et le Tabarestan, du côté du Khorassan.

"J'y étais ministre (vazîr) du souverain régnant sur le pays, lequel était au nombre des souverains les plus illustres de la Perse, car il était l'un des augustes descendants de Kesrâ. Son nom était al-Malik al-Sa'îd Fakhroddawleh, fils du défunt roi

de l'activité et de la productivité de Sayyed Haydar pendant la seconde période de sa vie.

Désormais en effet commence la période iraqienne, plus exactement dit la première phase de celle-ci (période B). Sayyed Haydar se rend à La Mekke et à Médine où il aurait voulu se fixer (il date ce pèlerinage de l'année 751 h.), mais l'état de sa santé l'oblige à revenir en Iraq, aux lieux saints shî'ites. Comme le second traité publié dans le présent volume est daté de Najaf 768h., c'est la date de ce traité que nous prendrons comme point de repère pour fixer, au moins quant à la bibliographie du Sayyed, la seconde partie de sa période iraqienne (période C).

Quant à la première partie de cette période, les biographes 10 nous disent que Sayyed Haydar bénéficia à Baghdad de l'enseignement de deux shaykhs éminents: l'un, Mawlânâ Nasîroddîn Kâshânî Hillî (ob. 755/1354)10a; l'autre, le shavkh Fakhroddîn Mohammad ibn Hasan ibn Motahhar Hillî, connu couramment sous le surnom de Fakhr al-Mohaqqiqîn (682/1283-771/1370)11. Celui-ci était le fils du célèbre 'Allâmeh Hillî (648/1250-726/1326), déjà nommé ci-dessus, qui avait eu pour maîtres Nasîroddîn Tûsî et Kâtibî Qazwînî, et fut l'un des piliers de la théologie shî'ite de cette époque12. C'est de Fakhr al-Mohaggiqîn que Sayyed Haydar reçut une Ijazat en 761 h13. C'est à sa demande qu'il écrivit le traité intitulé Risâlat râfi'at al-khilâf (bibliographie ci-dessous, no. 16)14, et c'est avec lui qu'il échangea un certain nombre de questions et réponses (bibliographie, no. 31). Cela dit, les seules informations sûres dont nous disposions pour le moment, sont celles que nous donne notre Sayyed lui-même dans son autobiographie B, en liaison avec sa bibliographie personnelle. Rappelons que la date la plus tardive que nous puissions repérer, est celle de la composition de son "Traité des hautes sciences" (R. al-'olûm al-'âliya), daté de 787/ 1385. Sayyed Haydar était alors âgé de soixante-cinq ans (soixantesept années lunaires). Après cela nous perdons ses traces. Nous ne pouvons dire ni quand ni dans quelles circonstances il quitta ce monde.

Certes, au seuil de la présente édition, les données biographiques nous intéressent principalement par les précisions qu'elles nous fournissent quant à la chronologie des œuvres. Nous indiqueune "magnifique carrière", que Haydar Amolî en éprouve la vanité, le goût de cendre. "Il en fut ainsi, écrit-il, jusqu'à ce que dans le secret le plus intime de moi-même finissent par l'emporter les appels de la vérité, et que Dieu me découvrît la vanité de l'insouciance, de l'ignorance et de l'inconscience dans lesquelles ie vivais. M'apparut alors mon égarement hors de la voie de la vérité: j'allais tout droit sur la voie de la perdition et de l'impiété. Alors j'eus des entretiens secrets avec mon Dieu, en lui demandant d'être délivré de tout cela. Et voici que prit corps en moi une aspiration de tout mon être à la renonciation et à l'esseulement; un désir de me convertir vers Dieu, en m'engageant dans la voie du tawhîd. Mais je sus que cela me serait impossible, tant que je resterais en la compagnie des rois, en mon pays natal et familier, dans la société de mes frères et de mes amis. Je compris qu'il valait mieux renoncer à eux, les quitter pour m'en aller dans un endroit où tout ce que comporte la vie au sens vrai me serait facilité au maximum. J'abandonnai donc la famille et la fortune, le roi et les honneurs, père et mère, frères, amis intimes, compagnons."

Notre pèlerin, se dépouillant de tout, ne garde qu'une vieille khirqa (manteau de soufi) trouvée au rebut, et se met en route avec l'intention de gagner les lieux saints shî'ites, puis Jérusalem, puis le temple de La Mekke. Son itinéraire le mène par Qazwîn, Ray, et cette ville d'Ispahan où naguère encore il avait fait un long séjour et connu les agréments d'une "jeunesse dorée". Cette fois, il ne fréquente que les soufis, avec qui il noue le pacte de fraternité et de fotowwat. Il se confie spécialement à la direction d'un shaykh nommé Nûroddîn Tehrânî°. «Ce shaykh était un grand mystique, un ascète, reconnu de toute l'élite spirituelle ..." C'est hélas! au milieu de cette phrase inachevée que s'interrompt brusquement le récit, nous laissant peu d'espoir, nous l'avons dit, d'en trouver jamais la suite ailleurs. Nous n'en saurons pas plus sur les expériences spirituelles de notre Sayyed à Ispahan, hormis le récit de deux songes que nous mentionnerons plus loin. C'est par l'autobiographie B, laquelle prend les choses après la grande décision de l'expatriement volontaire, que nous apprendrons ce qu'il en fut spirituelle et morale. Nous devons nous limiter ici à la résumer (cf. le texte, introd. arabe, pp. 42 ss.).

Le pieux sentiment d'être un Sayyed inspire à Haydar Amolî le soin de retracer, dès le début, son ascendance généalogique. Elle remonte, de génération en génération, jusqu'au IVe Imâm, Zayn al-'Abidîn, fils du IIIe Imâm, l'Imâm Hosayn, le martyr de Karbala. Comme dans son Jâmi' al-asrâr, il affirme que depuis son enfance jusqu'à l'âge de trente ans il s'est consacré à l'étude "des doctrines de ses aïeux, les Imâms immaculés', tout en se limitant, pour commencer, à l'aspect exotérique de la shari'at. Puis il parcourut tout le cycle des sciences traditionnelles (mangûl et ma'gûl, théologie positive et philosophie spéculative). Il étudia d'abord à Amol; puis il se rendit au Khorassan, et étudia à Astarâbâd; de là il passa à Ispahan, où il séjourna assez longtemps. Tout ce cycle d'études, à Amol et ailleurs, avait demandé une vingtaine d'années. Ce fut donc aux alentours de sa vingt-cinquième année que Sayyed Haydar revint à Amol, son pays natal. Le souverain régnant alors sur le Tabarestan était Fakhroddawleh Hasan, fils de Shâh Kay-Khosraw ibn Yazdgard, dont nous avons rappelé ci-dessus la place dans la dynastie des Bâwandiyân<sup>7</sup>. L'origine de cette dynastie, Sayyed Haydar la rappelle lui-même expressément; et la fierté avec laquelle le Sayyed shî'ite insiste sur le lignage de ses princes, remontant, de génération en géneration, jusqu'aux souverains sassanides de la Perse préislamique, est éminemment caractéristique de la conscience iranienne. Le sentiment de fidélité, chez le shî'ite iranien, à l'égard de l'une et l'autre lignée, celle des Imâms et celle des princes de l'ancienne Perse, n'est pas une simple invention politique des temps modernes, comme on l'entend dire parfois.

Le roi Fakhroddawleh combla de ses faveurs Sayyed Haydar; il l'admit au nombre de ses compagnons familiers, en fit son confident, finalement son ministre. Notre Sayyed semble avoir goûté alors à toutes les joies de la vie de ce monde: situation familiale, honneurs, richesse, pouvoir, relations, belles demeures, compagnons et amis agréables, autant d'allusions signifiant que rien ne lui était refusé. Mais précisément, comme le cas en est fréquent dans l'histoire des conversions, c'est au cœur même de cette existence comblée, laissant espérer ce que l'on appelle aujourd'hui

al-Nosûs, c'est-à-dire du commentaire des Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî; que Haydar Amolî acheva à Najaf en 782 h. On en trouvera la traduction ci-dessous. Sayyed Haydar y récapitule en termes plus brefs que dans l'autobiographie A les souvenirs de sa jeunesse et de la crise spirituelle qui eut pour dénouement son départ en pèlerin vers les lieux saints. En revanche, le récit ne s'interrompt pas, et c'est une récapitulation de son activité d'écrivain que nous donne alors notre auteur, en un inventaire de ses œuvres qui est pour nous d'une valeur inappréciable. En coordonnant ces deux récits autobiographiques, nous voyons se dessiner la courbe de vie de notre Sayyed. Avec M. Osman Yahia nous y distinguerons une période iranienne allant jusqu'à sa conversion (750 h.), et une période iraqienne commençant avec son arrivée aux lieux saints (751 h.). A son tour, cette période iraqienne peut, en fonction des points de repère bibliographiques, se subdiviser en deux parties. Nous avons donc à considérer trois périodes dans la vie de Sayyed Haydar Amolî; nous les désignerons respectivement comme périodes A, B, C.

L'autobiographie B nous permet de fixer à une année près la date de la naissance de Sayyed Haydar à Amol: 720 h./1320 A.D. (peut-être 719 h., mais plus probablement 720 h.). Sayyed Haydar ibn 'Alî ibn Haydar 'Obaydî Hosaynî Amolî appartenait à une grande famille de Sayyeds de Amol, ville dont la population fut presque entièrement shî'ite dès les origines. Nous dirons que la période iranienne de la vie de notre Sayyed s'étend de l'année 720 h. à l'année 750 h., si nous admettons un écart d'une année entre son départ de Amol et son arrivée aux lieux saints de l'Islam, en 751 h. Il avait donc quitté Amol l'année même où son prince devait périr assassiné, en 750 h. Or il précise lui-même qu'il était alors âgé de trente ans. C'est au cours de cette période qu'il acquit sa formation et fit sa première expérience de la vie. Il nous confie dans son Jâmi' al-asrâr, que, dès sa jeunesse, voire dès son enfance, il se consacra avec passion à l'étude de la gnose et théosophie shî'ite duodécimaine ('irfân-e shî'î-e dawâzdêh Imâm). Pour toute cette période, l'autobiographie A esquisse au mieux la caractérologie de notre Sayyed en fixant les traits de sa personnalité

## ESQUISSE BIOGRAPHIQUE ET CARACTEROLOGIQUE

Lorsque nous n'avions d'autres sources que les répertoires biographiques, nous savions fort peu de choses sur la vie de notre Sayyed. Désormais, nous en savons beaucoup plus grâce à deux récits autobiographiques.

Dans l'ordre chronologique, le premier de ces récits, celui que nous désignerons comme autobiographie A, est le récit qui se trouve à la fin des prolégomènes du grand Tafsîr 'irfânî (al-Mohît al-a'zam) que Haydar Amolî acheva en 777 h. Nous avons précisé plus haut comment M. Osman Yahia eut le bonheur de retrouver le précieux autographe du premier volume de ce Tafsîr, conservé présentement à Qom, grâce à l'amicale obligeance de Ayatollah Sayyed Shihâboddîn Mar'ashî Najafî. Le récit est assez détaillé pour nous permettre d'entrevoir le cours des "années d'apprentissage" et de la jeunesse de notre Sayyed, puis les motifs de la grande décision qui le jeta en pèlerin solitaire sur les pistes de l'Iran, vers les lieux saints shî'ites de l'Iraq. Malheureusement le récit s'interrompt brusquement au bas d'un dernier feuillet, alors que l'auteur était en train de raconter en détail les circonstances de son étape prolongée à Ispahan, au cours de sa migration vers La Mekke. Comme l'interruption se produit dans l'autographe même, il y a peu d'espoir d'en retrouver un jour la suite. Feuillets arrachés? Rédaction interrompue et jamais reprise? Quoi qu'il en puisse être, cette interruption nous prive des informations détaillées que notre Sayyed avait sans doute le dessein de nous donner là-même sur la seconde période de sa vie.

Le second récit autobiographique, que nous désignerons comme autobiographie B, est celui qui figure dans les prolégomènes du Nass

et minutieusement reconstitué par étapes la bibliographie de Sayyed Haydar Amolî. Il reproduit le catalogue partiel de ses œuvres que notre auteur donne dans les prolégomènes de son commentaire sur les Fosûs d'Ibn 'Arabî; il recueille dans les répertoires bio-bibliographiques un complément des titres; il en propose un classement chronologique et une répartition thématique; enfin il établit une bibliographie générale des œuvres de notre auteur, dans l'ordre alphabétique des titres. De ce minutieux et nécessaire travail de reconstitution nous donnerons une synthèse dans l'esquisse bibliographique que l'on trouvera plus loin, où le titre de chaque ouvrage sera accompagné d'une notice plus ou moins développée selon les problèmes dès maintenant posés.

de six ans, et mourut en 734/1333-4. A ce moment, Sayyed Haydar était un jeune garçon de quatorze ou quinze ans. On ne s'étonnera donc pas qu'il témoigne d'un souvenir également précis de ce prince. Quant à Fakhroddawleh, il avait épousé la sœur de Kiyâ Afrâsiyâb de Tcholâb; celui-ci porta contre lui une fausse accusation devant les 'olamâ', prétexte pour justifier le meurtre de Fakhroddawleh, lequel fut traîtreusement assassiné par son beaufrère ou par les deux fils de celui-ci, le 27 Moharram 750/17 avril 1349. Tout se passe vraiment comme si, depuis les temps héroïques, le nom d'Afrâsiyâb prédestinait son détenteur au rôle ténébreux du traître. Fakhroddawleh laissait quatre fils et une fille. L'aîné, Malek Kâ'ûs, n'avait que dix ans à la mort de son père. Les légitimistes ne purent reprendre Amol, et Afrasiyâb fonda au Mazandéran une nouvelle famille, celle des Banî Afrâsiyâb.

Ces détails s'inscrivent sur l'itinéraire nous menant à la découverte de l'œuvre et de la personne de Sayyed Haydar Amolî, car, chose étrange, c'est l'année même (750 h) où son prince périssait assassiné et où en sa personne prenait fin le règne de la dynastie des Bâwand, que Haydar Amolî décidait d'abandonner sa brillante carrière mondaine pour "se convertir à Dieu". Cependant, s'il note en détail les circonstances spirituelles amenant le dénouement de sa conversion, il ne dit pas un mot de la tragédie qui mit fin cette même année à la dynastie des Bâwandiyân. Si l'on pèse les termes de son récit autobiographique (cf. infra), il semble bien que la décision fut prise, ne serait-ce que de peu, avant que se jouât la tragédie, et alors qu'il était encore ministre du souverain de Amol. Lorsque, beaucoup plus tard, il écrivit à deux reprises un récit autobiographique, il put alors mentionner son souverain au passé, se contentant d'une doxologie fervente, sans évoquer le drame final. Tout cela était déjà loin de lui. Reviendrait-il jamais dans son Mazandéran natal, où déferlaient les cavaliers mongols de Tamerlan? Nous ne sayons rien de sa mort; il prend discrètement congé de nous avec son dernier livre (787 h), le "Traité des hautes sciences".

Ces préliminaires ont ouvert la voie à l'esquisse biographique et caractérologique que nous proposons ci-dessous. De son côté, dans son introduction en arabe, M. Osman Yahia a patiemment

avec lui, pour percevoir les résonances de la confession pathétique, traduite ci-dessous, du jeune homme comblé qui, à l'âge de trente ans, préféra tout abondonner pour n'être plus qu'un "pélerin vers Dieu".

Or, cette décision coïncida avec un moment dramatique dans l'histoire du Mazandéran (englobant ce Tabarestan qui jadis en désignait plutôt la partie montagneuse; les répertoires biographiques désignent souvent notre Sayyed comme "Amolî Mâzandarânî"). Par le rang de sa famille comme par les fonctions qu'il remplit pendant sa jeunesse à la cour de son souverain, la biographie de Sayyed Haydar se trouve associée au souvenir de l'une des plus célèbres maisons régnantes du Mazandéran, celle des Bâwandiyân. Lui-même en évoquant le souvenir du prince qu'il servit, en souligne avec fierté le haut lignage remontant jusqu'aux Sassanides de la Perse préislamique. Aussi bien, les noms purement iraniens, empruntés à ceux des héros de l'épopée nationale, voisinent-ils, au long des siècles, avec les noms proprement islamiques dans l'onomastique de cette dynastie.

Rappelons quelques faits essentiels pour situer l'esquisse biographique donnée ci-dessous. Haydar Amolî mentionne lui-même quelques noms et quelques faits, d'une manière qui ne s'accorde pas toujours exactement avec ce que nous connaissons par ailleurs. On peut cependant admettre qu'il devait en avoir un souvenir précis, mais ce n'est pas ici le lieu de confronter ces données diverses. La dynastie des Bâwand régna sur le Tabarestan pendant sept siècles (de 46/665 à 750/1349). Sa lignée remontait jusqu'aux Sassanides, prenant naissance avec Parwîz, Anûshravân, Yazdgard. Elle comprit successivement trois branches. La troisième, celle des Kinkhwâriyân, régna de 635/1237-8 à 750/1349, et prit origine avec Hosâmoddawleh Ardashîr ibn Kinkhwâr. Son huitième successeur et dernier souverain de la dynastie fut Fakhroddawleh Hasan ibn Shâh Kay-Khosraw ibn Yazdgard, qui régna pendant seize ans (de 734 à 750). C'est ce prince qui fit de Sayyed Haydar son familier, puis son ministre, et nous verrons notre Sayyed évoquer avec émotion son souvenir et celui de son père. Fakhroddawleh avait succédé à son propre frère, Sharaf al-Molûk ibn Shâh Kay-Khosraw, qui eut un bref mais heureux règne Dâmâd, ou Sadrâ Shîrâzî et tant d'autres passèrent leur vie d'étudiant. Pour Sayyed Haydar Amolî tout est plus difficile. Nous verrons plus loin qu'avant la grande brisure qui partage sa vie en deux périodes, notre Sayyed passa la plus grande partie de sa brillante jeunesse à Amol, dans le Tabarestan, son pays natal. Les vicissitudes des temps, les tourmentes mongoles, n'y ont guère laissé subsister de monuments anciens. Pourtant, les éditeurs de Haydar Amolî avaient à cœur d'accomplir ensemble un pèlerinage à Amol et aux rivages de la mer Caspienne. Nous remercions cordialement ici M.M.-T. Dânesh-Pajûh, Directeur de la Bibliothèque centrale de l'Université de Téhéran, qui, lui-même citoyen de Amol, tint à nous faire les honneurs de sa ville, à nous guider dans le dédale de ses vieilles rues aux demeures caractéristiques, comme il avait bien voulu nous guider jusqu'au précieux autographe conservé à Qom. Que M. Houshang Besharat soit également remercié pour l'aide amicale qu'il apporta aux pèlerins.

Par la nouvelle route, ouverte il y a quelques années et qui fraye directement à travers la chaîne de l'Alborz, on peut atteindre Amol, juste au nord de Téhéran, par un parcours de quelque deux cents kilomètres. On allait donc y chercher la trace de monuments que Sayyed Haydar aurait pu contempler ou fréquenter de son vivant. En fait il n'y a de probabilité que pour l'Imâm-zâdeh désigné par la tradition populaire sous différents noms: Seh Sayyed (les trois Sayyeds), Mîr Haydar etc. Le mausolée s'élève dans un jardin, au bord d'un ruisseau; on date en général sa construction du VIIe/XIIIe ou VIIIe/XIVe siècle. Il est donc probable que notre Sayved connut ce monument. On n'en peut dire autant pour aucun des autres monuments subsistants. Les bords de la rivière, le Haraz rûd, qui traverse Amol, sont aujourd'hui agréablement aménagés. Quel aspect avaient-ils au temps où Amol était la capitale des princes du Tabarestan? Ce qui subsiste à coup sûr, c'est le paysage: la forêt qui recouvre les flancs de la montagne d'où la route débouche sur la vaste plaine du Mazandéran; la verdure exubérante reniant l'ascétisme du haut plateau iranien; l'humeur du ciel changeant avec l'humeur de la mer, prisonnière ici du continent. Tout cela, Sayyed Haydar put le voir comme nous le voyons, à quelques différences près. Et peut-être faut-il le voir

moi-même à bonne fin. Il y a une dizaine d'années déjà, une mission d'exploration des fonds manuscrits de Turquie, confiée par le C.N.R.S. à M. Osman Yahia, lui avait permis de retrouver à Istanbul le premier volume du vaste commentaire que Haydar Amolî écrivit sur les Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî. Découverte inappréciable, puisque c'est dans les prolégomènes de ce commentaire que notre Sayyed nous a laissé, avec un bref récit autobiographique, un catalogue de ses œuvres, partiel sans doute, mais qui au moins tranche définitivement la question de l'authenticité de celles qu'il nomme lui-même. C'est en procédant à une lecture beaucoup plus détaillée que nous n'avions pu le faire nous-même, que M. Osman Yahia put reconstituer ce catalogue dressé par l'auteur.

A cette précieuse découverte viennent de s'en ajouter deux autres, grâce à une nouvelle mission que le C.N.R.S. voulut bien confier à notre collaborateur en Irâq et en Iran. C'est ainsi qu'à Najaf, sur les indications du shaykh Aghâ Bozorg Tehrânî, M. Osman Yahia eut le bonheur de constater, dans le trésor du sanctuaire du Ier Imâm, la présence de l'autographe du grand commentaire théosophique et mystique que Haydar Amolî écrivit sur le Qorân, et qui est un monument de la littérature du Tafsîr 'irfânî, plus exactement dit du ta'wîl shî'ite soufi. Cet autographe en plusieurs volumes était complété par l'autographe du traité le plus tardif (787 h.) que nous connaissions de notre auteur, le "Traité des hautes sciences' (Risâlat al-'olûm al-'aliya), qui récapitule toute sa métaphysique. En revanche, manquait le premier volume du Tafsîr. Grâce aux indications reçues à la Bibliothèque de Najaf, M. Osman Yahia retrouva ce volume (oct. 1968) en Iran, à Qom, dans la bibliothèque fondée par le Shaykh Ayatollah Sayyed Shihâboddîn Mar'ashî Najafî, à qui nous présentons ici nos plus vifs remerciements pour l'obligeance avec laquelle il nous permit d'en prendre un microfilm. Plus de détails seront donnés sur ces livres dans l'esquisse bibliographique que l'on trouvera plus loin.

Lorsque certains détails autobiographiques laissés par un auteur, vous rendent son œuvre encore plus proche, on souhaiterait de retrouver l'environnement dans lequel il vécut, médita et travailla. La chose est possible pour des philosophes plus récents: nous retrouvons par exemple à Ispahan le collège où enseigna Mîr

avions pu retrouver au cours de nos recherches en Iran, furent les deux traités publiés ici. De 1960 à 1963, nous avons consacré trois séries de cours, à la Section des Sciences Religieuses de l'Ecole des Hautes-Etudes de la Sorbonne, à l'explication des œuvres de Haydar Amolî: successivement le Livre I du Jâmi' al-asrâr. traitant des conditions du tawhîd; le Livre III, traitant de la prophétologie et de le walâyat; la partie des prolégomènes du commentaire des Fosûs d'Ibn 'Arabî, reprenant avec une nouvelle ampleur la question du "Sceau de la walâyat". D'autre part, en deux séries de conférences données au cercle Eranos (Ascona, Suisse), nous avons développé les aspects les plus caractéristiques de la philosophie shî'ite chez Haydar Amolî<sup>3</sup>, aspects dont l' "actualité", au sens philosophique du mot, nous apparaissait telle que, récemment, pour une conférence donnée à la Faculté des Lettres de l'Université de Téhéran, il n'y eut qu'à les mettre en œuvre pour traiter de "l'actualité de la philosophie traditionnelle en Iran''. Enfin, il y a quelques années déjà, les "Mélanges offerts à Henri Massé" nous avaient fourni l'occasion d'une première et rapide esquisse d'ensemble, laquelle se trouve dépassée aujourd'hui<sup>5</sup>. La bibliographie des œuvres de notre Sayyed, telle que nous avions pu l'établir à l'époque (1961), ne comportait qu'une dizaine de titres. Il suffit de comparer avec la liste établie ci-dessous, pour apprécier le progrès des recherhes.

Nous nous trouvions alors dans la situation suivante. Nous étions convaincu que l'édition des deux traités publiés ici s'imposait d'urgence, mais d'autres tâches non moins urgentes nous faisaient hésiter à l'entreprendre seul. Vita brevis. C'est alors que M. Osman Yahia qui, ayant participé à toutes nos conférences des Hautes-Etudes sur Haydar Amolî, s'était convaincu avec nous de l'importance de l'œuvre de notre Sayyed, nous proposa amicalement sa collaboration. Ses recherches antérieures qui l'ont fait connaître comme spécialiste de l'œuvre d'Ibn 'Arabî, le qualifiaient tout particulièrement pour se charger avec nous de l'édition d'une œuvre où, d'une page à l'autre, se fait sentir la présence du Shaykh al-akbar. Ce renfort inappréciable mettait fin à toute hésitation. Nous avons pu conjuguer nos efforts, M. Osman Yahia se chargeant de recherches qu'il m'était impossible de mener

cause les sources et la formation initiale d'Ibn 'Arabî, lors de sa jeunesse en Andalousie; elle se réfère à la pénétration du shî'isme, tant ismaélien que duodécimain, jusque chez les gnostiques d'Andalousie, en premier lieu chez Ibn Masarra et l'école d'Almeria, dont Asin Palacios put reconstituer les doctrines grâce aux citations mêmes d'Ibn 'Arabî. On pressent un cycle grandiose: la pensée shî'ite essaimant jusqu'à l'extrême-occident de l'Islam, ramenée en Orient par Ibn 'Arabî, parce que les conditions prévalant en Andalousie ne permettaient plus à un théosophe d'y vivre et d'y penser. Ibn 'Arabî serait peut-être venu lui-même jusqu'en Iran, si le tumulte des invasions mongoles ne l'en avait écarté. Mais un siècle tout juste après sa mort à Damas, un jeune Sayyed iranien quittait son pays natal, Amol et les rivages de la mer Caspienne, pour aller s'établir aux Lieux saints du shî'isme, en Irâq, où il allait devenir le commentateur shî'ite le plus éminent peutêtre de l'œuvre d'Ibn 'Arabî, celui qui par excellence "reconduirait" la théosophie du Shaykh al-akbar à ce qu'il estimait en être la source.

Ces brèves considérations suffiraient à expliquer pourquoi il allait de soi que le chercheur en philosophie shî'ite éprouvât le plus vif intérêt pour l'œuvre de Haydar Amolî. Ajoutons que mieux les détails autobiographiques nous permettent de connaître sa personne, plus sa figure morale nous paraît attachante. Il ne nous paraît pas inutile de récapituler ici les étapes de nos recherches à la découverte de son œuvre. C'est en effet le meilleur moyen d'expliquer dans quelles conditions a été réalisée la présente édition, et d'indiquer la situation et les tâches devant lesquelles nous nous trouvons maintenant.

Un double intérêt conjugué pour l'œuvre d'Ibn 'Arabî et pour la pensée shî'ite nous avait rendu attentif depuis un bon nombre d'années aux citations et références éparses chez nos philosophes shî'ites. On pressentait que l'œuvre de Haydar Amolî était au premier rang des œuvres par lesquelles il convenait d'aborder cette pensée shî'ite qui marque toute la philosophie et la spiritualité de l'Islam iranien, où elle prit un essor inconnu ailleurs. On s'était donc préoccupé d'établir les photocopies de quelques manuscrits accessibles. Les deux seuls traités que nous

Osman Yahia a recensé quelque cent cinquante commentaires des Fosûs al-hikam d'Ibn 'Arabî. Dans cet ensemble, cent trente environ ont des Iraniens pour auteur. C'est un fait qui domine l'histoire de la pensée islamique, et l'on ne pourra rendre compte intégralement de celle-ci qu'en menant à bien l'analyse comparative de ces commentaires.

Dans les deux traités publiés ici même, Haydar Amolî se révèle comme un des artisans les plus efficaces de cette intégration (au siècle suivant il y aura Ibn Abî Jomhûr). Toute sa métaphysique de l'être, sa conception du tawhîd sous sa double forme exotérique et ésotérique, sa doctrine des Noms divins et de leurs formes épiphaniques (mazâhir), tout cela prolonge et amplifie les doctrines d'Ibn 'Arabî. Cependant il est un point sur lequel Haydar Amolî, malgré l'extrême vénération qu'il professe à l'égard d'Ibn 'Arabî, oppose à celui-ci une longue et intransigeante critique, car il s'agit d'une question décisive pour toute la prophétologie et l'imâmologie; c'est la question mettant en cause la personne de celui qui est le "Sceau de la walâyat". Nous y revenons plus loin. Par là même, Haydar Amolî va délibérément poser le problème des rapports du shî'isme et du soufisme d'une facon traditionnelle, certes, si l'on considère les témoignages auxquels il fait appel, mais profondément originale si l'on s'arrête aux catégories généralement adoptées dans l'islamologie occidentale. Certes, la définition shî'ite du "Sceau de la walâyat" modifie certain trait dans la physionomie d'ensemble de la doctrine d'Ibn 'Arabî, mais c'est au prix de cette modification, ou mieux dit de cette restitution, qu'elle s'est intégrée à la théosophie shî'ite jusqu'à nos jours, et c'est pourquoi l'œuvre de Haydar Amolî marque un moment d'une importance capitale.

Elle le marque d'autant plus que, de par la réforme même qu'elle lui impose en prophétologie et en imâmologie, elle nous met en présence de la question formulée il y a quelques lignes: comment la doctrine d'Ibn 'Arabî, déployée dans une œuvre aux proportions colossales, s'est-elle alors, pour ainsi dire spontanément, intégrée à la pensée shî'ite, comme si celle-ci reconnaissait en elle son propre bien? C'est une question à laquelle auront à répondre les sutures recherches en philosophie shî'ite. Elle met en

Mais il reste que, pendant longtemps, il a été admis que la gnose islamique s'exprimait par excellence dans les œuvres ismaéliennes. Je crois qu'aujourd'hui nous pouvons dire que non seulement la gnose shî'ite duodécimaine ne le cède nullement à la gnose ismaélienne, mais qu'il y aurait tout intérêt à conjoindre désormais l'étude de l'une et de l'autre. On ne veut point dire ici que la gnose ou la philosophie théosophique du shî'isme duodécimain fasse brusquement irruption avec l'œuvre de Haydar Amolî. Déjà, de nombreux hadîth des Imâms, ceux notamment que Sayyed Haydar commente avec prédilection, contiennent toute la gnose shî'ite. En outre, rien qu'avec les citations de notre Sayyed, nous pourrions esquisser une histoire de la philosophie qui le précède, telle qu'il se la représente. Ce serait même une histoire vraiment critique, puisque Sayyed Haydar montre comment d'éminents penseurs n'ont évité l'échec philosophique qu'en se ralliant finalement à cette gnose shî'ite, 'irfân-e shî'î, qu'il professe lui-même.

Le nom de Nasîroddin Tûsî (ob. 972/1274) apparaît, certes, à un rang privilégié dans la philosophie shî'ite. Sayyed Haydar sera même l'élève du fils de son plus célèbre disciple, 'Allâmeh Hillî (648/1250-726/1326). Parmi les autres noms de penseurs shî'ites auxquels se réfère Haydar Amolî, on retiendra encore particulièrement le nom de Sadroddîn Torkeh Ispahânî, philosophe mystique qui chronologiquement le précède de peu, auteur d'un traité sur l'être absolu (fî'l-wojûd al-motlag). Nous avons proposé ailleurs' de considérer quatre périodes dans le développement de la pensée shî'ite duodécimaine: 1) Une période qui est celle des saints Imâms et de leurs disciples directs. 2) Une période qui va de Kolaynî (ob. 329/940) jusqu'à Nasîr Tûsî. 3) Une période qui va de Nasîr Tûsî jusqu'à Mîr Dâmâd et l'école d'Ispahan au XIe/XVIIe siècle. 4) Finalement la période qui va de Mîr Dâmâd jusqu'à nos jours, où commence peut-être une nouvelle période. Si nous nous demandons quel est le grand fait qui caractérise contenu et forme de la pensée shî'ite de la troisième période, il semble que nous puissions répondre, en bref, que ce fait consiste dans l'intégration de la pensée d'Ibn 'Arabî (ob. 1240) à la pensée shî'ite; la question reste posée de savoir dans quelle mesure la doctrine d'Ibn 'Arabî dérive elle-même des doctrines shî'ites. M.

y a cette littérature iranienne de langue arabe constituée par les œuvres des théologiens, philosophes, théosophes et mystiques; l'ensemble en est énorme et rien n'en est négligeable pour le chercheur en philosophie et en sciences religieuses.

A en juger par la dimension des deux ouvrages publiés ici, par celle des manuscrits d'autres œuvres retrouvées depuis peu, enfin par le nombre de livres et de traités qui ne sont encore pour nous que des titres, on peut estimer que par son ampleur l'œuvre de Sayyed Haydar Amolî fait pendant, pour la période présafavide, à celle d'un Molla Sadra Shîrazî pour la période safavide. Son importance, du point de vue philosophique, est comparable; il sera désormais impossible de traiter de la philosophie shî'ite et partant de la philosophie islamique en général, sans tenir compte de cette œuvre. Trop souvent, certaines considérations limitées aux circonstances de l'histoire extérieure, reconstruite et interprétée dans le sens d'idéologies régnant de nos jours mais parfaitement étrangères à nos penseurs, se sont attachées à présenter la religion shî'ite de l'Iran comme une création politique de la période safavide. Ce genre de considération ne peut satisfaire le métaphysicien qui, en allant au fond des choses, ne voit pas du tout comment les grandes Sommes de la pensée shî'ite, celles d'un Sadrâ Shîrâzî, d'un Qâzî Sa'îd Qomî et d'autre, seraient "expliquées", chacune avec les particularités de leur structure propres par les ambitions de la dynastie safavide. Il n'est que de les lire pour y découvrir certaines pages véhémentes attestant que la position du penseur et du spirituel n'a jamais été confortable en ce monde. En outre, l'œuvre de Haydar Amolî nous montre, plus d'un siècle avant la période safavide, la pensée shî'ite à même de construire ses propres Sommes, à tel point que les grandes œuvres de la période safavide ne pourront plus être étudiées sans référence à celles de notre Sayyed.

Sans doute, la métaphysique ismaélienne avait réussi à produire ses propres Sommes beaucoup plus tôt, dès les IVe/Xe et Ve/XIe siècles. A cette même époque, il est vrai, le shî'isme duo-décimain était déjà occupé, lui aussi, à construire ses propres Sommes, mais celles-ci consistaient alors essentiellement, dans le corpus des traditions de ses Imâms. La constitution de ce corpus était d'une importance capitale pour l'avenir de la pensée shî'ite.

#### SAYYED HAYDAR AMOLI

(VIIIc/XIVe siècle)

INTRODUCTION

T

#### A LA DECOUVERTE D'UNE ŒUVRE

Ressusciter une œuvre, et avec elle l'univers spirituel dont elle est le témoin, est la joie qui compense pour le chercheur l'austérité d'un labeur prolongé. L'œuvre de Sayyed Haydar Amolî est par excellence au nombre de celles qui méritent qu'on leur consacre plusieurs années d'efforts. Son nom est fréquemment cité chez les philosophes, de siècle en siècle; l'œuvre elle-même est restée entièrement inédite. Il y aurait lieu de s'étonner d'un tel état de choses, s'il n'y avait à se dire que l'œuvre de Haydar Amolî a souffert, comme tant d'autres, d'une négligence prolongée à l'égard de la philosophie shî'ite. L'intérêt avec lequel nos collègues philosophes iraniens ont suivi la progression du présent livre, achève de nous persuader que sa publication répond à l'une des préoccupations de l'heure.

L'œuvre de Haydar Amolî fut considérable; on trouvera plus loin sa bibliographie à peu près reconstituée. Pourtant, nous n'avons pu jusqu'ici retrouver qu'un petit nombre de manuscrits, couvrant environ un sixième des titres maintenant connus. Une partie de cette œuvre fut écrite en persan; une autre en arabe, de beaucoup la plus massive. Mais à l'œuvre arabe de l'éminent Sayyed du Tabarestan, s'applique par excellence la qualification proposée ailleurs par le regretté V. Minorsky: lingua arabica mente persica. Cette langue arabe, classique mais pétrie d'iranismes, nous rapellerait, s'il en était besoin, que parmi toutes les littératures iraniennes il



Ouvrage publié avec l'aide du Comité des Publications scientifiques des Etablissements français à l'étranger

## Sayyed HAYDAR AMOLI

(VIIIe/XIVe siècle)

# LA PHILOSOPHIE SHI'ITE

1. Somme des doctrines ésotériques (Jâmi' al-asrâr) 2. Traité de la connaissance de l'être (Fî ma'rifat al-wojûd)

Textes publiés avec une double introduction et index

par

Henry CORBIN

Professeur à l'Ecole des Hautes Etudes (Sorbonne) (Section des Sciences Religieuses) ...

Osman YAHIA

Chargé de recherches au Centre National de la Recherche Scientifique

TEHERAN

DEPARTEMENT D'IRANOLOGIE

DE L'INSTITUT FRANCO-IRANIEN

DE RECHERCHE

200, Avenue Farhang

PARIS
LIBRAIRIE D'AMERIQUE ET D'ORIENT
ADRIEN - MAISONNEUVE

11, rue Saint - Sulpice
(VIe)

# BIBLIOTHEQUE IRANIENNE

(Dir. H. CORBIN)

publiée par

LE DEPARTEMENT D'IRANOLOGIE DE L'INSTITUT FRANCO-IRANIEN
DE RECHERCHE

et

L'INSTITUT D'ETUDES IRANIENNES DE L'UNIVERSITE DE PARIS

Vol. 16

TEHERAN IMPRIMERIE TABAN

# LA PHILOSOPHIE SHI'ITE

#### Ouvrages antérieurement parus:

vol. 1. Abû Ya'qûb Sejestânî. Kashf al-Mahjûb: le Dévoilement des choses cachées. Traité ismaélien du IVe siècle de l'hégire: texte persan publié avec une introduction par H. Corbin. Gr.in-8°, 25 + 115 pages.—

vol. 2. Henry Corbin. Euvres philosophiques et mystiques de Shihâboddîn Yahyâ Sohrawardî (Opera metaphysica et mystica II): 1. La Théosophie de l'Orient des Lumières (arabe). — 2. Le Symbole de Foi des philosophes (arabe). — 3. Le Récit de l'Exil occidental (arabe et persan). Prolégomènes en français et édition critique. Gr. in-8°, 104 + 350 pages.—1952.

vol. 3. Nâsir-e Khosraw. Kitûb-e Jâmi' al-Hikmatayn: le «Livre réunissant les deux sagesses» ou Harmonie de la philosophie grecque et de la théosophie ismaélienne. Texte persan édité avec une double étude préliminaire en français et en persan, par H. Corbin et M. Mo'in. Gr. in-8°, 147 + 346 + 20 pages.—1953.

(Ouvrage honoré du prix Saintour, de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres).

vol. 3ª. Henry Corbin. Etude préliminaire pour le «Livre réunissant les deux sagesses» de Nâsir-e Khosraw. Gr. in-8°, 147 pages.—1953.

(Tirage spécial de la partie française de l'ouvrage précédent).

vol. 4 et 5. Henry Corbin. Avicenne et le Récit vi sionnaire. Tome I: Etude sur le Cycle des Récits avicenniens. Gr. in-8°, VI + 344 pages. – Tome II: Commentaire en persan du Récit de Hayy ibn Yaqzân, attribué à Jûzjânî; traduction française. Notes et Gloses. Gr. in-8°, 90 + 116 pages. –1954.

vol. 6. Commentaire de la Qasida ismaélienne d'Abû'l-Haitham Jorjânî, attribué à Mohammad ibn Sorkh de Nishapour (IVe/Xe-Ve/XIe siècles). Texte persan édité avec introduction et esquisse comparative en français par H. Corbin et M. Mo'in. Gr. in-8°, 116 + 128 pages.—1955.

vol. 7. Matériaux pour la biographie de Shâh Ni'matollah Walî Kermânî. Textes persans publiés avec une introduction par Jean Aubin. Gr. in-8°, 22 + 346 pages.—1956.

vol. 8. Rûzbehân Baqlî Shîrâzî (522 1128—606/1209). Le Jasmin des Fidèles d'amour (Kitâb-e 'Abhar al-'âshiqîn). Traité de soufisme en persan, publié avec une double introduction et la traduction du chapitre premier, par Henry Corbin et M. Mo'in. Gr. in-8°, 124 + 244 + 113 pages, six

planches hors texte.-1958.

vol. 9. Henry Corbin. Trilogie ismaélienne. 1. Abû Ya'qûb Sejestânî: Le Livre des Sources (IVe /Xe s.)—2. Sayyid-nâ al-Hosayn ibn 'Alî: Cosmogonie et Eschatologie (VIIe /XIIIe s.).—3. Symboles choisis de la Roseraie du Mystère, de Mahmûd Shabestarî (VIIIe /XIVe s.).—Textes édités avec traduction et commentaires. Gr. in-8°, 400+196 pages.—1961.

vol. 10. Mollà Sadrà Shîrâzî (ob. 1050/1640). Le Livre des Pénétrations métaphysiques (Kitâb al-Mashâ'ir). Texte arabe, version persane de Badî' ol-Molk Mîrzâ 'Emâdoddawleh, publiés avec une traduction française et des notes par H. Corbin (Ouvrage publié à l'occasion du IVe centenaire de la naissance de Mollà Sadrà). Gr. in-8°, 520 pages.—1964.

(Ouvrage sélectionné par la «Société du Livre» (Anjoman-e Kitâb), Téhérar 1343/ 1964).

Vol. 10<sup>a</sup> . Tirage à part de la partie française.

vol. 11. 'Azîzoddîn Nasafî (VIIº |XIIIº siècle). Le Livre de l'Homme Parfait (Kitâb al-Insân al-Kâmil). Recueil de traités de soufisme en persan, publiés avec une introduction par Marijan Molé. Gr. in-8°, 59 +608 pages.—1962.

vol. 12. Rûzbehân Baqlî Shîrazî. (522/1128-606/1209). Commentaire sur les Paradoxes des Soufis (Sharhe Shathîyât). Texte persan publié avec une introduction en français et un index par H. Corbin. Gr. in.8°, 46+740 pages.—1966.

vol. 13. Gilbert Lazard. Les premiers poètes persans. Tome I: Introduction et traduction française. Tome II: Textes persans. 2 vol. gr. in-80.—1964.

vol. 14. Haji Ne'matollah Mojrem Mokri. Shâh-Nâma-ye Haqîqat (Le Livre des Rois de Vérité). Histoire traditionnelle des Ahl-e Haqq. Texte publié avec commentaires par Mohammad Mokri. Tome I: Texte du Shah-Nâma. Gr.in-80, 20+584 pages.—1966.

vol. 16. Sayyed Haydar Amolî. La philosophie shî'ite, éd. par Henry Corbin et Osman Yahya. Gr. in 80, 76 + 832 + 68 pages. — 1969.

Sous presse :

vol. 15. Shâh-Nâma-ye Huqîqat . . . Texte publié par Mohammad Mokri. Tome II: Notes, commentaires et index.

vol. 17. Shihâboddîn Yahyâ Sohrawardî, Œuvres en persan, par S.H. Nasr.

vol. 18. Anthologie des philosophes iraniens depuis le XVII<sup>e</sup> siècle jusqu'à nos jours, par S.J.D. Ashtiyânî et H. Corbin.

# BIBLIOTHEQUE IRANIENNE,

Dir. H. Corbin

16

# Sayyed HAYDAR AMOLI

(VIIIe/XIVe siècle)

# LA PHILOSOPHIE SHI'ITE

1. Somme des doctrines ésotériques (Jâmi' al-asrâr) 2. Traité de la connaissance de l'être (Fî ma'rifat al-wojûd)

Textes publiés avec une double introduction et index

par

et

# Henry CORBIN

Professeur à l'Ecole des Hautes-Etudes (Sorbonne) (Section des Sciences Religieuses)

### Osman YAHIA

Chargé de recherches au Centre National de la Recherche Scientifique

TEHERAN

DEPARTEMENT D'IRANOLOGIE

DE L'INSTITUT FRANCO-IRANIEN

DE RECHERCHE

200, Avenue Farhang

PARIS
LIBRAIRIE D'AMERIQUE ET D'ORIENT
ADRIEN - MAISONNEUVE

11, rue Saint-Sulpice
(VIe)